ARTE POETICA DE ANTONIO DE ATAIDE

Volume I

Adriano Milho Cordeiro

artciencia.com ISSN 1646-3463



L Nl 1
LC encla

c.COM

revista de arte cibnoia & comun cagho

d=ciencia
L 9

.CO

revista de arte ciéncia e comunicagdo

artciencia.com

ISSN: 1646-3463
Seccao: Tese

Titulo: “A Arte Poética de Antdnio de Ataide. Vol. 1”
Autor: Adriano Milho Cordeiro

© Direitos de publicagdo: Adriano Milho Cordeiro | artciencia.com

Dezembro de 2018

artciencia.com ISSN 1646-3463



.
'\

\__( )-t-\}’tj/‘-v-— Ag’“‘“ﬂ&"\)

7
/

..-—73;, ’7 Ll Pl %Mw Ny, c;’z’ﬂ"):v’y
V'utéuru :4,7 /"‘f/""" "771: f—l,/é 7]‘%,‘4

& /n:.eﬂ’;& 4’7"'-’:“*’/ ’g"/ﬁ"’//:" c‘m-w\.. Carsen
-

-~

=y >4 ‘,.;,c,,\, /.wm / //m- a)rm.vm; e ({/ﬁ,
4”:(, il é ﬁ Gt smd - SIRI M Ay A

61@!0’&- e m‘fav"va;ﬁ‘
’4’”{1 : Véjzf_’(‘/m&' é)yy/m ’ e&sznd

7 2cE /mz C); ' (rf. @ C‘ff"xw «:/mn;\-

//9,,.' rmmn /1/ Cf?faf e/zéﬂévo/f o,

Adriano Milho Cordeiro

ARTE POETICA DE ANTONIO DE ATAIDE

Volume |

Tese de Doutoramento em Estudos Classicos, Ramo Poética e Hermenéutica, sob a orientagao da Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho
e do Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes, apresentada a Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

Margo 2018

UNIVERSIDADE DE COIMEBERA



FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DE COIMBRA

ARTE POETICA DE ANTONIO DE ATAIDE

Volume |

Adriano Milho Cordeiro

Ficha Tecnica:

Titulo: Arte Poética de Antonio de Ataide

Autor: Adriano Milho Cordeiro

Orientadora: Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho
Co-Orientador: Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes
Area Cientifica: Estudos Classicos

Especialidade: Poética e Hermenédutica

Ano de Apresentagao: 2018

UNIVERSIDADE DE COIMBRA







A meméria de meu pai
A minha mde

A minha esposa

A minhas filhas

Aos meus mestres

Aos meus amigos






INDICE

INDICE DE IMAGENS
EPIGRAFE

IN LIMINE

RESUMO

ABSTRACT

NOTAS PREAMBULARES

INITIALIA TESTIMONIA DE POETICA — DA POETICA E DA IMPORTANCIA
HERMENEUTICA

1. PRELUDIOS - O FASCiINIO DA POETICA E A RESSONANCIA E LEGITIMAGAO DA CRIACAO LITERARIA

2. Da Poética e da acuidade da exegese

PARTE | - ANTONIO DE ATAIDE, UMA BIOGRAFIA E UMA CULTURA

1. AS INSIGNIAS E O PODER NA EPOCA DE D. ANTONIO DE ATAIDE
2. D. ANTONIO DE ATAIDE: PERCURSOS DE UMA VIDA

3. D. ANTONIO DE ATAIDE: A PENA E AS LETRAS

PARTE Il - A TEORIZACAO POETICA NO RENASCIMENTO: INFLUXOS EM D.
ANTONIO DE ATAIDE

1. Sentido e contexto de uma Poética a luz dos classicos greco-latinos

1.1. O labor dos comentaristas e a legitimagdo da Poética como disciplina
independente

1.2. O estatuto do modelo poético e seu significado
1.3. A critica e o comentdrio — interpretagao ou critica de sentido

1.4. Conexoes entre a linguagem da Poética e a explanagao verosimil da histéria

11

16

20

24

36

36

45

55

57

84

96

103

104

112

115

119

124



1.5. O cendrio Retdrico e a Hermenéutica Poética

1.6. A redescoberta da Poética de Aristoteles: a Hermenéutica dos sentidos e dos
significados

2.

Preceptistas poéticas espanholas de 1580 a 1624: propdsitos e polémicas

3. Contributos portugueses do século XVI para a discussdao de um canone poético

PARTE IIl - UMA REFLEXAO SOBRE A POETICA DE ANTONIO DE ATAIDE

7.

8.

. DA POESIA E DA OBRA ‘LITERARIA’ EM GERAL

. DA ORIGEM E NOME DA TRAGEDIA E SUA DEFINICAO E PARTES
. DA COMEDIA

. DO FUROR POETICO E DA IMITACAO

. DA EPOPEIA E DO ORNAMENTO POETICO

. EM LOUVOR DA LINGUA PORTUGUESA

DA IMPORTANCIA E VALOR DA METAFORA E DAS OBRIGAGOES DO POETA

DOS ESTILOS E DA METRICA

CONSIDERAGOES FINAIS

BIBLIOGRAFIA

1.

2.

3.

Fontes manuscritas
Fontes Impressas

Bibliografia em formato electrénico

129

138

156

168

192

193

201

223

228

247

263

270

286

295

303

303

305

330



INDICE DE IMAGENS

Capa, Figura 1 — D. Antdnio de Ataide, (Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua
escreuer), (B. A, fl. 12).

Pag. 56, Figura 2 — 5.2 Conde da Castanheira, D. Antdnio de Ataide, (BNL, E. 811).

Pag. 60, Figura 3 — Convento de Santo Antdénio da Castanheira, [em linha]:
(http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/).

Pag. 60, Figura 4 — lgreja Matriz da Castanheira do Ribatejo, [em linha]:
(https://www.google.pt/search?g=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=13608&b
ih=643&source=Inms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8 bVkuXRAhVJPxQKHaAzCbgQ AUI
BigB#imgrc=bB73shjBTQ7PYM%3A).

Pag. 61, Figura 5 — Convento de Santo Antdnio da Castanheira - Fachada principal da igreja:
registo superior da fachada, [em linha]:
(http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442).

Pag. 66, Figura 6 — Nave central do Convento de Santo Antdnio da Castanheira, ladeada a
esquerda pela capela dos Ataide, [em linha]:
(https://www.google.pt/search?g=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pel
a+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=Inms&tbm=isch&sa=X&ved=0ah
UKEwirg7fXIOXRAhVMvxQKHS9zBEsQ AUIBigB#imgrc=JhGyf4QSZWFOHM%3A).

Pag. 66, Figura 7 — Capelas laterais onde foi instalado o pantedo da familia dos descentes do
1.2 conde da Castanheira, [em linha]: (https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhgkXc1UYGEM%253A%253BMF
SINfN1X9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%
25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%
252C &usg=_t-DivOXyZVal-5zaA-
geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEw{96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjclKw&ei=YLgMWP24FYX5

UP68I7gD).

Pag. 84, Figura 8 — D. Antdnio de Ataide, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua
escreuer), (B. A, fl. 41).

Pag. 92, Figura 9 — Lisboa no tempo da Guerra da Restauracdo. Cf. [em linha]:
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-

a-infantaria/.

Pag. 96, Figura 10 — D. Antdnio de Ataide, Borrador de huma arte poetica gue se intenta/ua
escrever, (B. A., [fl. B]).



http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/
http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa

Pag. 102, Figura 11 — Capela lateral do Convento de Santo Anténio da Castanheira, [em
linha]: (https://www.google.pt/search?g=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y FNM%253A%253B
MFSINfNIX9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F201
3%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=0gKWQnNZ8y FNM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM
%252C &usg= Jvcmk8RupiiS4bbE4NKFjQdzwAs%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQK
HX7eBTcQyjclKw&ei=YLqMWP24FYX5UP6817gD#imgrc=0gKWQnNZ8y FNM%3A).

Pag. 102, Figura 12 — D. Jorge de Ataide, bispo de Viseu, (A.N. / T.T., [em linha]:
(http://digitarg.dgarqg.gov.pt/details?id=4725392).

Pag. 124, Figura 13 — Figura da autoria de Andrea Alciato, escritor e jurisconsulto italiano,
[em linha]: (http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018).

Pag. 197, Figura 14 Ultimos versos do poeta Lope de Vega [em linhal:
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia.

Pdg. 256, Figura 15 — Lisboa no século XVII [em linhal: http://lisboa-e-o-
tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html.

Pag. 267, Figura 16 — Pagina da Grammatica da Lingoagem Portuguesa da autoria de Fernado
de Oliveira. Veja-se [em linha]: http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-
portuguesa.html.

Pag. 267, Figura 17 — Pagina da Grammatica da Lingua Portuguesa de Jodo de Barros. Vide
[em linha]: http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html.

Pag. 293, Figura 18 — Vista de Lisboa, numa iluminura de inicios de século XVI, na Crénica de
D. Afonso Henriques de Duarte Galvao. Museu-Biblioteca Conde Castro Guimaraes, Cascais.
Cf. documento [em linhal: http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-
bin/ficha_imagem.asp?cod imagem=149.



http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149

EPIGRAFE

NASCEMOS, CRESCEMOQOS, FAZEMO-NOS ADULTOS e depois velhos. Ndo

habitamos ao longo da vida um tnico corpo, e sim inumeros, um diverso a cada instante.
A essa corrente de corpos que uns aos outros se sucedem, e aos quais correspondem
também diferentes pensamentos, diferentes maneiras de ser e de estar, poderiamos

chamar universo — mas insistimos em chamar individuo. Grosso erro.

José Eduardo Agualusa (2014),
A Rainha Ginga — E de como os africanos inventaram o mundo. Lisboa, Quetzal, p. 245.



10



IN LIMINE

Segundo Marco Aurélio

«Quem viu o presente viu todas as coisas: as que aconteceram no insonddvel passado
e as que irdo acontecer no porvir.»

Marco Aurélio apud L. Borges 2012: 90.

Decorria o Outono de 2003 quando, na Biblioteca da Ajuda, com vistas para o Tejo,
numa clara manh3, tdo habitual na cidade de Lisboa, contactei pela primeira vez com o
manuscrito original de D. Antdnio de Ataide intitulado Borrador de huma arte poética que
se intentava escrever. Desse primeiro contacto com um documento que jazia por publicar
ha mais de quatro séculos, ficou-me a ideia de estuda-lo e divulga-lo um dia.

Entretanto muitas dguas passaram nos rios Tejo, Zézere, Mondego, Nabdo, Almonda,
Alviela, SOr e tantos outros; com o suceder dos tempos, esse projecto que fervilhava no
pensamento apenas em ideias, abracaria de bom grado este, que agora apresento. Pela
primeira vez, em mais de quatro séculos, o documento com a cota BA. 46-VIII-37, existente
na magnificente Biblioteca do Palacio da Ajuda, é estudado na integra.

A muitos tenho que agradecer: o saber, o convivio, a paciéncia, a bondade. De muitos
guardarei para sempre uma grata lembran¢a nas minhas ilhas do pensamento. Todavia,
agraciar alguém é sempre um sentimento parco. Agradecer a muitas pessoas torna-se, nao
raras vezes, lida impossivel. Ndo que seja dificil expressar o reconhecimento merecido.
Custa, isso sim, gratular e, ainda assim, ser-se afrontado por uma tremenda percepcdo de
divida. Porém, igualmente de perene gratiddo. Agraciar a todos é dificil.

Aos meus pais — Patri Matrique Optimis —, sempre presentes, agradeco a
compreensao, o estimulo, o interesse pela investigacdo que fui levando a cabo, o apoio
prestado e os incentivos na prossecu¢do dos objectivos e dos caminhos de provagdao que

escolhi.

11



A minha esposa Maria Leonor Santos de Carvalho Cordeiro pela serenidade que me
oferta e pela lucidez que em mim cria... jamais posso olvidar os seus conselhos argutos e as
suas palavras sapienciais! Porque sendo nada, tudo somos e nada...

A Liliana Margarida, & Ana Rita e agora a Helena Leonor e também a Sara, a porvir,
minhas filhas, que aceitaram com abnegacao, paciéncia e sacrificio de tantos anos as minhas
interrogagoesl!...

A Maria Natdlia de Jesus Santos Jacob e a Inés de Carvalho Vaz Latas pela
compreensao que apresentaram em tantas ocasides.

Ao Dr. José Barata Anténio e a Dra. Maria de Deus Pinheiro ilustres em generosidade
e erudicdo e que, no inicio da minha caminhada pelas Belas Letras e pelas Humanidades, me
ajudaram a desbravar percursos. Ao Dr. Borges Simdao e ao Dr. Manuel Dias, insignes
helenistas e latinistas, nobres homens que sempre privilegiaram o altruismo e me
estimularam para o estudo e reflexdo sobre a Cultura e a Literatura quer dos grandes
pensadores universais, quer dos autores da Antiguidade greco-latina, quer dos criadores
lusos. A Dra. Catarina Vital pelo tempo dispendido e pelo saber e precioso auxilio prestado.

A todos os que, ndo obstante, as velas dos moinhos e as sombras tartaricas de Kera
anunciadas por aves fronésicas que tolhiam presuntivas quimeras de arrimo... e a tantos
outros que fizeram parte desses areépagos de enevoamentos madracos que vedavam a
dindmica de criacdo da res...

Com grato prazer recordo também os amigos em geral, bem como todos os
professores, bibliotecarios nacionais e estrangeiros, funcionarios, colegas e amigos que, ao
longo da minha vida, me deram o seu auxilio e me coadjuvaram a dar realidade a outros
trabalhos que também neste confluem.

Destaco ainda o Dr. Serafim Cdias, o Dr. Francisco José Correia e o Dr. Pedro Pinto
pelos conselhos dados em relacdo a leitura de certas partes dos manuscritos. Em especial, ao
Doutorando Luis Pinheiro, Investigador da Faculdade de Letras de Lisboa, insigne paledgrafo,
homem de vasta e erudita Cultura, pela disponibilidade sempre amiga, pelas muitas doutas e
sabias achegas no plano da paleografia, pelos Uteis conselhos que jamais poderei olvidar.

Ao Sam Abercromby, ao Dr. Anténio Prudéncio e ao arquitecto Acacio Luz, pela
permanentemente disponibilidade, singular arte, ajuda e simpatia. As Dr.as Carolina Crispim
e Luisa Cotrim, pelos preciosos auxilios em matérias bibliograficas. Ao Professor Doutor

Alexandre Miguel Pereira Figueiredo, pelos perseverantes incentivos, pelo tempo

12



dispensado como amigo, pelos conselhos atentos e por tudo o que as maximas nao
expressam, fico-lhe perpetuamente grato. Ao Senhor Professor Doutor Martinho Vicente
Rodrigues, pelas palavras sempre sabias, por todos os auxilios, pelo animo e pelos alvitres
amigos, sempre tdo necessarios.

Ao Senhor Professor Doutor Delfim Ledo por todo o apoio, coragem que sempre me
deu. Pela determinagao que em mim incutiu, pela sua cauta sugestao de me inscrever no
Curso de Doutoramento em Poética e Hermenéutica, atitude que finalmente langa agora
estes parcos frutos.

Ao Senhor Professor Doutor José Ribeiro Ferreira pela sua ajuda e compreensdao em
dificeis momentos da minha vida profissional. A Senhora Professora Doutora Maria de
Fatima Sousa e Silva pelo animo, pelo contacto generoso que me permitiu usufruir in loco
respirar as brisas apolineas e também ‘dionisiacas’ da Grécia, matria das Musas e da Arte do
Ocidente, Musas também elas inspiradoras deste trabalho. Ao saudoso, imenso e
eruditissimo Homem de Letras e Cultura, Senhor Professor Doutor Anibal Pinto de Castro, o
primeiro de todos a falar-me sobre a obra Borrador de huma arte poética que se intentava
escrever e a rogar-me, em sua casa, na formosa vila de Cernache, que lesse e transcrevesse
esse magnifico documento manuscrito de D. Antdnio de Ataide. Jamais o poderei esquecer!

Ao Senhor Professor Doutor Francisco Oliveira agrade¢o os conselhos, o apoio, a
sempre oportuna atencdo e as palavras amigas. Agradeco as Senhoras Professoras Ana Paula
Arnaut e Maria Luisa Portocarrero, aos Senhores Professores José Luis Brandao e Carlos
Ascenso André os comentarios sabios, a forma como conduziram os seminarios do ano
curricular do Doutoramento em Estudos Cldssicos especialidade Poética e Hermenéutica que,

com os seus ensinamentos, contribuiram para que esta caminhada fosse possivel.

E, porque os ultimos sdo sempre os primeiros, uma palavra de reconhecimento e
gratidao a Senhora Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho, bem como ao Senhor
Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes pelo pronto apadrinhamento, sem
reservas ou condicGes, do projecto de investigacdo que me propus desenvolver, sempre
prontos a resolver intrincadas burocracias, sempre disponiveis quando lhe roguei ajuda. Mas
também pelas referéncias bibliograficas indicadas, pela atencdo e sempre disponibilidade
para me aconselhar e auxiliar em todos estes anos de caminhada, pelo empenho

emprestado a orientacdo da minha dissertacao, pela leitura critica e atenta do trabalho que

13



Ihes fui apresentando. Por tudo. Nao fora a companhia da sua experiéncia e bem longe eu

estaria do, ainda assim, modesto ponto onde ora chego. Jamais os poderia olvidar.

A todos, o meu eterno e grato reconhecimento!

Abrantes, 13 de Novembro de 2017.

Adriano Milho Cordeiro

14



15



RESUMO

«uma obra de arte, forma acabada e fechada na sua perfeicdo de organismo perfeitamente calibrado, é
igualmente aberta, com possibilidade de ser interpretada de mil modos diferentes sem que a sua irreproduzivel
singularidade seja por isso alterada. Cada fruicGo é assim uma interpretagdo e uma execugdo, pois que em cada
fruicdo a obra revive numa perspectiva original.»

Umberto Eco 1989: 68.

«Os livros ndo sdo feitos para se crer neles, mas para serem submetidos a investigagdo.
Diante de um livro ndo devemos perguntar-nos que coisa diz,
mas que coisa quer dizer.»

Umberto Eco 1984: 229.

O presente estudo aborda pela primeira vez e de uma forma integral a obra

manuscrita em vernaculo, intitulada Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua

escrever da autoria de D. Antdnio de Ataide, 5.2 conde da Castanheira e 1.2 conde de Castro
D’Aire. Pela primeira vez é lida, revista, se transcreve e se comenta. Trata-se de um
documento manuscrito e o seu caracter critico-literario permite-nos afirmar que foi uma das
primeiras obras do género a ser escritas no contexto ibérico. A sua observacao é de
importancia capital para a analise da teoria literaria, em geral, e para o estudo e

compreensao das obras de alguns autores lusos dos séculos XVI e XVII, em particular.

Apesar do cerne deste trabalho se ocupar particularmente da transcricdo e

comentario de um Borrador de huma arte poetica, ndo poderiamos deixar de estar atentos,

numa espécie de antecomeco, a importancia que as reflexdes de indole hermenéutica nos

podem trazer para melhor nos situarmos na compreensao dos textos literdrios e artisticos.

No | Volume da presente Tese de Doutoramento, depois de um conjunto de notas
preambulares sobre a importancia interpretativa que o Homem com as suas obras deve
ocupar na sociedade hodierna, respeitando os tempos e os espagos do passado, no sentido

de assim melhor compreendermos os fendmenos actuais, tornou-se obvio efectivar na |

16



Parte uma reflexao acerca da vida e da cultura do 1.2 conde de Castro D’Aire. Ou seja, para

compreendermos melhor a acuidade do Borrador de huma arte poetica de D. Antdnio de

Ataide tivemos que situar o autor na sua época. Essa tarefa tornou-se possivel a partir da
leitura e transcricdo de inumeros documentos, sobretudo manuscritos com caracter
biografico. A sua interpretacdao permitiu perceber a vida multifacetada de D. Antdnio de

Ataide. Alids, sem a observagdo desses testemunhos esta obra teria ficado coarctada.

A partir dos finais do século XV e, sobretudo apds a redescoberta e a difusdo da
Poética de Aristételes no primeiro quartel do século XVI, até cerca de meados da centuria de
XVII, os trabalhos e investigacdes sobre teoria literdria nunca mais deixaram de se
desenvolver e aprofundar, assumindo-se como instancia de estimulo e regulacdo da escrita
poética.

Toda a Il Parte deste trabalho discorre sobre a teorizacdo poética no Renascimento e
seus plausiveis influxos em D. Anténio de Ataide. Os propdsitos insertos no Borrador de D.
Antdénio de Ataide ndo surgiram do nada; eles inserem-se numa proficua tradicdo que
remonta a Antiguidade greco-latina, tendo também em linha de conta as preceptivas
literarias e o comentario de textos efectuados pelos grandes escoliastas do século XVI que

determinavam o modo a seguir pelos criadores de arte literaria.

Na Ill Parte desta tese apresentamos de forma sucinta — porque as normas estatuidas
assim o obrigam — um comentdrio, onde destacamos as ideias principais de D. Anténio de
Ataide sobre preceitos poéticos. A erudicdo do 5.2 conde da Castanheira, o vasto conjunto
de criadores que referencia para fundamentar as suas ideias — como se pode verificar no
indice onomastico que figura no final deste trabalho —, as inumeras citacbes que apresenta

qguer de coevos quer de autores antigos, deixam-nos pistas para futuros trabalhos.

Nas consideracdes finais deste trabalho verificdmos que o exame e divulgacdo da
teoria Poética de D. Anténio de Ataide é de extrema importancia, porquanto e apesar de se
tratar de um texto manuscrito, cujo jaez se aproxima do ‘comentdrio’, o seu estudo e
publicacdo sdo extremamente importantes para a percepcdo da nossa Historia Literaria da

Epoca Classica, para além de serem uma stimula notavel sobre a teoria Poética do seu tempo

17



e porquanto trata dos cldssicos, antigos e modernos, de todos os tempos. Pena é que um

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever ndo tivesse passado disso mesmo,

ainda que se trate de um texto manuscrito excepcional pelo valor que ele préprio contém,

como desde ja se pode inferir.

No Il volume, apresentamos a leitura e transcricdao do manuscrito Borrador de huma
arte poetica que se intenta/ua escreuer /, a partir Cod. 46-VIII-37, da Biblioteca da Ajuda,
acompanhadas de um aparato critico, seguidas de um conjunto de anotacdes genéricas e de

um indice onomastico.

Palavras-chave: Aristdteles; arte; classicismo; Camdes; comédia; epopeia; literatura;

Lusiadas; maneirismo; Platdo; poética; teatro; tragédia.

18



19



ABSTRACT

«uma obra de arte, forma acabada e fechada na sua perfeicdo de organismo perfeitamente calibrado, é
igualmente aberta, com possibilidade de ser interpretada de mil modos diferentes sem que a sua irreproduzivel
singularidade seja por isso alterada. Cada fruigdo é assim uma interpretagdo e uma execugdo, pois que em cada
fruicdo a obra revive numa perspectiva original.»

Umberto Eco 1989: 68.

“Os livros néo sdo feitos para se crer neles, mas para serem submetidos a investigagéo.
Diante de um livro ndo devemos perguntar-nos que coisa diz,
mas que coisa quer dizer.»

Umberto Eco 1984: 229.

The present study approaches for the first time and in a complete way the vernacular

manuscript entitled Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever by D. Anténio

de Ataide, 5% Count of Castanheira and 1%t Count of Castro Daire. For the first time it has
been read, revised, transcribed and commented on. It's a manuscript with a critical and
literary nature which allows us to claim that it was one of the first works of its kind to be
written in the Iberian context. Its observation is of vital importance for the analysis of the
literary theory in general and for the study and understanding of the works of some

Portuguese authors especially of the 16™ and 17t centuries.

Despite the main point of this work in dealing particularly with the transcription and

comment on the Borrador de huma arte poética, we can not help but be aware with this

kind of opening, of the importance that the hermeneutical considerations can bring to us in

order to better understand the literary and artistic texts of the period.

In the First Volume of the present doctoral thesis, after several opening remarks

about the explanatory importance that mankind’s works should occupy in present day

20



society, respecting past time and space, in order to better understand the present
phenomena. It becomes obvious, in the First Part, the need to reflect upon the life and
culture of the 1t Count of Castro Daire. That is, to better understand the accuracy of

Borrador de huma arte poetica by D. Anténio de Ataide we have to situate the author in his

time. This is made possible thanks to the reading and transcription of numerous documents,
especially manuscripts of a biographical nature. Their interpretation allow us to recognize
the multifaceted life of D. Antdnio de Ataide. Indeed, without the observation of these

records this work would have been extremely limited.

Since the late 15t century and, especially after the rediscovery and the diffusion of
Aristotle's Poetics in the first quarter of the 16th century, until the mid-17th century, the

work and research on literary theory never ceased to develop and deepen.

The Second Part of this work is about poetic theory in the Renaissance and its
plausible influences on D. Anténio de Ataide. The purposes included in the Borrador by D.
Antdnio de Ataide didn’t come out of nowhere; they are part of a fruitful tradition that dates
back to the Greco-Latin texts, also taking into account the literary precepts and
commentaries of the texts made by the great scholars of the 16™ century that determined

the way to be followed by literary art creators.

In the Third Part of this thesis we briefly present — because the established rules
require it - a review, where we highlight the main ideas of D. Anténio de Ataide on poetic
precepts. The erudition of the 5th Count of Castanheira, the wide range of creators that he
references to support his ideas — as can be seen in the name index appearing at the end of
this work - the many quotes that feature either coeval or ancient authors, give us clues for

future works.

21



In the final considerations of this work we found that the examination and
investigation of D. Antdnio de Ataide’s poetic theory is of the utmost importance because,
although it’s a manuscript, very similar to a ‘commentary’, its study and publication are
extremely important to the perception of our Literary History of the classical period, in
addition to being a remarkable summary of the Poetics theory of his time and considering

that it’s about the classics, ancient and modern, unfortunately, the Borrador de huma arte

poetica que se intenta/ua escrever hasn’t become anything more than that, even though it’s

an exceptional manuscript by itself. Its value to us now can easily be inferred.

In the Second Volume, we present the reading and transcription of the Borrador de
huma arte poetica que se intenta/ua escrever from the Codice 46-VIII-37, of the Ajuda
Library, accompanied by a critical apparatus, followed by a set of generic notes and a name

index.

Key-words: Aristotle; art; classicism; Camdes; comedy; epic poem; literature;

Lusiadas; mannerism; Plato; poetics; theatre; tragedy.

22



23



NOTAS PREAMBULARES

«Falaremos da Arte Poética em si e das suas espécies, do efeito

que cada uma destas tem; de como se devem estruturar os enredos,
se se pretender que a composi¢cio poética seja bela;

ainda da natureza e do numero das suas partes. E falaremos
igualmente de tudo o mais que diga respeito a este estudo,
abordando, naturalmente, em primeiro lugar, os principios bdsicos.»

Ana Maria Valente 2004: 37.

A ideia de escrever uma tese que abordasse de certa forma a evolugdao em Portugal
sobre a Poética na centuria de Quinhentos, onde se incluissem também os primeiros anos do
século de Seiscentos, conheceu a sua expressao concreta a partir de um conjunto de estudos
e de comunicac¢bes por nods realizados sobre a comédia cldssica na Renascenga portuguesa,
na primeira década deste novo milénio. A perspectiva comparativista e a realidade
hermenéutica fizeram-nos nessora atentar que nao podiamos de forma alguma contornar ou
p6r de lado um texto manuscrito que se nos afigurava de certa forma primigeno e essencial
para a compreensdo do fendmeno da teorizacdo poética lusa daquela época: Borrador de

huma arte poetica que se intenta/ua escrever de D. Antdnio de Ataidel.

Os principais motivos da presente investigacdo desenvolveram-se, entdo, no sentido

de ler, transcrever, publicar na integra e pela primeira vez a obra manuscrita supra referida?,

! No Diciondrio do Portugués Atual — A — F da autoria de Houaiss et al. (2011): 386, define-se BORRADOR da seguinte
forma: «[...] o que serve para apontamentos ou rascunho (caderno, bloco etc.) [...] ou o que serve de rascunho do diario
(livro, caderno, colecgdo de fichas etc.); borrdo, memorial.»

2 Os apontamentos reunidos nesse manuscrito existente na Biblioteca da Ajuda — cdd. 46-VIII-37 — devem datar dos ultimos
anos do século XVI ou primeiros do seguinte, visto que, na fl. 48, hd uma nota da mao de qualquer oficial da casa do autor
que declara ter feito entregas de dinheiro em 28-X-1601. D. Antdnio de Ataide foi o 1.2 conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde
da Castanheira. Nasceu entre 1564 e 1567 e faleceu a 14-X11-1647. Cf. A. Braamcamp Freire 1973: 104-105 e Anibal Pinto de
Castro, 1984 3: 28. B. Machado, 1965: 212-213, afirma a propésito do seu falecimento e tumulo: «com sentimento igual ao
commum applauso com que vivera, morreo em Lisboa a 14. de Dezembro de 1647. quando excedia a larga idade de 80
annos. Esta sepultado na Capella mér dos Religiosos Franciscanos da Provincia de Portugal, jazigo seu, e de seus Herdeiros,
como escreve o Padre Fr. Manoel da Esperanca Hist. Seraf. da Prov. de Portug. Part. I. liv. 2. cap. 22. N. 3.»

24



do 1.2 conde de Castro D’Aire3, procurando deste modo contribuir para a sua divulgacdo e
estudo e, ao mesmo tempo, relaciona-lo com outros trabalhos coevos, peninsulares e
europeus da mesma indole. Foi também possivel analisar e comentar os influxos das teorias
literarias das Poéticas greco-latinas e renascentistas na obra do 5.2 conde da Castanheira e
atentar como este autor portugués estava em linha com os preceitos e 0 modus vivendi em
voga na sua época.

A atencdo escassa de que o Borrador tem sido objecto prende-se com o facto de se
tratar de um livro de apontamentos truncado, de dificilima leitura, que, supde-se, haveria de
ser passado a limpo e mais tarde impresso e do qual sé existe uma cdpia na Biblioteca
Nacional da Ajuda, comedidamente aludida ao longo dos tempos pelos estudiosos das
matérias relacionadas com a teoria poética. A sua difusdo e analise é, assim, de extrema
importancia e pertinéncia, pois, até hoje, apenas foram editadas e comentadas pelo

estudioso Anibal Pinto de Castro algumas linhas dos fls. 15, 39v. e 17 do Borrador de huma

arte poética*.

As repercussdes de um estudo deste tipo permitem trilhar novos percursos de indole
interpretativa e comparativista sobre a reflexdo poética e os estudos literarios desenvolvidos
em Portugal, durante o século XVI° e os primérdios da centuria Seiscentista.

A presente Tese de Doutoramento deriva, por conseguinte, dessa conjugacdo de
factores e nele conflui o resultado de uma série de estudos por nés desenvolvidos,
essencialmente ao longo dos ultimos anos. As reflexdes que agora se apresentam foram
sujeitas, ab initio, a um profundo processo de leitura e transcricdo de documentos, com o
intuito de harmonizar o conjunto e de garantir uma abordagem correcta, integrada e
organica dos diferentes temas aportados em dois volumes. Desse trabalho resulta, no
primeiro volume, um conjunto de trés partes articuladas entre si, cujas linhas se resumem

de seguida.

3 Foram condes de Castro D’Aire respectivamente: D. Antdnio de Ataide, 1.2 conde de Castro D’Aire; herdou depois a casa
de Castanheira por morte do sobrinho, 4.2 conde de Castanheira, D. Jodo de Ataide, morto em 14 de setembro de 1637.
Veio, portanto, a ser 5.2 conde da Castanheira. D. Jerénimo de Ataide, filho de D. Antdnio de Ataide, casou com D. Helena
de Castro e foi 0 2.2 conde de Castro D’Aire e 6.2 conde da Castanheira; morreu em 1669. Por sua morte a representacao da
Casa da Castanheira recaiu na casa do conde de Cascais. D. Jorge de Ataide, filho do precedente, foi 3.2 conde de Castro
D’Aire e ultimo senhor a quem foi concedido este titulo.

4 Sobre este assunto veja-se Anibal Pinto de Castro, (1984) pp. 28-29. Na pégina 28 da separata apresentam-se seis linhas
do fol. 15; na 29, trés linhas do fol. 39v.; na pagina 31, trés linhas do fol. 18. Na Histdria Critica da Literatura Portuguesa,
Maneirismo e Barroco, vol. Ill, dir. de Carlos Reis, Lisboa, Editorial Verbo, 2001, pp. 83-84 é publicado o fol. 17.

5 Como afirmou Américo da Costa Ramalho 1999: 157, «[...] o Humanismo portugués, no Século de Ouro de Portugal,
colocou o0 nosso pais a par dos mais cultos e avangados da Europa.»

25



Assim, ja o menciondmos, a primeira e segunda partes visam observar e apresentar o
reduto nuclear das questdes centrais que nos acompanharam neste labor: ndo sé a biografia
e cultura de D. Anténio de Ataide, mas também as Poéticas lItalianas, Espanholas e
Portuguesas dos séculos XVI-XVII. Ambas almejam abrir caminho a uma terceira parte que

consiste numa reflexao que se pretende profunda sobre um Borrador de huma arte poetica

que se intenta/ua escrever.

Na realidade, qualquer comentario interpretativo estd sempre ligado a um acto de
leitura e este «deve evidentemente levar em conta todos estes elementos, embora seja
improvavel que um leitor individual possa domina-los a todos®.» Logo, todo o acto de leitura
é uma dificil transacdo entre a competéncia do leitor (o conhecimento do mundo do leitor’)
e a espécie de competéncia que um dado texto postula a fim de ser lido. Assim sendo,
procurdmos explanar e reflectir sobre o movimento das Poéticas do Cinquecento e os seus
principais cultores, para melhor compreendermos a obra em estudo. S6 a partir de uma
reflexdo laboriosa acerca do que foi esse imenso caudal de comentarios publicados e
relativos a matérias de construcao poética, se pode compreender melhor o contelddo inserto
na terceira parte deste trabalho. Esta visdo sobre a arte e o passado embebido na sua época
e lugar, apesar de distantes, leva-nos a entender melhor a nossa propria experiéncia
estética. Ao ingressarmos noutro universo conceptual nunca somos capazes de nos
abstrairmos dos nossos anseios, medos, duvidas e sonhos historicamente condicionados
pelo hodierno e pela erosao dos tempos. Quando nos cruzamos com um texto significativo
vindo do passado e que nos impressiona intensamente, sentimo-nos expelidos do mundo
em que vivemos, mas também a ele devolvidos com forca redobrada. O mesmo deve ter
acontecido aos autores e leitores do passado®.

S6 perceberemos o alcance total das teorias poéticas, quer as contemporaneas de D.
Antdnio de Ataide, quer as actuais, se atentarmos no fascinio das poéticas primigenas e a
ressonancia e legitimacdo da criagdo literaria que elas instigaram ao longo dos milénios.
Escrever é uma contrapartida do acto de ler e, assim sendo, a dialética de evento e

significacdo, «tdo essencial a estrutura do discurso, gera uma dialética correlativa na leitura

6 Cf. Umberto Eco 1993: 64.
7 Atente-se em Edmund Husserl 2016: 51 e ss.

8 Veja-se Umberto Eco (1993), op. cit., p. 64.

26



entre a compreens3o e a explicacdo®.» A bibliografia sobre a teoria poética é imensa e ndo
se remete apenas a uma situacdo'. Para além de tudo, tivemos a preocupacio de observar
a cultura como um texto que amplifica de modo copioso a disponibilidade de objectos
escritos para serem lidos e interpretados ha muito de forma intensa'l. O homem difunde
através da linguagem os diversos aspectos da sua vida — aquilo que honra, aquilo que ama,
as condutas sociais, a reflexdo abstracta; mesmo a feicdo das suas sensibilidades é conforme
com a linguagem. Ao analisarmos os documentos com o fim de alcangar a episteme de uma
época propria, de certa forma imparciais quanto aos feitos histdricos, mas percepcionando
as actuacdes dos diferentes estratos socio-culturais, no fundo desejamos entender melhor a
sensibilidade humana nos seus multiplos semblantes. Tivemos, entdo, o cuidado de efectuar
um conjunto de analises preliminares, pois todo o texto sobre teoria poética pertence a um
autor e de certa forma também ao grupo das obras de vérios criativos onde se inspirou, ou
seja, ao conjunto dos conceitos e da literatura da qual provém determinados preceitos®?.

Na verdade, se queremos apreender uma obra na sua autenticidade, é necessario
vé-la como a manifestacdo de um acto criador num momento especifico e recoloca-la —
tanto quanto é possivel — na totalidade do contexto espiritual do autor, tendo em conta as
estruturas literdrias que o antecederam bem como as que o precederam. Ou seja, as
Poéticas que regularam o campo literario ao longo dos tempos envolvem uma dimensao
cultural, decorrente da importancia que tém tido para a formacdo de uma consciéncia

artistica na prépria comunidade onde se inserem.

9 Vide Paul Ricoeur 22013: 101-102.
10 Cf, Francisco Javier Garcia Rodriguez (1993).
11 Veja-se Paul Ricoeur (2013), op. cit., pp. 112-115.

12 para Maria Naves 2088: 36 «la literatura, como objeto de estldio, presenta algunos rasgos que la investigacién deve
tener en cuenta: es un produto humano (cultura); es la objectivacién de una actividad creativa (poiesis); esta situado en la
historia (evoluciona); es un hecho individual y social (se relaciona com el hombre y com la sociedad); tiene intencionalidade
artistica (desinteressado) y utiliza como forma de expression el lenguage (arte verbal); es doblemente significante: a) en su
matéria de expression, el linguaje y b) en los signos literarios que le dan unidade n una nueva dimension. Este es el objeto
de estudio y estos son sus caracteres. [...]

La actividad teorética que analiza el objeto literatura pretende un conocimiento sobre él; posteriormente la critica del
conocimiento pretende analizar si ese conocimiento adquirido es intuitivo, técnico, cientifico, filoséfico o de otra
naturaleza. Y aqui se produce una convergencia de dos niveles: de una parte, el objecto literatura y de otra parte el método
que permite un conocimiento. La aplicacion del método cientifico a la literatura se ha hecho histéricamente en las poéticas,
sin plantearse la necesidad de justificarlo. La justificacién de tal conocimiento es la finalidad de la epistemologia literaria.

La epistemologia literaria es una actividad critica cuyo objeto no es directamente la literatura sino la ciencia de la literatura,
y cuyo fin es conocer las posibilidades del conocimiento cientifico sobre el objeto literatura; ademas de este componente
critico especulativo, la epistemologia tiene un componente axioldgico en cuanto valora la investigacidn en sus fines y lo
califica como ciencia, técnica, historia, filosofia, etc.»

27



Em toda a teorizagdao poética manifesta-se também uma dimensdo estética que deve
ser encarada como fendmeno da linguagem, nomeadamente da linguagem literaria'3. Os
estudos literdrios de hoje resultam de uma longa tradicdo que se conecta com as Poéticas
formuladas ao longo de mais de dois milénios, facto que ndo pode ser, de forma alguma,
escamoteado. Por isso, na primeira parte desta tese damos igualmente conta da relevancia
da consciéncia histérica como uma prerrogativa do homem moderno; temos absoluta
consciéncia da historicidade que marcou o Homem do Cinquecento e de Seiscentos e que
continua a balizar o nosso presente, bem como a contingéncia de todas as opinides. Ao
longo do trabalho tentamos explicar que trazer a luz uma Arte Poética com mais de
guatrocentos anos suscita em ndés um enorme fascinio. A hermenéutica de uma obra deste
tipo langa-nos para uma tentativa de compreensdo da evolugdo da arte, circunstancia que
nos reporta para uma intercessao reflexiva e interpretativa entre o presente e o passado.
Remete-nos igualmente para um conjunto de materiais escritos e para uma série de
perspectivas nas quais o passado se apresenta e se dirige a nds. Na literatura é possivel
examinar uma dimensdo sincrénica, mas também diacrénica, que testemunham o devir da
Histdria e do Homem e os incidentes de percurso que balizam esse devir.

Ao estudar a personalidade e obra de D. Antdénio de Ataide, o investigador pode
contar essencialmente com dois tipos de material: as noticias que dele fornecem outras
autoridades e os salvados da actividade artistica e cientifica do homem politico e de letras
que foi, bem como do militar empenhado na defesa dos interesses de Portugal e de
Espanha. Na verdade, estas fontes de informacdo acabam por estar intimamente ligadas
entre si. Se, por um lado, ficamos a dever a transmissao do que resta da sua obra artistica,
politica e militar ao que escreveu pelo seu préprio punho e ainda aos poucos autores que a
ele se referem, por outro, esses manuscritos — alguns fragmentdrios — revelam-se
fundamentais para a correcta reconstituicdo da realidade luso-espanhola na viragem do séc.
XVI para o XVII. Ora esta percepcao revela-se tdao importante quanto complexa, na medida
em que as primeiras referéncias impressas concretas e relativas ao grande escritor e
estadista luso sdo escassas e ocorrem numa época posterior aguela em que viveu. Acresce a

esta limitacdo, o facto de D. Anténio de Ataide ter sido votado a um processo de

13 Vide Carlos Reis 1995: 23-24.

28



esquecimento, o que condiciona a leitura objectiva dos juizos facultados pelos testimonia®?.
Portanto, apesar da abundante informag¢ao manuscrita directa sobre a vida do 1.2 conde de
Castro D’Aire, existente em algumas das mais importantes bibliotecas e arquivos
portugueses e espanhdis, informes ainda por publicar, a clara e pouca abundancia de textos
impressos sobre a sua vida e obra leva a que o estudioso tenha de enfrentar a contingéncia
dos dados nao possuirem todos a mesma validade. E se ndo estiver bem consciente deste
factor, poderd, com facilidade, ser induzido em erro e comprometer todo o trabalho de
investigacao.

Borrador de huma arte poetica apresenta-se perante o leitor como uma reflexdao

acerca da Poética, como uma espécie de continuador da teoria literdria dos finais do
Cinquecento, no entanto, ja Maneirista em termos de idedrio e que os homens de letras
deveriam observar. O estudo da obra de D. Antdnio de Ataide permitiu descortinar alusées
feitas a toda uma pandplia de autores e trabalhos que antes se haviam pronunciado acerca
de preceitos poéticos e artisticos; a partir da analise realizada percebemos, ainda, as linhas
de reflexdo e as preceptivas poéticas do 5.2 conde da Castanheira. Além disso, a investigacao
que apresentamos permite-nos asseverar que as obras-primas de arte serdao sempre
relevantes, mas podem de novo ser comparadas ou reinterpretadas a partir do estudo de
textos ha muito escritos e que, agora redescobertos, permitem aos apreciadores fazer
outras exegeses comparativas. Na verdade, o olvidado Borrador apresenta-se-nos como um
novo testemunho, como se fosse uma espécie de ‘palimpsesto’, que depois de visivel e
assimilado, nos obriga a meditar e a correlacionar textos antigos e coevos®>.

A elaborac¢dao de uma Poética tem na tradi¢cdao ocidental mais de dois milénios e meio,
remontando ao texto de Aristoteles denominado por Poética; ja o pronuncidmos
anteriormente®®. Esse documento iniciador e fundacional estd na base de toda a teoria
literaria europeia, americana e latino-americana; é a partir dele que compreendemos todos
os fundamentos e requisitos interpretativos, desenvolvidos ao longo dos tempos. Ao

efectuarmos, no comeco desta tese, uma reflexao acerca dos Initialia Testimonia De Poetica

14 Cf. George Steiner 22012: 7 e ss.
15 Veja-se Jorge Luis Borges 2014: 7-8.

16 A este respeito Mario de Carvalho 2014: 55 afirma o seguinte: «Aristdteles ficaria decerto atonito se pudesse voltar ao
mundo e descobrisse como tem sido apreendido o seu pensamento e quais os aproveitamentos que dele sdo feitos. Mas
talvez se sentisse orgulhoso (ele que ndo é, propriamente, um modelo histérico de modéstia) se lhe explicassemos que a
sua reflexdo é de tal forma universal que atravessa as épocas e deita abaixo as barreiras dos géneros literarios. A ponto de
se ter tornado nuclear no cinema, por exemplo.»

29



e sobre importdncia da hermenéutica, percebemos que o texto literdrio deve ser
compreendido como entidade pluriestratificada, uma vez que é constituido por multiplos
niveis de expressao, contendo uma dimensao intertextual, pois é possivel relaciona-lo como
outros escritos que com ele dialogam e nele se projectam. Plenamente conscientes da
historicidade de todo o mundo presente, apesar da nossa fatal finitude, ndo pudemos
subtrair-nos a relatividade de todas as opinides com que nos deparamos.

Na verdade, somos possuidos por uma consciéncia histérica — ja o declardmos — e
esse facto levou-nos a reflectir sobre o sentido de descortinar a ‘verdadeira’ significacdo
oculta num texto, a olhar para la do sentido imediato que a interpretacdo dos documentos
sugere a partida'’. Na centuria de XV e praticamente durante todo o século XVI, Portugal foi
ubérrimo em descobertas, em contactos com outras culturas, em novas vivéncias do mundo
0 que permitiu uma mudanca de mentalidades e abertura de horizontes que, fatalmente, se
repercute também nas artes. Porém, a partir de 1578, o pais imergiu numa espécie de
sombra que o envolveu catalepticamente por algum tempo. D. Anténio de Ataide teve
profunda consciéncia de tudo isso e, quica, pretendesse, com a sua Arte Poética, deixar
registado que os autores lusos, em termos literarios, haviam igualado os escritores e poetas
da Antiguidade. Os Lusiadas sdo apresentados como a marca da nossa grande gesta pelo
mundo — arquitectada a partir de Lisboa — e um exemplo perfeito de epopeia que permitia a
imortalidade da lingua. As inumeras tarefas a que se dedicou, os muitos cargos que ocupou,
ter-lhe-3o roubado tempo para a publicacdo? Nao quis ferir susceptibilidades que lhe
trariam problemas em tempo de governacdo filipina? Pensamos que a primeira hipdtese é
mais plausivel, pois, como se pode deprender na | Parte desta tese, o poder do 1.2 conde de
Castro D’Aire e da sua familia eram enormes em Portugal e em Espanha, a ponto de
conseguir de Filipe IV autoriza¢do para a criagdo do Ter¢o da Armada da Coroa de Portugal.

Reiterando o que anteriormente se declarou, cedo se tornou claro o impedimento de
divisar a génese da reflexdo poética do autor sem explicitar detalhes da sua biografia e da
sua época, pelo que lhe destindmos a primeira parte da tese, uma vez que verificdmos desde

0 comeco que é muito importante agir em duas direc¢gdes: mergulhar o mais profundamente

17 Cf. Richard E. Palmer 1966: 252 «A tarefa da interpretagéo é pois construir uma ponte sobre a distdncia histérica. Quando
interpreta um texto do passado, o intérprete ndo esvazia a sua mente nem abandona absolutamente o presente; leva-o
consigo e utiliza-o para compreender, no encontro dialéctico do seu horizonte com o horizonte da obra literaria. [...] A
interpretacdo literaria, tal como a teoldgica e a juridica, tém que se relacionar com o presente, sob pena de morrer. Uma
literatura que ndo possa relacionar-se connosco, que nos situamos no presente, morreu. A tarefa da interpretagdao pode por
vezes ser a de tomar aquilo que parece morto e de mostrar a relagdo que tem com o presente, i. é., o actual horizonte de
expectativas e 0 mundo actual de autocompreensdo.»

30



possivel nas matrizes criativas de culturas histéricas peculiares e, ao mesmo tempo, alcangar
a razao por que algumas produgdes dessas culturas parecem desfrutar de uma certa
autonomia. O que em dada altura parece ter sido um simples plano de fundo passa a exigir
atencdo antes devida apenas as obras de arte destacadas e privilegiadas.

A pertinéncia das consideracdes preambulares sobre a importancia da exegese
textual, no inicio deste trabalho, justifica-se na medida em que a Poética de Aristoteles tem
sido reconhecida ao longo dos séculos como a pedra angular dos estudos literarios na
cultura ocidental'®. Apesar das profundas modificacdes ocorridas no dominio das ideias
estéticas durante o século XVIII — «século de crise e de gestacdao de novos valores em todos
os planos®®» — que envolveram a problemdtica dos géneros literarios?®, a Poética de
Aristoteles e as exegeses Renascentistas que delas se fizeram continuam ainda hoje a ser
validas sob varios pontos de vista. Os intérpretes de Aristoteles bem como os tedricos da
literatura e do cinema e até de outras artes performativas continuam a prestar muita

atencdo a conceitos chave, transpostos da Poética, tais como mimesis, mythos, e catarsis®*.

Abreviando: depois das observacdes preliminares acerca da Poética e da importancia

hermenéutica, realizamos, na | Parte deste trabalho, um estudo intitulado: ‘Anténio de

18 Veja-se Lubomir Dolezel 1997: 8. A partir da tradugdo de Francisco Lopez Martin da obra de David Ross, Aristételes 2013:
305, podemos ler o seguinte em relagdo ARISTOTELOUS PERI POIHTIKHS: «la Poética se cuenta entre los libros de
Aristoteles que conservan mayor fuerza. Ninguna outra de sus obras ha atraido la atencién de una comitiva de intérpretes
tan brillante ni ha movido a una disputa tan viva sobre su significado. Y si este pequefio fragmento fuera la Unica obra que
nos hubiese llegado de su autor —sobre una materia, ademas, tan alejada de sus intereses principales—, seguiriamos
reconociéndolo como a uno de los mayores fildsofos analiticos.

El término poihtikh/ tiene mas de un significado para Aristoteles. En su sentido mas general, comprende las artes utiles y las
bellas artes, en contraposicién con el arte de la vida con la ciencia. En la Poética tiena un significado mas restringido.
Pertenence al género de la “imitacion”, coextensivo con las bellas artes, pero no lo abarca por entero. Se establece una
distincion entre las artes que imitan por medio del color y la forma y las que imitan por medio de la voz.»

19 Cf. V. M. Aguiar e Silva 1986: 358.
20 Sobre a problematica dos géneros literdrios veja-se C. Segre (1989), op. cit., p. 70 e ss.

21 Vide L. Dolezel (1997), op. cit., p. 32. Segundo Dolozel estudioso da Escola Linguistica de Praga sucede com as actuais
teorias literdrias o mesmo que ocorreu com outras mudangas de paradigma registados no passado: na tentativa arrebatada
de estabelecerem uma firmada oposi¢do a Poética do Estagirita — como que por ironia — recorrem precisamente a ela para
sustentar os novos propdsitos e paradigmas que vdo despontando. S6 compreendemos a hermenéutica actual se tomarmos
em linha de conta a milenar parafrase feita a volta da Poética do fildsofo grego.

Nas palavras de Maria Naves (2008), op. cit., pp. 33-34, «Dolezel (1990) considera la poética como una actividad teorética
diferenciada de la critica literaria, que es de tipo axioldgico. En este punto no suele haber discrepancia entre los estudiosos;
una actitud teorética, discursiva, genera la poética; una orientacién axioldgica, valorativa, da lugar a la critica literaria.
También segun Dolezel, la historia de la poética se mueve en referencia a dos disciplinas: |a historia de las ideas y la historia
de la ciencia. La poética puede definirse como la ciencia de la literatura, y como tal tiene un lugar en el conjunto de la
historia de la ciéncia, es decir, en el conjunto de la teoria del pensamiento cientifico y filoséfico. Para seguir la historia del
pensamiento literario es preciso identificar los paradigmas que se han sucedido en el tiempo y ademds no perder de vista el
panorama de la continuidad histérica y la tradicién investigadora general. Lo mas probable es que los principios generales
de la investigacion de la época sirvan de marco y estén implicitos en cada una de las poéticas.»

31



Ataide, uma biografia e uma cultura’. Para melhor conhecermos a vida do 5.2 conde da
Castanheira do Ribatejo calcorredmos arquivos por Vila Vigosa, Evora, Lisboa, Santarém,
Coimbra, Porto e Braga. Selecciondmos entdo um importante acervo de documentos que
jazem na Biblioteca da Ajuda, na Biblioteca Nacional de Lisboa, nos Arquivos Nacionais da
Torre do Tombo, na Biblioteca Publica de Evora, no Museu Biblioteca da Casa de Braganca -
Pagco Ducal de Vila Vigosa, na Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra e no Arquivo
Geral de Simancas. Verificdmos as poucas fontes impressas que nos falavam sobre D.
Antdnio de Ataide. S6 assim foi possivel tracar o rico percurso histdrico e as vivéncias do 1.2
conde de Castro D’Aire. Mas um homem da sua estrutura deixa-nos quase sempre uma
formidavel obra que se intercepta com tantas outras que lhe serviram de apoio. Antes de

partirmos para a interpretacao de Borrador de huma arte poetica aborddmos um conjunto

de autores e teorias que terdo influenciado D. Antdnio de Ataide na escrita do seu Borrador,
sabendo que é muito possivel que, na histdria intelectual do Ocidente, ndo existiu outra
época, na qual se possa encontrar uma atencdo tao continuada, tdo abundante e tdo diversa

no que diz respeito a estudos sobre Poética, como no Renascimento.

De seguida, foi necessario interceptar a vida e obra do 5.2 conde da Castanheira com
matéria que constitui a Il Parte desta tese: ‘A Teorizacao Poética no Renascimento: influxos
em D. Antdnio de Ataide’. Consultdmos imensos autores e trabalhos que nos permitiram
uma melhor compreensdao hermenéutica das Poéticas das centurias de Quinhentos e
Seiscentos. Sem a observacdo e referéncia a esses pensamentos teria sido impossivel a
construcdo da Il Parte deste trabalho, pelo menos da forma como é apresentado??.
Apercebemo-nos ab initio do seguinte: ndo podemos descurar que a estética literaria do
Cinquecento nao se desenvolveu de forma independente. Pelo contrario, foi buscar as suas
raizes a Grécia Antiga, a Roma e as nacOes europeias da ldade Média. No século XVI os
criticos literdrios manifestavam a cada passo duas preocupagdes: a inquietacdo pela
fidelidade para com a tradicdo da qual se apropriaram e que pretendiam continuar e o

cuidado em relacionar essa tradicdo com uma nova época e literatura. Todo esse trabalho

22 A history of literary criticism in the Italian Renaissance, Volume | e Il de Bernard Weinberg; Estudios de Poética Clasicista
de Javier Garcia Rodriguez; Histoire des Poétiques, sob a dir. de Jean Bessiére; Historia de la literatura espafiola: El siglo del
arte nuevo: 1598-1691, sob a dir. de José Maria Pozuelo Yvancos, ou Historia de la literatura espafiola — Siglo XVI, sob a dir.
de Bienvenido Morros foram obras essenciais para a construgdo da Il Parte desta tese.

32



envolveu uma exegese apurada e erudita, permitindo, em certo sentido, uma reescrita
acerca das preceptivas poéticas do século XVI, em Portugal.

Na Il Parte deste trabalho realizamos ‘Uma reflexao sobre a Poética de D. Anténio de
Ataide’. Apesar do distanciamento temporal que nos provoca uma visao historicamente
condicionada, ao localizarmos energias e interpretacdes no Borrador, verificAmos que a voz
artistica e politica do 1.2 conde de Castro D’Aire pode ser observada como uma invulgar
realizacdo de cariz teorético e reivindicar um espaco na histdria da critica literaria. Havia que
integrar a obra na histdria da poética do século XVI para melhor compreender o texto. Como
ja referenciamos, a centuria de Quinhentos foi sem duvida um alforge de comentarios e
ensaios, um momento de extraordindria importancia no que diz respeito ao estudo da
Poética. D. Antdnio de Ataide ndo fugiu a regra. Alguns dos textos preceptivos que chegaram
até nds encontram-se, no caso portugués, em manuscritos. S6 depois de efectivada a
transcricdo do documento, nos langdmos numa interpretacao intensa do texto manuscrito
do 5.2 conde da Castanheira?3, correlacionando-a com as hermenéuticas de Quinhentos
sobre os diversos temas versados no seu Borrador. E essa actuacdo, decerto o acto essencial
da lll Parte deste trabalho, denominada ‘Uma Reflexdo sobre a Poética de Antdnio de
Ataide’.

Partindo destas premissas foi imprescindivel elaborar entdo uma reflexdo e uma
hermenéutica aprofundada da Poética de Antdnio de Ataide a luz do que haviam dito os
classicos greco-latinos?*, os medievais e os seus coevos sobre a arte da construcdo do logos
poético. Ou seja, a partir do conteldo do manuscrito tentdmos alcancar e conhecer os
autores e as escolas que enformaram o gosto de D. Antdnio de Ataide e deram os apoios
consistentes a sua doutina. Visto que toda a ac¢do humana é sempre significante e
expressiva, fomos em busca de comparagdes, géneses e originalidades. Pudemos entao
verificar que o 1.2 conde de Castro D’Aire se pronunciou sobre as diferentes teorias acerca
dos géneros literdrios, as palavras emprestadas ao discurso, a origem da poesia e a sua
nobreza, o estilo, o furor poético, a imitatio, a inspiratio, a retérica e a Arte, as fronteiras da

Poética, os efeitos do discurso, a métrica, apresentando uma erudicdo e uma capaciade de

23 Segundo Umberto Eco 2016:30-31, «ao dar vida a uma forma, o artista torna-a acessivel as infinitas interpretagdes
possiveis. Possiveis, frisamos bem, porque a “obra vive apenas nas interpretagdes que dela fazem”; e infinitas ndo sé pela
caracteristica de fecundidade prépria da forma, mas porque perante ela se coloca a infinidade das personalidades
interpretantes, cada uma delas com o seu modo de ver, de pensar, de ser. [...] E cada abordagem é um modo de possuir a
obra, de a ver inteira e, no entanto, sempre passivel de ser percorrida por novos pontos de vista.»

24 Sobre o conceito de classico veja-se F. Fortini (1989), op. cit., p. 295 e ss.

33



sintese notaveis. Ataide confere exemplos e sugere modelos a seguir, quer coetaneos com
destaque para CamOes e para a sua epopeia, quer antigos. O 5.2 conde da Castanheira
parecia imbuido por uma consciéncia histérica avant la lettre e, apesar de ter estado ao
servico de trés reis espanhdis, jamais olvidou o seu ethos de homem luso e as elevadas letras
produzidas pelos portugueses.

Escreveu D. Antdnio de Ataide numa lingua de alto letrado semelhante a dos que
fizeram a jornada das literaturas e dos textos ja consagrados. A sua linguagem é
naturalmente cuidadosa até ao minimo pormenor, provida de graca e de estilo,
configurando um verbo comum e aristocratico em simultaneo. A prosa de Ataide é
magnifica, distinta, conveniente a um grande classico portugués dos séculos XVI-XVII,
consentanea com a sua personalidade, porque é impossivel separar o trabalho do homem
qgue o cinzelou. Quer ao discutirmos os primeiros argumentos introdutivos, quer ao
procurarmos reconstituir a accdo de D. Antdnio de Ataide, avaliamos os problemas segundo
uma perspectiva ética, filosoéfica, literaria e também politica. Na verdade, é nossa convicgdao
de que este duplo vector resume ndo sé a actividade do estadista e critico como a
apreciacao que dele vier a ser feita no futuro.

A funcdo meta-semidtica da Il Parte do trabalho levou-nos a cotejos e a certificar que
Ataide, apesar dos iniUmeros trilhos e sendeiros que percorre, baseia toda a sua teoria sobre
a ‘origem da poesia e a sua nobreza’ em Aristételes e Horacio. Elaborou, enfim, 0 5.2 conde
da Castanheira uma Poética congruente para o seu tempo, em muitos conspectos ainda
vigentes, onde as matrizes classicas e alguns autores portugueses sao distinguidos. Pena é

gue sé agora comece a ser divulgada a obra e a vida do autor.

O segundo volume desta tese apresenta a leitura e ‘Transcricdo do Manuscrito

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever. Fragmentado, o Borrador é um

texto assaz dificil de ler; sé o rigor, a paciéncia e uma vontade obstinada pelo envolvimento
num crescente conhecimento reflexivo permitiu traslada-lo e de certa maneira apresenta-lo

a todos os que por ele se venham a interessar.

34



35



INITIALIA TESTIMONIA DE POETICA

DA POETICA E DA IMPORTANCIA HERMENEUTICA

«As letras e as artes constituiram até agora o denominador comum da cultura, o espago em
que era possivel a comunicagdo entre seres humanos apesar da diferenca de linguas,
tradigGes, crengas e épocas, pois aqueles que hoje se emocionam com Shakespeare, se riem
com Moliere e se deslumbram com Rembrandt e Mozart dialogam com aqueles que no
passado os leram, ouviram e admiraram.»

Mario Vargas Llosa 2012: 69.

1. Preludios - O fascinio da Poética e a ressonancia e legitima¢ao da
criagao literaria
O modelo-sintese poético que resulta da experiéncia simbidtica das diversas
tradicOes poéticas do mundo greco romano, nomeadamente da aristotélica, da(s)
helenisticas e das latinas, constituiu-se ao longo dos séculos como arquétipo a seguir e que
de forma insuperdvel melhor se adequava a classificacao, leitura e interpretacao dos textos
de cardcter literdrio®. Este foi o modelo padrdo até ao advento do periodo romantico,
também por ele influenciado, atravessando a histéria da interpretacdo e da compreensao
poética até aos nossos dias. Apesar das inUmeras e as vezes singulares experiéncias
herméuticas desenvolvidas sobretudo a partir dos finais do século XIX, experiéncias que se
prolongaram pela centuria de XX, assiste-se hoje e novamente a um certo fascinio e
revitalizacdo das formas e das teorias da Poética da Antiguidade Cldssica?®. Por exemplo, em

relacdo aos textos Quinhentistas e Seiscentistas sobre Poética, alguns dos conceitos neles

25 Cf. C. Segre (1989), op. cit. p. 218 e ss. Sobre o conceito classico e actual de Poética veja-se Antonio Garcia Berrio &
Teresa Hernandez Fernandez 1994: 11-14.

26 Vide Orlando Pires 1981: 13 e ss. Ndo temos duvidas de que, por exemplo, a obra (em livro e no cinema — O Nome da
Rosa) do semioticista Umberto Eco e as temdticas nela tratadas terdo contribuido para a revitalizagdo do interesse acerca
da Poética e do pensamento aristotélico nos ultimos dezasseis anos do século XX.

36



contidos apresentam caracteristicas proprias do periodo em que foram compostos; todavia,
a maior parte dos pressupostos por eles tratados tem origem na longinqua Antiguidade
greco-latina. Alias, o feixe de rela¢cdes conceptuais que se estabelece entre os diversos
periodos temporais obriga-nos a observar como «se ligam os modos de aproximagdo e de
desenvolvimento dos enunciados e os modos de critica, de comentario, de interpretacdo de
enunciados ja formulados?’.» Como afirma Manuel Alexandre Junior em relacdo a

redescoberta da hermenéutica retdrica, matéria que muitas vezes anda a par da Poética,

«s0 podemos ler responsavelmente um texto quando o tentamos compreender a luz da
intencdo que o gerou, no ambiente em que foi produzido e em que se situa, e quando damos cuidada
atencdo a cada uma das partes em fungdo do seu todo, atentando igualmente para o fundo e a forma,
para as ideias que encarna e os modelos retdricos que o enformam, entdo nenhum outro modelo se
nos apresenta potencialmente mais produtivo e consequente no que concerne a clarificagdo da
verdade intrinseca do texto?.»

De certa forma o mesmo acontece com a Poética cldssica. S6 conseguiremos
entender verdadeiramente a critica e a hermenéutica literaria moderna se tivermos em
conta a relevante contribui¢cdo que os preceitos da Poética tradicional podem assumir para a
exegese e compreensado do texto literario. Uma hermenéutica filiada nos preceitos angulares
da estética e da ética cldssicas que, com a sua leitura ampla, aceite e agregue uma tdo ampla
diversidade de abordagens metodoldgicas como as que existem no mundo hodierno é
também, de acordo com o nosso entender, a que melhor pode concorrer para a dissipacao
de todo o pendor ideolégico consciente ou ndo, «que resulte em afirmacdo de poder ou
exercicio de controlo sobre o texto?°.»

E surpreendente a aceitacio que os temas da Antiguidade Classica3® tém entre os
leitores modernos, como também entre os espectadores de pecas teatrais e outros eventos
culturais. No entanto, o conhecimento, pelo menos elementar, das linguas e cultura
greco-latinas vai desaparecendo dos planos de estudo do ensino secunddrio e da

universidade, tornando-se numa reliquia de um passado que é considerado valido, mas que

27 Cf. Michel Foucault 2014: 98-99.
28 \Veja-se Manuel Alexandre Junior 2004: 133.
29 |dem, Ibidem p. 134.

30 Sobre o termo classicismo observe-se o estudo de Henri Peyre 1983: | e ss.

37



ndo necessita de ser conhecido em profundidade3!. Nada de mais errado porque o
Mediterraneo, fonte de toda a cultura ocidental, génese da ética, da estética e da Poética
ocidental, volta a estar no centro das atencdes geo-estratégicas. A globalizacdo permitiu que
uma nova retdrica®? emergisse da antiga e ganhasse de novo espaco. «A consciéncia desta
realidade explica de algum modo o gigantesco esforco transdisciplinar que hoje se faz para
melhor compreender o papel atribuido a retérica na hermenéutica do texto filosdfico,
teoldgico, literdrio e até cientifico®.» A emergéncia dessa nova abordagem da critica
retorica, literdria e interpretativa fez com que de novo os autores cldssicos e o
conhecimento que deles advém, plasmado nos textos que deles chegaram até nds, fossem
reconhecidos como mestres a estudar e a seguir. Todavia esta aceitacdo de temas classicos
nao deve ser sé consequéncia da agradavel surpresa que a sua divulgacdao tem nos espiritos
curiosos. «Todos os grandes autores sdo do nosso tempo e connosco partilham o espanto
perante o mundo e falam ao que de mais intimo e permanente existe em cada um de nds3%.»

Contrariamente ao que alguns tentaram incutir, nés, cidaddaos europeus, podemos
basear o nosso apreco pela consciéncia de que, em grande parte, ndo somos sendo o
resultado da cultura que teve origem na Grécia e Roma e da sua transformacao histdrica.
Uma das transformacdes, provavelmente a mais substancial e por sua vez a mais préxima de
nds, aconteceu no Renascimento, gracas em especial ao trabalho dos humanistas.

Na Idade Meédia, o Homem ndo tinha consciéncia de que se iria afastar
progressivamente da cultura classica, porque nao a viu como algo alheio, mas sim com o
sentimento de familiaridade e continuidade. O Renascimento, pela primeira vez, tratou o
mundo classico com uma visdo histérica, como um mundo distante, diferente e fascinante e
tentou entrar, compreender e sentir essa civilizacgdo como um mundo coerente e muito
diferente, que eles (os renascentistas) admiravam e consideravam superior ao seu préprio
mundo. Os escritores, artistas, professores, homens da ciéncia e das leis, tomaram toda a
Antiguidade como paradigma, dando, porém, as suas obras a marca e um caracter singular

de forma que esta foi ndo sé modelo da retdrica, poesia, escultura, arquitectura, etc., mas

31Veja-se José Antdnio Sanchez Marin & Manuel Lopez Mufioz 1991: 9.
32 Sobre a evolugdo da retdrica e o seu papel ao longo dos séculos veja-se Ju. M. Lotman (1989), op. cit., p 239 e ss.
33 Vide Manuel Alexandre Junior 2004: 9.

34 Cf. Mario de Carvalho (2014), op. cit. p. 26.

38



também da arte mais importante: a de viver, quer no dominio privado como no publico,
quer na concep¢ao do cidadado, da politica e do Estado.

A grande mudanca histérica que foi o Renascimento3® trouxe um impulso renovado e
uma conspecc¢ao fresca e limpida comegou a preencher os paldcios e as universidades

europeias, movendo as consciéncias3®. De acordo com Alberto Porlan

O deus terrivel dos templos romanos era agora visto com outros olhos, que o aproximavam
do homem, a sua criatura. A razdo erguia-se, vacilante, sobre as nebulosas supersticdes medievais, e o
espirito humano cedia a necessidade de se elevar, cavalgando “a beleza”, como tinha feito nos tempos
da Grécia e de Roma. O mundo mudava de pele sem que alguém pudesse evitd-lo, mas até a menor
alteragdo deparava com os dogmas religiosos que tinham constituido, durante séculos, os pilares de
qualquer classe de pensamento. [...] Na realidade, o Renascimento foi semelhante a uma rebelido, que
se sustentava na confianga do ser humano em si préprio, ndo sendo dirigida contra Deus mas ao seu
encontro, embora fosse um Deus mais ao alcance do homem, a sua altura, tal como foi pintado por
Miguel Angelo na Capela Sistina. [...] O que animava os que alimentaram essa e tornaram possivel essa
corrente ndo era a filosofia nem a politica; era, simplesmente, a cultura. Por uma vez, tornou-se o
motor da mudanga. Esse movimento fundamental da histéria da Europa ficou conhecido como
“humanismo renascentista.”

No ambito cultural, a arte encarregou-se de desbravar o caminho. Os artistas tomaram a
dianteira da mudanga. [..] O mundo ndo s6 se transformava como, também, se ampliava
extraordinariamente®.»

Partindo de Itdlia expandiu-se progressivamente por toda a Europa, como é por
demais sabido, representando um grande impulso para todos os conhecimentos do mundo

antigo, tanto filolégico-literario como técnico-cientifico®. Em Espanha e em Portugal, por

35 Sobre o conceito de Renascimento e sua recepgdo e evolugdo em Portugal veja-se Sérgio Ruben B. de Almeida 2001: 694-
708.

36 Segundo Pedro Garcia Martin 2017: 14 «o Renascimento ndo se reduziu a mera contemplagdo do passado. Foi um
movimento orientado para o futuro. A ideia de “renascer” ndo se entende simplesmente como reviver os louros do mundo
cldssico, mas sim como o nascimento de uma nova era moderna. O reflexo luminoso da Antiguidade Classica foi projectado
para esta época, entendendo-se o avanco como um progresso civilizacional. Pode mesmo dizer-se que um dos tragos
decisivos do homem do Renascimento foi precisamente a sua concepgao de tempo. A lentiddao medieval ficou enclausurada
no tempo exacto marcado pelo relégio, um artefacto que se generalizou na Europa precisamente a partir do século XV. O
homem ocidental mergulhou entdo na aceleragdo moderna.»

37 Vide Alberto Porlan (2016), 24.

38 Segundo Julio Carlos Viana Ferreira (2009), podemos ler o seguinte acerca do Renascimento: «fendmeno
eminentemente cultural, incidindo na literatura, artes plasticas, histdria, educagdo, ciéncia, filosofia moral e politica,
registado entre a segunda metade do séc. XIV e os primérdios do séc. XVII em varios paises da Europa ocidental. Iniciado
em Itdlia (Florenga) com o Humanismo, irradiou para outros paises europeus, adquirindo e combinando-se com
caracteristicas proprias das respectivas culturas nacionais. Embora o vocabulo tenha sido primeiramente utilizado por
Balzac no romance Bal de Sceaux (1829) e s6 adquira significado corrente com Histoire de France (1833) de Michelet e A
Civilizagdo do Renascimento em Itdlia (1860) de J. Burckhardt, ndo subsiste a minima duvida de que os contemporaneos dos
sécs. XV e XVI se encontravam convencidos de viver numa época nova, de re-nascenga ou renovatio, que contrastavam com
‘as trevas’, barbdrie e rudeza do periodo milenar intermédio que os separava da Antiguidade Classica. Esta perspectiva,
divulgada pelos humanistas e que perdurou até aos nossos dias mercé da grande influéncia do livro de Burckhardt, merece
hoje reservas de varia ordem, quer pelo reconhecimento da existéncia de periodos anteriores caracterizados por grande
interesse na cultura da Antiguidade Classica (renascimento carolingio e o do séc. XlII, famoso pela recuperagdo de varias
obras de Aristételes), quer pela impossibilidade de considerarmos rudes e selvagens os arquitectos e artesdos responsaveis

39



razdes politicas e religiosas, a implantagdo do Humanismo, ainda que tivesse surgido em
forga, foi menor que em Itdlia, principalmente na sua actividade criativa. D. Jodo IlI, D.
Manuel e D. Jodo lll, em Portugal, e o Imperador Carlos V, em Espanha, deram inicio a um
apoio convicto as novas correntes do saber representadas pelo Humanismo3?; contudo
muito cedo os autores tiveram de enfrentar a realidade politica e religiosa do Portugal e da
Espanha que herdaram*°. Ainda assim, o dificil e complexo meio social do Humanismo
portugués e espanhol, que, em muitos aspectos, se distingue do panorama verificado no
Norte da Europa, vem atraindo um numero crescente de estudiosos.

Os Humanistas irdo legitimar dois campos fundamentais de interrogagcdo: o que
constitui realmente o campus literdrio a observar e o que nele podia legitimamente ser
incluido como texto modelar em termos de matéria e de género. Foi notdvel o seu
contributo com trabalhos de varia indole a fim de mostrar a superioridade dos Antigos
através da imitatio. D. Anténio de Ataide fé-lo na sua Arte Poética, como veremos mais

adiante?l.

pela construgdo das catedrais goéticas, quer ainda por um grau assinaldvel de continuidade entre a Idade Média e o
Renascimento.»

39 Cf. Jodo Paulo Oliveira e Costa (2017), «Dom Manuel |, o Venturoso» in National Geographic — Figuras do Renascimento.
N.2 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda, 72-85. Veja-se ainda Sebastido Tavares de Pinho 1999: 99-133 e Américo da
Costa Ramalho 1999: 147-160.

40 Veja-se Nair Castro Soares 2015: 131-168.

41 Posteriormente, indagaremos, na |l Parte desta tese, que na Arte Poética D. Antdnio de Ataide existem ligagdes entre o
canone literdrio tradicional de matriz ibérica e os canones da Antiguidade greco-latina. O 5.2 conde da Castanheira
estabelece de forma indirecta essa ligagdo, por exemplo, quando afirma, no fl. 3: «[...] Timaco conta que os choros laconicos
erdo <em quadrado> E os / Atenienses <em circulo> os quais elles chamaudo dionisiacls. mas / os [siuilos ?] lhe chamaudo
cambistds. destes ha muitos na llliriia, / Gregia, magedonia E tracia, e antiguamente em lItalia em / poucos lugares E agora
muito em <franga> e em portugal nas / nosas aldeas uemos as mogas <com as maos dadas estar ou> andar em roda
cantando / E folgando. os antiguos coros cubiculares ou redondos / ndo erdo sempre com as m3os tomadas, mas as uezes
com / ellas soltas e os que cantaudo primeiro se mouido para a parte / esquerda com o qual mouimento de [...] imitaudo
<do primeiro ceo a que os Astrologos> chaméo primeiro [...] imaginaudo // [fl. 3v] os antiguos que a parte direita do ceo era
<o que chamamos> oriente donde pera / a do occidente que he a esquerda se moue o primeiro ceo com cujo [...] / udo
tambem os outros ceos dos planetas inferiores que per seu particular / mouimento and3o de occidente a oriente. Daqui
parece que ueo o uso dos / que dangdo comegarem a mesura com o pe esquerdo E com o mesmo darem o primeiro / paso
quasi profesando <encontrar E> separar parte <da> natureza / sendo asi que a natureza primeiro moue a parte direita
chamaua se / a este mouimento ou choro que asi se mouia pera a esquerda strophin. E / tendo acabado o dito mouimento
tornaudo polos mesmos compasos E polas / mesmas pisadas pera a parte direita representando o mouimento dos planetas
/ parece se com isto o pringipio da baxa antigua que comegaua per <huma continencia> / pera a parte esquerda E outra
pera a parte direita, E na pauana ha agora / huma mudanga que comega com tres pasos pera a parte esquerda E outros
tantos / pera a direita chamau3o a isto antistrophos. Acabado este termo pa/raudo representando a estabilidade da terra,
na qual quietacdo / E parada cantando cousas diuersas dos primejros se chamava enpodon / estas leis se achdo mudadas
em algumas partes; perque muitas uemos nos tra/gicos so a strophim outros ordenardo <asi> per seu parecer estrophin /
epodon, antistrophin, epodon, pera que ouuesse 4 membros, outros / comecardo do enpodon pera que ouuese sinco,
epodon, / strophin, epodon Antistrophin, enpodon. < quando> parau3o E falaudo com o pouo <se> chamaua / perauasis e
culpdo a euripides perque nesta parte / [erarimio ?], sofocles ndo era asi. Antiguamente os choros erdo de sin/coenta em
sincoenta, mas despois que Aeschilo fez a fabula eumenides / se reduzio aquela turba de quinze em quinze. o que
comegaua o can/to se chamaua choripheos e seguinte perastatis, o terceiro peristotatis / lemos em laertio que o que
comegaua o canto leuantaua hum pouco mais / a uos os que seguido <tomaudo> o tom hum pouco mais baxo.»

40



A recepcao dos cldssicos antigos para portugués, castelhano, italiano, francés e até
para outras linguas vernaculas é de certa forma causa de reconhecimento de uma época
literaria e de identidade novas a imitar e a superar. E ébvio que a tradi¢do histérico-literaria
europeia do Renascimento concebeu afinidades interculturais que se prolongaram nas
matrizes comuns que enformaram os varios canones literarios europeus, sem que tal tivesse
colocado em questdo a identidade de cada um deles. Os comentarios e a critica literaria
muito terdo contribuido para a legitimac3o do novo ideario Renascentista®?.

Lidimada desde a Antiguidade pela mao do fildsofo, a Poética ensina-nos que uma
funcdo importante da linguagem é de natureza conotativa, logo é possivel o ser humano
educar-se a partir da leitura de obras que em si mesmo contém valor vatico. Desse modo, a
poesia e o teatro, palco da sua expressdao, podem ser encarados como pegas-chave no
convivio e no aperfeicoamento das virtudes dos cidaddos. Na verdade, os Gregos ja haviam
compreendido o pressuposto bdsico da moderna poética: a capacidade de a lingua se poder
converter em poesia e da existéncia de uma funcdo poética da linguagem. Para os sofistas
grande é o poder da lingua que com muito pequeno e insignificante corpo é capaz de levar a

cabo obras “divinas”#3. Como afirmou George Steiner

«se somos um “animal dotado de linguagem”, somos também, mais precisamente, um
primata dotado da capacidade de usar metaforas, de ligar um clardo luminoso, para recorrermos ao
simile de Heraclito, aos fragmentos dispares do ser e da percepgdo passiva.

Estes ecos da origem podem ouvir-se onde a filosofia e a literatura se misturam, onde entram
em conflito ao nivel da forma ou da matéria. O génio poético do pensamento abstracto acende-se,
torna-se audivel. O prdprio raciocinio analitico tem o seu ritmo percussivo. Torna-se ode**.»

A Poética, como obra fundamental do pensamento estético, com os seus mais de
dois mil anos de existéncia, admite, desde o Renascimento Italiano, uma série de
adaptacdes, acompanhada pelas disputas préprias de cada momento histérico*. Uma delas
da-se quando a pintura® e a escultura passam a ser consideradas como belas artes, o que
Ihes confere um status equivalente ao das artes poéticas. Assim, tudo o que Aristételes

levantava como discussdo no que diz respeito a poesia comecgou a ser generalizado e

42 Vide Manuel Ribeiro (2003). Acerca da Poética na época do Renascimento observe-se Antonio Garcia Berrio & Teresa
Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 24-32.

43 Veja-se Inés Ornellas e Castro, & Manuel Barbosa 1993: 7 e ss.
44 Cf. George Steiner 2012: 16-17.

45 Vide Pedro Garcia Martin (2017), op. cit., pp. 10-21.

46 Veja-se Francisco de Holanda 1983: 26-29.

41



aplicado a reflexdao das demais artes, inclusive as artes plasticas, que ndo estavam no escopo
original do filésofo, mas que Hordcio consagra com o principio “ut pictura poiesis” (Arte
Poética v. 361). Classicismos e neoclassicismos diversos usaram algumas das analises do
filésofo grego para determinar leis obrigatérias de composicao para a arte do seu tempo,
como as unidades de tempo, accao e lugar. Porém, nas ultimas décadas do século XVIII, com
o advento do romantismo na Europa, a classificagao tricotdmica dos géneros literarios com
origem na Poética de Aristdteles adquiriu na poética romantica nova fundamentacao e
novos significados®’.

A Poética passa a ser tratada como um canone que determinava estilos, seguidos
umas vezes, ou combatidos outras pelas correntes estéticas em voga no dmbito de uma
concreta experiéncia historica®®. Nesse periodo literario, surge a estética do génio rebelde a
normas, pois a propria voz das emocoes e das paixdes voa para o sublime e para o patético e
a actividade do poeta é refractdria a modelos e regras e forcosamente ha-de condenar a
existéncia de géneros e de preceitos rigidos. Para os romanticos, a arte era um veiculo para
exteriorizar as emogdes, as experiéncias interiores do artista. E interessante notar que,
apesar da enorme chusma de ideias concebidas, ja depois daquilo a que tradicionalmente se
apelida de periodo romantico, a no¢do de arte como expressdo de emogdes continua a ser

partilhada por muitas pessoas, sendo mesmo pela maioria.

47 A aura que envolvia a divisdo triddica — aura a que ndo foram estranhas, razdes de natureza numeroldgica de origem
pitagdrica, mas também biblica — foi singularmente potenciada. Segundo V. M. de Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 361, «a
triparticdo dos géneros literarios estabelecida por Platdo na Republica foi retomada por Friedrich Schlegel, mas enquanto
no filésofo grego ela se funda nos caracteres técnico-formais do acto enunciativo, no critico romantico baseia-se na
correlagdo ontoldgica com o factor subjectivo e com o factor objectivo manifestada por cada um dos géneros: num
fragmento datado de 1797, a lirica é caracterizada como uma forma subjectiva, o drama como uma forma objectiva e o
poema épico como uma forma subjectivo-objectiva, ao passo que noutro fragmento, com a data de 1799, a lirica é definida
como poesia subjectiva, a épica como poesia objectiva e o drama como poesia subjectiva-objectiva.» D. Antdnio de Ataide,
no «[fl. 23v] Capitulo 6 dos 4’<nomes> do poema / E seu estilo», da-nos conta da existéncia dos trés grandes géneros
literarios, enumerando-os, bem como da ‘devassa’ que neles se verificava, por desrespeito pelas normas instituidas:
«Comega Aristoteles a sua poetica polas leis E obri/gacdis da tragedia, Horatio Seguindo o tambem / trata a tragedia E a
Comedia E pouco do Heroico / E sendo esta a primejra E a negesaria parte da / poesia ndo sej como estes autores hum a
pos / em segundo lugar outro dis tdo pouco della to/dauia eu ndo comecara por esta parte se?’ / ndo tiuera pera isso duas
rezdis a primeira que ja oje / se ndo trata tanto do Tragico, E o Comico anda / tambem t3o deuasado que ficdo sendo as
ultimas / partes da poesia destes tempos, E o heroico a / principal [.]»

Segundo Tzevetan Todorov 1981: 15-16, «desde a Antiguidade até meio do século XVIII, para falar sumariamente, é a
mesma definicdo que vigora implicita ou explicitamente nos escritos dos tedricos da arte ocidental. Olhando-a de perto,
essa defini¢do comporta dois elementos separados: genericamente a arte é uma imitagdo diferente segundo o material que
se utiliza; a literatura é imitagdo pela linguagem, tal como a pintura é imitagdo pela imagem. Especificamente ndo é uma
imitagdo qualquer, porque ndo se imita necessariamente as coisas reais, mas também as coisas que ndo tém necessidade
de existir. A literatura é uma ficgdo: eis a sua primeira definicao estrutural.»

48 Para V. M. de Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 360, «a teoria romantica dos géneros é multiforme e, ndo raro, revela-se
caracterizada por tensdes e contradi¢cbes que defluem das antinomias mais profundas da filosofia idealista subjacente ao
romantismo (sobretudo ao romantismo alemdo).» Sobre a Poética no periodo Romantico observe-se Antonio Garcia Berrio
& Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 32-53.

42



Foi também no século XIX que surgiu a concepgao naturalista e evolucionista dos
géneros literdrios com o advento das observag¢des darwinistas: o facto de integrarmos uma
obra de arte literaria num determinado periodo histérico permite que compreendamos a
razao do seu surgimento, desenvolvimento e evolugao.

Na passagem da centuria de novecentos para o século XX, Bennedetto Croce, por
exemplo, ird por em causa a normatividade da poética classicista e as suas categorias
abstractas e universais de caracteres estilistico-formais, justificados no ambito de uma
concreta experiéncia histérica. O ataque crociano aos géneros representa um ataque aos
preceitos rigidos e arbitrarios com os quais se pretende regular a actividade criadora do
poeta. O conceito de género literario poderda ainda assim constituir um elemento
instrumentalmente fecundo e cémodo na sistematizacdo da histdria literaria. Porém, devera
permanecer sempre como um elemento extrinseco a esséncia da poesia e a problematica do
juizo estético®.

Reagindo contra esta tendéncia anti-normativa, no século XX, ‘os criticos de Chicago’,
os chamados ‘neo-aristotélicos’ irdo revisitar Aristoteles®®. De acordo com os ‘criticos de
Chicago’, os géneros nao constituem ‘diferentes esséncias estéticas’, mas «‘termos
descritivos neutros de grande utilidade’ que definem e caraterizam ex post facto, por
conseguinte, por via indutiva, as espécies identificdveis na multiplicidade dos ‘poemas’
efectivamente existentes®!.»

Muitos investigadores contemporaneos, como é o caso de Herman Northrop Frye,
admiram na Poética de Aristételes o modelo epistemoldgico e metodoldgico que a teoria da
literatura do nosso tempo, orientada por ideais de racionalidade cientifica, pode e deve
utilizar na andlise dos factos. H. Northrop Frye concebe a literatura como uma complexa e
coerente organizacao de modos, de categorias e de géneros, contrapondo-se ao mito

romantico do génio irrepetivelmente original ou ao relativismo atomizante de uma critica

4 Fernando Lazaro Carreter 1990, no capitulo 3 da sua obra De Poética y Poéticas reflecte, sobre esta problematica,
declarando: «son distintas la lengua comun y la lengua de la poesia porque los elementos de ésta se utilizan de otro modo o
éporque poseen otra naturaleza? Hay que optar justificadamente por una de esas dos soluciones. La primera es la que ha
tenido mas partidarios desde la Antiguedad: la lengua literaria resultaria de un tratamiento que recibe el estandar mediante
adornos o figuras, cuyo inventario y clasificacién corresponde a la Retdrica, y que, sobrepuestas a un modo normal o mas
directo de expresarse, lo trocarian en modo artistico. La crisis de esta teoria se produjo cuando por los romanticos v,
culminandolos, Croce, se arguyo que el poeta no realiza tales maquillages, y que el verbo lirico nace necesariamente vestido
con todos sus ornamentos en el momento mismo de la enunciacidn.» Sobre a revolugao anticlassica na Poética veja-se
Antonio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 54-57.

50 Cf. V. M. Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 375.

51|dem, Ibidem.

43



subjectivista e agradece aos Gregos>? e aos Renascentistas toda a pandplia de analises que
elaboraram a volta da Poética e dos estudos literarios®3. Depois de mais de dois milénios de
pensamento aristotélico, as novas investigacdes sobre a obra do Estagirita podiam ser
acolhidas sem cepticismo. S3o ja passados os fundamentalismos estruturalistas e os estudos
recentes acerca das propostas aristotélicas véem-nas como fonte de inspiracdo vital da
ciéncia moderna, da filosofia, da l6gica e da estética>*. Fernando Lazaro Carreter, seguindo a
ideia de que as obras dos cldssicos devem ser compulsados nocturna uersata manu, uersate
diurna®®, assevera: «no hay férmulas para entender la poesia, que no sean la lectura y
continuada frecuentacién para que nuestro espiritu se mueva por los mismos cauces que los
del poeta. En la seguridad de que, si éste es grande, pocas cosas lo pueden renumenar mas
que aquel recorrido por su reino imaginario®®.»

Desde os primérdios do século XX, o progresso da critica em varios paises anuncia o
advento da Poética como disciplina tedrica auténoma. Esta evolugdo pode observar-se a

partir do exemplo do Formalismo na Russia®’, da escola morfolégica na Alemanha, do New

52 Relativamente a este assunto afirma V. M. Aguiar e Silva (1986), op. cit., pp. 375-376: «Uma das mais ambiciosas e
originais sinteses da problematica teorética dos géneros literdrios foi elaborada por Northrop Frye, na sua obra Anatomy of
criticismo (1957). Logo na ‘Polemical introduction’ deste livro brilhante e, as vezes, paradoxal, Northrop Frye enumera entre
os problemas mais importantes da poética a delimitacdo e a caracterizagdo das ‘categorias primarias da litertura’,
sublinhando enfaticamente:'We discover that the critical theory of genres is stuck precisely where Aristotle left it.” Como
outros investigadores contemporaneos, Frye admira na Poética de Aristoteles o modelo epistemolégico e metodoldgico
que a teoria da literatura do nosso tempo, orientada por ideais de racionalidade cientifica, pode e deve utilizar na analise
dos factos e dos problemas literdrios surgidos posteriormente a Aristételes: ‘Thanks to the Greeks, we can distinguish
tragedy from comedy in drama, and so we still tend to assume that each is the half of drama that is not other half. When
we come to deal with such forms as the masque, opera, movie, ballet, puppetplay, mystery-play, morality, commedia
dell’arte, and Zauberspiel, we find ourselves in the position of the Renaissance doctors who refused to treat syphilis
because Galen said nothing about it.” Contraponde-se, por um lado, ao mito romantico do génio irrepetivelmente original e
dissentindo, por outra parte, do relativismo atomizante de uma critica subjectiva, Northrop Frye concebe a literatura como
uma complexa e coerente organizacdao de modos, de categorias e de géneros.»

53 Digno de registo é a forma como Northrop Frye estabelece uma teoria dos modos ficcionais, inspirando-se segundo
Aguiar e Silva, (1986), op. cit., p. 376 e ss: «na caracterizagdo aristotélica dos caracteres das ficgdes poéticas, os quais
podem ser melhores, iguais ou piores ‘do que nds somos’».

54 Veja-se V. M. Aguiar e Silva, op. cit., pp. 351-401, apresenta todo um conjunto de reacgdes sobre conceitos poéticos que
se foram efectivando nas ultimas cinco centurias. Sobre a evolugdo das diferentes correntes critico-literarias desenvolvidas
ao longo dos tempos, veja-se Orlando Pires (1981), op. cit., onde se expde a evolugdo dos conceitos e fungdes da literatura
e estética desde a Antiguidade greco-latina até aos nossos dias.

55 Cf. R. M. Rosado Fernandes 2001: 84-85. Veja-se ainda M. H. Rocha Pereira 1976: 101.
56 Vide Fernando Lazaro Carreter (1990), op. cit., p. 75.

57 De acordo com Lubomir Dolezel, (1997), op. cit., pp. 177-178, «al comienzo del siglo XX, el centro de la teoria poética se
traslada de Occidente a Rusia. Este movimiento histérico esta conectado con la aparicién de un nuevo movimiento del
pensamiento literario en rusia, que llegaria a ser conocido como Formalismo ruso. El Formalismo ruso ocupa una posicion
cardinal en la historia de la poética moderna: es la culminacion de la poética morfoldgica del siglo XIX y de las concepciones
romanticas del lenguage poético vy, al préprio tiempo, un despliegue de la base tedrica del estructuralismo del siglo XX. [...]
El programa tedrico del Formalismo ruso era un conjunto de brillantes tesis radicales y provocativas que estaban destinadas
a remover arraigados prejuicios acerca de la literatura y el arte y a proclamar una poética y una estética fundamentalmente

44



Criticism nos Estados Unidos e Inglaterra, da ‘analise estrutural’ em Francga®8. Como todo o
movimento de vanguarda, o formalismo definiu os seus pressupostos e postulados em
contraste com a tradicdo. Ao longo de décadas, a Poética estrutural preservou o seu caracter
de dianteira, desafiando as instituicdes literarias e criticas tradicionais, associando-se
intimamente as tendéncias inovadoras nas artes, no saber e na ciéncia. Gérard Genette e
Tzvetan Todorov procuraram descobrir problemas contemporaneos com base em
ocorréncias tedricas do passado. Ao reconstruir a interacdo ideoldgica, a coexisténcia e os
conflitos do passado, os historiadores e os criticos ajudam-nos a situar as ideias
contemporaneas dentro de um marco de referéncia multidimensional, possibilitando a
chamada de atenc¢3o para ideias que, de outra maneira, passariam improvidas®®. Todavia a
poética estrutural como as teorias que se lhe seguiram sdo herdeiras de uma vasta
experiéncia histdrica. SO podemos entender a critica e os fundamentos que norteiam a
ciéncia literdria na actualidade se tivermos em linha de conta um conjunto de reflexdes que
aparecem ja patenteadas antes de Plat30% e que Aristételes sistematizou de tal modo que a

teoria do Estagirita se apresenta como um farol até aos tempos hodiernos®?.

2. Da Poética e da acuidade da exegese

nuevas. Su relacion con la tradicidn rusa fue hostil, y sus conexiones con el pensamiento tedrico Occidental, practicamente
nulas.»

58 Cf. Oswald Ducrot & Tzevetan Todorov 1982: 108. A poética estrutural do século XX teve a sua origem nas ideias radicais
do formalismo russo.

59 Veja-se Lubomir Dolezel (1997), op. cit., p. 19. Sobre a teoria Poética do modernismo até aos nossos dias observe-se
Antonio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 67-115.

60 No artigo intitulado «A poética da pré-poética: a poética pré-aristotélica» in Poéticas. Didlogos com Aristdteles, A. Lopez
Eire, 2007: 15 e ss. tece um conjunto de consideragGes sobre ideias pré-platdnicas e platdnicas que terdo dado origem ao
primeiro tratado filoséfico-cientifico sobre a poesia que é a Poética de Aristételes.

61 Afirma Richard E. Palmer (1986), op. cit., p. 252: «Hoje a compreensdo histdrica e a consciéncia histdrica devem chegar-
nos sob forma de critica fenomenoldgica a visdo cientifica. A base desta critica é a analise da compreensao prévia, que
revela a historicidade da nossa compreensdo e do nosso mundo. E um resultado dominante serd a descoberta da
temporalidade. Compreender a literatura ou qualquer obra de arte situa-se na ordem da temporalidade. Isto é,
encontramos a obra no presente, mas também com base na recordagdo (a nossa compreensdo histérica formada) e na
antecipa¢do (o modo como a nossa compreensdo projecta o futuro). A compreensdo ndo é um conhecimento histérico fora
do tempo; situa-se num lugar especifico no tempo e no espago — na histdria. A sua interpretacdo revetir-se-a de
caracteristicas diferentes a medida que aparece ao leitor, agora, nesta hora e neste lugar.» Acerca do juizo dos
acontecimentos e ‘a verdadeira critica do conhecimento como fenomenologia do conhecimento’ veja-se Edmund Husserl
2016: 35 e ss. Acerca do conceito classico e actual da

45



A histéria da Poética é a histéria do pensamento literdrio e como tal situa-se entre
duas disciplinas, a histéria das ideias e a historia da ciéncia®®.. O estudo sobre o
desenvolvimento da Poética é fundamental para compreender os problemas essenciais e as
relacdes mutuas de ambas as disciplinas na histéria intelectual®®. Ademais, uma longa
tradicdo investigadora tem sempre uma larga cronografia formada por dois pressupostos
gerais, um ontoldgico, o outro epistemoldgico:

a) Aliteratura é a arte da linguagem produzida na actividade criativa da poesis.

b) A poética é uma actividade dotada de valor intelectual que participa da histéria

do conhecimento®*.

A historia da Poética como a de qualquer outra disciplina cientifica é, em primeiro
lugar, uma histéria de hipdteses, teorias, métodos de observagdo e andlise, de formacao e
deformacdo de conceitos®®. N3o podemos granjear um conhecimento verdadeiro da

evolucdo da Poética se nao reconstituirmos a sua histéria imanente. As centurias de

62 Segundo Lubomir Dolezel (1990), op. cit., pp. 24-25, «a tradi¢do de pesquisa da poética estende-se por milénios, ligando a
estética aristotélica a semidtica contemporanea da arte poética. A sua evolugdo deve-se a intelectuais oriundos de muitos
paises e culturas diferentes, desde a Grécia Antiga a Suica do século XVIII e a Alemanha do séc. XIX. Com origem na Franga,
Russia e Checoslovaquia, a poética estrutural do século XX transformou-se num movimento de alcance e cooperagdo
internacional sem precedentes. [...] A dimensédo internacional da poética s6 tem, avidamente, experimentado e adoptado
ideias, modelos, métodos e conceitos desenvolvidos na filosofia, em ciéncias especializadas, bem como nas macro-ciéncias
modernas. Sendo um estudo cientifico da literatura, a poética desafia todas as formas de provincianismo cultural e
académico.

Tanto na estabilidade dos pressupostos gerais como na vitalidade dos modos e themata, a poética revela caracteristicas de
uma tradicdo de pesquisa firmemente estabelecida mas em constante evolugdo. Em contraste com teorizagdes
especulativas sobre literatura, enredadas numa mondtona espiral de argumentos repetitivos e inconcludentes, a poética
comprovou, ao longo da sua histdria, a possibilidade do crescimento controlado do conhecimento sobre literatura. A
poética contemporanea — no espirito da sua tradigdo — continua a servir como medula cientifica a investigacao literaria e
como fiel protectora da autonomia da arte poética.» Sobre as relagGes entre Poética, histdria e ciéncia veja-se Antonio
Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 14 e ss.

63 Cf. Lubomir Dolezel (1997), op. cit., pp.20-21.

64 Segundo Lubomir Dolezel (1997), op. cit. p. 20 «se considerarmos a poética como a ciéncia da literatura [...]
procuraremos, naturalmente, um lugar para a sua histéria dentro do marco da histéria da ciéncia.»

65 Maria Naves (2008), op. cit., pp. 32-33 declara que «las poéticas ni siguen un esquema preestabelecido, pues nadie suele,
ni caso puede, proponer planes generales de investigacidn para ninguna de las ciencias, mas alla de su propia actividad o la
de un equipo. La historia de las poéticas y de los métodos que han seguido no responde, por tanto, a un proyecto, a un
paradigma propuesto, sino que va desarrolldandose segun circunstancias sociales, culturales y personales; hoy podemos
interpretar esas circunstancias para compreender las razones de la orientacidn seguida, frente a otras posibles, en el marco
general de la historia de la investigacion.

Esto significa que la teoria de la literatura no se ha realizado como una investigacidn sistematica atendiendo primero a los
hechos mas inmediatos, por ejemplo los formales, para pasar luego a las relaciones sintacticas entre las unidades y a sus
valores semanticos, o no se ha hecho un plan de atender escalonadamente a las formas y luego a los significados, en
escuelas sucesivas, sino que se ha estudiado la obra literaria siguiendo direcciones dominantes en cada época. Cada
método parte de unos interrogantes que encuentran respuesta en alguno de los aspectos de la obra, y que coinciden con
los planteados por otros métodos. Si partimos de un presupuesto determinista que admite que la obra es un producto
relacionado con el modo de ser de su autor, lo mas probable es que florezcan los métodos biograficos; si en una época
predomina un sentido teocéntrico de la cultura, el tedrico de la literatura intentard poner en relacion las obras con la
inspiracion divina, aplicara criterios de autoridad para compreender las conductas y procurara explicar por su fin didactico
los textos; tendera probablemente a una interpretacion simbolista, etc.»

46



Quinhentos e Seiscentos foram decisivas na recepcdo e transmissdo das teorias poéticas.
Desde os finais do século XV e sobretudo a partir do primeiro quartel da centuria de
Quinhentos, apds a difusdo da Poética de Aristoteles, até cerca de meados do século XVII, as
investigacGes sobre teoria literaria atravessaram uma das suas fases mais brilhantes e
fecundas na histdria da cultura ocidental.

O principal resultado da nossa reconstrucdo é a descoberta dos modos de poética, de
sistemas conceptuais e metodoldgicos que foram desenhados para fazer frente aos
problemas da actualidade da tradicdo investigadora nas distintas fases do seu
desenvolvimento. Este processo levou a forma¢dao de modos complementares: a Poética
universal/particular, tedrica/aplicada, exemplificativa/analitica, normativa/descritiva,
sincrénica/histérica/comparativa, retérica/linguistica/semidtica.

As questdes da poética conhecem sucessivos aperfeicoamentos no que respeita a um
nimero limitado de themata®®. Além disso, a ideia de que a literatura é essencialmente
estrutura tem sido um tema fundamental da Poética ocidental, ou seja, a Poética
interessou-se desde o seu inicio pela relagdo entre a arte Poética e o mundo. O preceito da
mimesis é uma formulacdo antiga deste tema, baseada na concecdo platénica da mimesis
como imitacdo, desenvolvida por Aristoteles que asseverou o papel ativo da poiesis como
representacdo®’. Foi apenas no século XVIII — «século de crise e de gestacdo de novos
valores em todos os planos®®» — que surgiu a primeira formulacdo de uma Poética ndo
mimética, uma concepgao de reinos imaginarios como mundos possiveis. Porém, sé nos
estudos contemporaneos sobre Poética se desenvolveu uma teoria moderna ndo mimética
da relagao entre a literatura e o mundo: a poética do mundo possivel da ficcionalidade. No
século XX, o tema da criatividade poética formulou-se na teoria semidtica do sujeito; os

potenciais criativos da imaginacdo do poeta encontram-se em tensdo dialética com as

66 Lubomir Dolezel (1990), op. cit., pp. 21-24.

67 Em termos genéricos diremos que Platdo pensava que toda a arte é imitagdo e que, por ser imitagdo, era digna de
censura. Acreditava o criador do Liceu que as imitagdes, ao substituirem o modelo original — a realidade — por meras cdpias
inevitavelmente imperfeitas, acabavam por nos afastar da verdade e do conhecimento.

Aristoteles, todavia, defendia que as pessoas podiam aprender com as imitagdes, por isso o criador da Academia, em vez de
censurar a arte apresenta-a como uma forma de educar e de levar o Homem ao encontro do saber.

68 Cf. Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 358. Sobre o conceito cldssico e actual de Poética veja-se Antonio Garcia Berrio &
Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., 11-14.

47



condicdes histdricas e as convencdes culturais. J& a relacdo entre literatura e linguagem® é
um tema-guia da Poética em todas as suas fases. Na verdade a Poética tedrica mostrou
sempre um vivo interesse pela andlise e adopc¢do de ideias, modelos, métodos e conceitos
desenvolvidos pela filosofia e pelas ciéncias especializadas, assim como nas macrociéncias
modernas. De acordo com Dolozel (1990: 24-25) (vide nota 62 desta tese), como «estudo
cientifico da literatura», a Poética supde um repto a todas as formas de provincianismo
cultural e académico, quer na estabilidade de supostos gerais quer na vitalidade dos seus
modos e temas. A Poética apresenta, segundo o mesmo autor, as caracteristicas de uma
tradicdao investigadora solidamente estabelecida, porém em estado de permanente
evolucdo. Ademais e como ja menciondmos, para o estudioso checo a Poética
contemporanea continua a servir como nucleo cientifico dos estudos literarios «e como fiel
protectora da autonomia da arte poética.»

«O ser humano orienta-se no mundo através da actividade de interpretacao. Esta,
por sua vez, recorre a uma estrutura simbdlica que é essencialmente composta pela
linguagem’®.» A interpretacdo dos textos e das respectivas diegeses contribuem para a
formacdo do ethos do leitor e colocam-no em convivéncia com uma extensa rede de
pensadores e ideias plasmadas em palavras e sabedorias milenares, em contacto com
modelos axiolégicos que Ihe possibilitam estruturar o mundo e o tempo de forma a alcangar
melhor as simbioses e as constantes universais do pensamento humano e o papel quer do
intelectual quer do homem comum no mundo de hoje. As ‘histérias’ sdo respostas do e para
o Homem, algo que lhe permite compreender melhor o mundo que o rodeia. A medida que
tomamos contacto com diferentes realidades, mais pensadas, mais reflectidas se tornam as
analises que fizermos sobre as explanacfes, as exegeses, as ideias que se possam formar a
volta do centdo da Poética, da hermenéutica e de universais literarios e filoséficos.

Segundo Paul Ricoeur, quando analisamos uma obra, em vez de filtrarmos uma
dimensao de significado, por vezes, o contexto parece deixar passar diversos trabalhos. «O
texto enquanto todo e enquanto totalidade singular pode comparar-se a um objecto que é

possivel ver a partir de varios lados, mas nunca de todos os lados ao mesmo tempo’*.»

69 Declara Richard E Palmer (1986), op. cit., p. 254: «A linguagem é histdrica — é o repositério do modo de ver de toda a
nossa cultura. Resumindo, a propria interpretagdo é histérica, e se tentarmos fazer dela qualquer outra coisa
acrescentando-lhe ou tirando-lhe algo, empobrecemos a interpretagdao e empobrecemo-nos a nés mesmos.»

70 Vide Paul Ricoeur '2013: 14.

71 Cf. Paul Ricoeur 22009: 109.

48



Existem também outros argumentos que consolidam varias obras, que fluem
concomitantemente a guisa dos textos sobrepostos de um palimpsesto. Para Ricoeur «o
texto é como uma partitura musical e o leitor como o maestro que segue as instrucdes da
notagdo. Por conseguinte, compreender ndo é apenas repetir o evento do discurso num
evento semelhante, é gerar um novo acontecimento, que comega com o texto em que o
evento inicial se objectivou’2.» Nesta linha, concordamos com David Wood quando este
afirma que um texto é um todo, ou mais propriamente uma totalidade’3. A relacdo entre o
todo e as partes requer um determinado tipo de julgamento. A reconstrucdo do texto
apresenta um caracter circular e a partir dos detalhes e depois das partes, nds conseguimos
interpretar e reconstruir o todo. O juizo de importancia é da ordem da conjectura. Ainda

assim, podemos desde ja declarar que Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua

escreuer de D. Antdnio de Ataide forma um todo coerente, um aljofar a ser estudado, facto
de que demos conta na introdugdo deste trabalho.

Ao contactarmos com um manuscrito como o de D. Antdnio de Ataide, vivemos
histdrias, recontamos vidas, construimos narrativas, produzimos cultura. Na sua praxis todo
«o0 homem é, [..] o Unico ser que se espanta, sabe que morre, quer saber, é capaz de
desmesura e deseja simultaneamente ser feliz’*.» Jamais podemos partilhar de opinides
deterministas que teimam em declarar que certas coisas, num dado periodo, estavam além
da articulacdo ou da concepcgdo de certas ideias e comportamentos; em certa medida, em
sintonia com o ‘novo historicismo’’>, pretendemos invocar a grandeza e vastiddo do arquivo
textual e, a partir delas, elaborar uma abordagem critica e estético-literaria da instancia

individual.

72 |dem, Ibidem, p. 106.
73 Veja-se David Wood 1991: 20-33.
74 Vide Maria Luisa Portocarrero F. Silva (1995).

75> Mais informagdo em Stephen Greenblatt (1991). A expressdo "novo historicismo" serve para descrever um método critico
que se opde ao formalismo descontextualizado do "new criticism" dominante. Preocupado com a inser¢do de objectos
culturais (textos literarios e outros artefactos) na histéria, o novo historicismo distingue-se do historicismo tradicional por
assumir que a intervencgdo individual no processo histérico € inevitavel e que a critica ndo pode suspender juizos de valor,
nem deve abordar o passado com um espirito de veneragado. Os objectos culturais tém uma ressonancia, isto &, um poder
de evocar as forgas culturais de onde elas emergiram. Tém também o poder de encantar, de transmitir um sentimento
arrebatador de singularidade. E a interac¢do de "ressonancia" e "encantamento” que o novo historicismo busca iluminar. O
termo "novo historicismo" emprega-se também para a vertente do pensamento literdrio que interpreta os poemas, as
pegas de teatro como a expressdo de superestruturas da sociedade. Stephen Greenblatt € o nome mais proeminente desse
pensamento.

49



A descoberta de obras antigas olvidadas no pé dos séculos’® e a sua leitura, a busca
do inédito, apresentam-se para nds como algo de fascinante, pois constituem-se como
pequenos elementos que numa cadeia mais vasta nos irdo fazer compreender melhor uma
determinada época cultural e as suas ressonancias. Reside o nosso fascinio em trazer a luz
uma Arte Poética com mais de quatrocentos anos e na possibilidade de tratar quase todos os
tragos escritos e visuais de determinada cultura como uma rede de signos reciprocamente
inteligiveis’’.

Examindamos o Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer de D.

Antonio de Ataide, como um processo de escrita, leitura e discurso, como um momento
integrado e ndo particularizado pela circunstancia de Portugal ser administrado por reis
espanhdis e do seu autor ter estado ao servico desses governantes, pois o que interessa é a
obra produzida. O movimento hermenéutico que trabalha com a obra opera como
mediacdo, coincidindo com a praxis, uma categoria da dialéctica, portanto, da critica. Por
isso, Antdnio Indcio Andrioli é de opinido de que o entendimento do discurso da obra é
proveito de uma continua «reconstrucdo, reelaboracdo da prépria obra e é nisso que
consiste a hermenéutica quando n3o transformada em ontologia’.» Para Paul Ricoeur, «a
hermenéutica deve superar a dicotomia danosa, herdada de Dilthey, entre ‘explicar’ e
‘compreender’”.» Alids, o homem é um ‘animal hermenéutico’®°, uma vez que se orienta no
mundo através da actividade fundamental da interpretacdo. Com Ricoeur, recusamos uma
abordagem determinista da ac¢do humana. «A sua defesa da liberdade pressupée uma
antropologia filosofica que coloca a énfase nas capacidades do ser humano, naquilo que o
ser humano é capaz de fazer, ou deveria ser capaz de fazer se nao existissem por vezes
impedimentos estruturais que podem tender a amputar essas possibilidades8.» Por isso
estamos cientes do sequente designio: com este trabalho evitamos o oblivio em que

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer de D. Antdénio de Ataide

mergulhou ha séculos e contribuimos no panorama histérico-literdrio luso para a

76 Veja-se George Steiner 22012: 7 e ss. Sobre a Poética e historicismo literario veja-se Antonio Garcia Berrio & Teresa
Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 57-64.

77 Cf. Umberto Eco 2017: 27 e ss.

78 Vide Antdnio Inacio Andrioli (2006).
9 |dem, Ibidem.

80 |dem, Ibidem.

81 Veja-se Paul Ricouer '2013: 13.

50



preservacdao e comento de um extenso e essencial testemunho do ponto de vista
patrimonial. Neste caso, uma pressuposta dissipacdao do documento ndo resultaria devido a
uma falta de inventariacdo das entidades competentes, mas porque o decorrer dos séculos
nao contribuiu, até ao momento, para a existéncia de um plano de protecgdo ou de
salvaguarda do ponto de vista de uma investigacdo intensa sobre o assunto.

Toda a observagdo preliminar sobre literatura e a sua entidade arrosta, ab initio, o
quesito de saber se é provavel (ou até que ponto é exequivel) determinar as extremas que
demarcam o fenédmeno literario. Assinala-se, desde ja, o seguinte: sempre que falamos em
fronteiras da literatura, empregamos expressdes metafdricas decerto sugestivas. No
entanto, igualmente algo indefinidas; de certa feicdo, é isso mesmo que determina o recurso
a metaforas e também, espontaneamente, na metalinguagem dos estudos literarios®?. Mas
para chegarmos a estes termos foi essencial um longo percurso. Na verdade, a cultura
ocidental e as suas grandes obras artisticas nos mais variegados géneros, tipos, padroes e
hermenéuticas — de hoje e de todos os tempos — devem os seus preceitos e o que
objectivamente sdo a trés milénios ininterruptos de literatura, poesia e exegeses. De
Homero a Platdo e a Aristoteles, destes a Santo Agostinho e a Idade Média donde ha-de
sobrevir o Renascimento e mais tarde o Romantismo que abrird os itinerarios da
Modernidade e da presente e fragmentaria Pés-Modernidade®3. Como afirmava Karl Kohut,
o presente histdrico constitui o ponto de referéncia para a memdria®* e sé através dela

compreendemos o fendmeno literdrio e a nossa presenga como construtores de obras de

82 Hoje, por outro lado, pensa-se que o envolvimento de determinados textos dentro desse campo literario e a omissdo de
outros, ndo revoga a eventualidade de existirem situagdes ambigenas que dissipam a fixidade com que eventualmente
poderia postular-se a presenga de um campo literario com margens rigidamente demarcadas. Cf. Carlos Reis 1995: 19.

83 Diz-nos Richard E. Palmer (1986), op. cit., p. 253 que «hoje a tarefa da interpretagdo, é libertar-se da objectividade
cientifica e da maneira como o cientista vé as coisas, é recuperar o sentido da historicidade da existéncia. Estamos tdo
obcecados com a perspectiva do pensamento tecnolégico que s6 de um modo disperso temos consciéncia da nossa
historicidade.

Aproximarmo-nos do cardcter histdrico da interpretagdao quando reconhecemos que nenhuma interpretagdo é “para todo o
sempre” a “interpretacao certa”; todas as épocas reinterpretam Platdo, Dante, Shakespeare, Milton e todos os grandes
espiritos da nossa heranga.»

84 Em Karl Kohut (2004), podemos ler: «[...] En el campo de la literatura, asociamos la memoria con formas literarias que
evocan el pasado: la novela, el teatro y la poesia histdricas, al igual que la biografia y la autobiografia. En todos estos
géneros o subgéneros, la literatura linda con su hermana gemela, es decir, la historiografia.

La nocidn de la memoria esta intrinsecamente ligada a la del tiempo. “Memoria y recuerdo estan, en primer lugar,
arraigados en la dimensidn del tiempo”, escribe el psicélogo aleman Hans-Joachim Markowitsch. Ya San Agustin sabia que
no se puede hablar de memoria sin hablar de tiempo. En sus memorias, retoma y repiensa concepciones anteriores de la
filosofia antigua de una manera tan original que su pensamiento constituye un punto de referencia insustituible y, hasta
hoy en dia, los filésofos vuelven obligadamente a las Confesiones cuando reflexionan sobre tiempo y memoria. Es
imprescindible, pues, hablar del tiempo antes de pasar a la memoria.»

51



arte®>. «Por lo tanto las relaciones entre literatura y memoria cambian de enfoque seguin la
perspectiva de los autores o del publico. [...] La memoria es el recinto donde convergen
experiencia e imaginacion, y la imaginacion no es mas que la “memoria fermentada” »%°.
Fragmentados e presos pelas conjunturas presentes®’, impde-se entdo que
caminhemos para os textos originais e para os comentdrios de D. Antdnio de Ataide e

reconstruamos a sua Poética, uma espécie de Borrador, assim qualificado pelo 5.2 conde da

85 Por isso afirma Mario de Carvalho (2014), op. cit., 45-46: «se é preciso lembrarmo-nos de que o texto tem sempre um
destinatario — o outro —, andara pouco avisado quem procure capturar um leitor determinado para o fixar no tempo, ater a
uma moda, ou lisonjear o que parecem ser os seus gostos de momento. Por um lado, esta a diminuir o leitor — o tal leitor
ideal —, quando presume a sua passividade, e passa a degrada-lo, transformando-o em “publico”. Por outro lado, esta a
despromover-se e a desprestigiar-se enquanto escritor, ao tombar na temporalidade imediata, atolando-a na mexerufada
do fugaz e do circunstancial. Quem escreve a medida do leitor que pretende lisonjear fica dentro dessa medida. Se procura
um “consumidor”, é porque lhe apresenta um “produto”. Quem aposta num tempo transitério e contingente, torna-se ele
proprio transitério e contingente. Visar uma actualidade que, pela varidvel natureza das coisas, estd a ser
permanentemente transformada, é situar-se no passado. Numa palavra, ficar datado. Como se tivesse atirado a um alvo
movente que ja ndo estd no mesmo sitio.

O autor deve criar o leitor que o merega. Um leitor criativo € muito mais gratificante do que um consumidor passivo e
estéril. E ha que respeita-lo. Ele ndo é o nosso confidente.

No sentido de marca pessoal que qualquer texto ficcional acaba por comportar, todos os livros sdo, afinal, autobiograficos.»

86 Para mais informagéo, veja-se Castafieda Hernandez & Maria del Carmen (2011): 149.

87 Sobre as cicunstancias e as transformagdes operadas pelo modus vivendi hodierno, no qual a concepgdo de cultura se
alterou profundamente e se converteu numa cultura-mundo, Gilles Lipovetsky e Jean Serroy 2016: 242-43 observam o
seguinte: «Como viver no hipermundo da desorientagdo? E preciso notar que para o enfrentar os seres humanos n3o
dispdoem das mesmas armas. Neste contexto, alguns sabem maximizar as suas oportunidades e desenvolver as suas
potencialidades. Por exemplo, as elites assumem riscos, empreendem, criam, sentem-se a vontade em todo este universo
transnacional. Os outros vivem com muito mais ansiedade o fim dos modelos e a instabilidade da hipermodernidade.
Sofrem mais a sua influéncia do que acompanham a sua evolugdo, com o consumo a tornar-se o Unico horizonte de vida e o
meio principal para ocultar as suas dividas e o seu mal-estar. E aqui que reside o grande desafio que a cultura de amanh3
tem de superar. Tal cultura é, com efeito, o Unico verdadeiro contrapeso que permite travar o império do consumismo e
dar outros objectivos a existéncia.

No mundo desorientado do hipercapitalismo, a cultura deve ser vista como o instrumento privilegiado que torna possivel o
aperfeicoamento e a superagdo de si, a abertura aos outros, o acesso a uma vida menos unilateral do que a de comprador.
Durante muito tempo, o objectivo da cultura foi identificado com a profundidade da alma, com a vida em obediéncia a
razao. Esta vocagdo superior nunca foi tdo obsoleta como agora, pois vivemos num mundo dominado pela superficialidade
do imediato e do consumivel. Para além desta, ha, todavia, outra missdo que lhe incumbe para o futuro: a de abrir a
existéncia a dimensdes diferenciadas, fornecer objectivos, distribuir as cartas para que se possam encetar novos caminhos
e estimular potenciais diversificados dos individuos que ndo se reduzam apenas a compreensao inteligente do mundo. Com
isto, regressamos, dalgum modo, a fungdo eterna, antropoldgica, da cultura: educar e socializar os seres humanos,
fornecendo-lhes objectivos — e, hoje, ao favorecer uma multiplicidade de projectos, de experiéncias e de horizontes de
sentido, dar-lhes a possibilidade de “mudar a vida”. A cultura ndo é contra a paixdo. Pelo contrario, ela é o que deve
alimentar as paixdes ricas e boas dos individuos. A cultura ndo deve apenas exaltar o que é profundo, mas também fazer
algo que é mais importante para a maioria: limitar a desorienta¢do e permitir a estima de si com actividades que mobilizem
a paixao dos seres humanos para se superarem, para serem agentes da sua propria vida.» Assim sendo, a conjuntura actual,
plena de aceleragdo e mudangas sociais e culturais, possibilita-nos novas experiéncias e transcendéncias, evitando o
imobilismo e a tentacdo de fechamento em si mesmo, promovendo a mobilizagdo de forgas criativas e evolugdes reflexivas
que levardo ao redespertar de sabedorias e a formulagdo de hermenéuticas sobre os fendmenos que envolvem o sujeito.
Vide Gilles Lipovetsky e Jean Serroy (2016), op. cit., pp. 240-241. Por isso, na introdugdo a obra O que é a Critica? seguido de
A Cultura de Si, onde se transcrevem duas conferéncias de Michel Foucault (2017): 26-27 se declara: «que é preciso
conceber a “ontologia critica de nds préprios” como uma atitude, um ethos, uma vida filoséfica em que a critica do que
somos é simultaneamente andlise histérica dos limites que nos sdo impostos e prova da sua superagdo possivel”. Se
Foucault se interessa pela cultura greco-romana de si enquanto estética da existéncia, com efeito, ndo é para propor um
regresso a ética antiga da existéncia, como “alternativa” aos modelos morais contemporaneos, mas porque acredita que
essa cultura de si pode mostrar-nos a possibilidade de construir uma “nova ética”, que, gracas ao trabalho da analise
histdrica ligada a “imaginacgdo ética”, elimina as trés grandes referéncias, agora enfraquecidas, a religido, a lei e a ciéncia.»
Sobre o papel da cultura-mundo no mundo actual veja-se ainda Gilles Lipovetsky & Hervé Juvin 2017: 18 e ss.

52


http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA

Castanheira, porque é nosso dever desenvolver o sentido de interpretagdo de um
manuscrito assaz rico, de molde a ajudar a gizar percursos hermenéuticos, interpretagdes de
textos e de vidas que ainda hoje nos fascinam e que nos podem ajudar a ancorar na
volatilidade hodierna. Desde ja desafiamos os leitores para o deslumbramento a descobrir
nos labirintos deste manuscrito, afigurando-se a partida parcamente congruente, segundo
alguns poucos, e cuja translineagdo integral se apresenta pela primeira vez, no Il volume
desta tese®8. Antes disso, urge observar a vida do 5.2 conde da Castanheira.

D. Antdnio de Ataide é uma relevante personalidade que, no quadro das letras lusas
de Quinhentos e Seiscentos, foi arrojada para um desmerecido e escuso oblivio. As
contingéncias do periodo histdorico em que viveu e as suas profundas ligacbes ao poder
filipino talvez expliquem o facto de ter sido tdo olvidado pela generalidade dos estudiosos da
literatura portuguesa; porém, afigura-se-nos um preceptista de peculiar relevancia para a
compreensdo da recepc¢do da Poética, do desenvolvimento da critica literaria nacional e das
ideias estéticas basilares que caracterizavam os codigos poéticos da sua época. S3o escassos
os registos editados sobre a sua vida e o que por nés foi desvendado encontra-se, em boa
parte, em documentos manuscritos, existentes na Torre do Tombo, na Biblioteca Nacional,
na Biblioteca da Ajuda e na Biblioteca Publica de Evora. Da sua biografia nos daremos conta,

de seguida, na Parte | deste trabalho.

88 \Veja-se documento inserto, na pagina 12 e ss., do Il volume desta tese.

53



54



PARTE |

ANTONIO DE ATAIDE, UMA BIOGRAFIA E UMA CULTURA

55



Figura 2%

83 Biblioteca Nacional de Portugal, documento com a cota E. 811 P. Relativamente a esta imagem, no documento [em
linhal:
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source="!bnp&view=sub
scriptionsummary&uri=full=3100024~12075996~!6&ri=7&aspect=subtabl1&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&te
rm=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtabl1&menu=search&ri=7, podemos ler o seguinte: «Freire
terd desenhado apenas a cercadura, dado que tudo indica tratar-se de uma composi¢do de duas matrizes, como a dupla
assinatura de Pastor, abreviada "P.or" no quadro com o retrato, e os vincos no papel impresso acusam.

E possivel que o autor do desenho tenha sido Luciano Freire (1864-1934), mas trata-se de uma hipétese ainda nio
comprovada. Publicada na obra Cartas do Padre Antdnio Vieira..., Emp. Literaria Fluminense, vol. 1. Data post-mortem do

56



http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7

1. AS INSIGNIAS E O PODER NA EPOCA DE D. ANTONIO DE
ATAIDE

«Desde a orla do mar

Onde tudo comegou intacto no primeiro dia [...]
[...] Caminhei para Delphos

Porque acreditei que o mundo era sagrado

E tinha um centro.»

Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 542.

«[...] Todo o poeta, todo o artista é artesdo de uma linguagem.»

Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 839.

Antdnio de Ataide, 5.2 conde da Castanheira e 1.2 conde de Castro D’Aire, nasceu por
volta de 1567 ou um pouco antes e morreu a 14 de Dezembro de 1647°, tendo sido
sepultado na capela-mor da igreja de S. Francisco de Lisboa®!. Foi o terceiro filho do segundo
casamento do segundo conde da Castanheira, também chamado D. Anténio de Ataide,
falecido em 1603. Filho de D. Barbara de Lara era neto, por via materna, de D. Pedro de
Meneses, 3.2 Marqués de Vila Real®? e bisneto de D. Alvaro de Ataide, 5.2 senhor da
Castanheira, Povos e Cheleiros. Este ultimo era irmao de D. Martinho de Ataide, 22 conde de

Atouguia, ambos filhos do 1.2 conde D. Alvaro Gongalves de Ataide e D. Guiomar de Castro®.

retratado, Antonio de Ataide (ca. 1567-1647), 1.0 conde de Castro d'Aire (1625) e 5.0 conde da Castanheira (1637),
segundo inferéncia dos digitos "85" gravados na margem inferior esg.a, em conjuga¢do com o periodo de actividade do
gravador.»

9 Data de 9 de Margo de 1647 o que julgamos ser o derradeiro manuscrito, onde se faz referéncia a actos da vida publica
do 1.2 conde de Castro D’Aire. Trata-se de uma carta relativa a alcaidaria-mor de Colares. Veja-se documento inserto, na
pagina 247, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde da
Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciéncia e Comunicagéo n.2 22-
23.

91 Acerca da casa de Castanheira veja-se E. Pereira & Guilherme Rodrigues 1904: 869. Sobre este assunto observe-se ainda
D. Antdnio Caetano de Sousa 1736: 531-551. D. Anténio de Ataide ndo foi sepultado no pantedo dos Ataide no Convento da
Castanheira. Cf. nota 1 do Volume |, desta dissertagdo.

92 D. Pedro de Meneses era descendente directo de D. Henrique Il de Castela e também de D. Fernando | de Portugal.

93 D, Guiomar de Castro era neta de D. Alvaro Pires de Castro, conde de Viana, da Foz do Lima, hoje conhecida por Viana do
Castelo, por carta de D. Fernando | datada de 1 de Junho de 1371. D. Alvaro Pires de Castro, irm3o de D. Inés de Castro,
bisnetos por via ilegitima de D. Sancho IV de Castela e trinetos de Afonso X, o Sabio. D. Alvaro Pires de Castro foi também 12

57



Do primeiro casamento de D. Alvaro de Ataide, senhor de Castanheira, Povos e Cheleiros
com D. Leonor de Melo (filha do 1.2 conde de Atalaia) resultaram dois filhos: D. Pedro de
Ataide®* e D. Alvaro de Ataide®. Casou posteriormente com D. Violante de Tavora e dessa
unido nasceu D. Antdénio de Ataide, 1.2 conde da Castanheira, homem de notavel subtileza

politica®®, decisivo no processo da primeira colonizacdo do Brasil®’, diplomata notadvel e um

Conde de Arraiolos e 1.2 Condestavel de Portugal. Por conseguinte a familia dos Ataide tem na sua origem sangue real de
Castela e Ledo, Navarra, Aragdo e Portugal. Para mais informacdo vd. [em linha]: http://geneall.net/pt/.

94 Cf. Garcia de Resende 1902: vol. |, pp. 128-132, onde se |&: «CAPITULO LIV / Da mercé que El-Rei fez ao senhor D. Manuel
irméo do duque, do mestrado de Christus e ducado de Beja / «E D. Pedro d’Ataide sendo fugido de Setuvel, e indo caminho
de Santarem, foi nom caminho preso, e trazido a Setuvel, onde contra elle foi acerca de suas culpas processado, pelas
quaes pela justica foi publicamente degoldado e feito em quartos. [...]»

9 Na pagina 49, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Anténio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde da
Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-
23, encontra-se um traslado, onde se faz referéncia a D. Alvaro de Ataide, pai do 1.2 conde da Castanheira. Veja-se ainda
documento [em linha]: https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/.

% Vide Garcia de Resende (1902), op. cit., vol. |, pp. 128-132, onde se Ié: «CAPITULO LIV / Da mercé que El-Rei fez ao senhor
D. Manuel irméo do duque, do mestrado de Christus e ducado de Beja / [...] D. Alvaro de Ataide era em Santarém, onde
pelos da conjuragdo foi acordado que estivesse com muita gente, que com dissimulagdes recolhia, para que tanto que da
morte d’El-Rei, ou d’algum alevantamento contra elle fosse certificado, logo recolhesse ao castello a Excellente Senhora D.
Joana, que entdo estava no mosteiro de Santa Clara da dita villa, porque para uma cousa e para a outra se o caso
sobreviera, tinha ja as cousas aviadas e postas em ordem astuciosamente. Porque sobre o recolhimento d’esta senhora
tinham esperanca d’ajuda e favor dos Reis de Castella, a quem segundo fama tudo isto era revelado.

E por D. Alvaro ser homem muito sabedor e de muito credito e autoridade, estava em Santarem com esta empresa, mas
como da morte do duque foi avisado, como sesudo que era, se poz logo em salvo e se foi para Castella, onde sempre andou
em vida d’El-Rei, e depois por El-Rei D. Manoel, que santa gloria haja, foi a estes reinos tornado com sua honra, e restituido
ao seu. Porque na verdade muito menos culpa e caso era estar D. Alvaro em Santarem, posto que estivesse por parte do
duque e em ajuda sua, que a dos outros que com suas préprias maos queriam matar seu Rei e senhor, de quem muitas e
grandes mercés tinham recebidas, que D. Alvaro ainda que consentisse em o fazerem, ndo no quis elle fazer nem vér fazer,
e por isso estando El-Rei em Setuvel, estava elle em Santarem.

E depois de assi ser nestes reinos casou com D. Violante de Tavora, mulher de mui nobre gera¢do; e houve d’ella um filho
que se chama D. antonio d’Ataide, que ora é conde da Castanheira, senhor de Povos e Chileiros, alcaide mor de Alegrete e
de Colares, e veador da fazenda d’El-Rei nosso senhor, homem de muito grande estima e muito aceito a El-Rei, de muita
valia e tdo bom saber, que sendo mancebo alcangou todas estas cousas, e muita renda per si, segundo seu contino servico,
e o grande amor que lhe El Rei tem e a muita confianga que tem nelle, se espera alcangar outros maiores.

E Pero d’Albuquerque fugindo, foi logo preso em Lisboa e trazido a casa da suplicagdo, onde foi contra elle processado e
ouvido perante El-Rei, a que fez grande fala mui eloquentemente, que falava muito bem, na qual alegou muitos servicos e
grandes feitos em armas, que era valente cavaleiro. E nada |he aproveitou, porque emfim por o caso foi julgado a morte e
publicamente degolado em Montemdr-o-Novo.

E o conde de Penamacér se acolheu e langou logo na dita sua villa. E quando El-Rei ia ao Sabugal, como ao adiante se dira,
tornando-se El-Rei de Castello Branco para Santarem, o dito conde com seguro real Ihe veiu falar no logar das Cortigadas,
que se ora chama Proeca a Nova, e porque se ndo quis por a direito como El-Rei queria, se despediu d’elle e de seus reinos,
e com sua mulher e filhos se foi para Castella, e depois em Roma, e féra de Hespanha andou em muitos reinos cometendo
contra EI-Rei muitas cousas, até que tornou outra vez a Castella, onde acabou como adiante se dird.»

97 Em Manuel Amaral (2000-2015), podemos ler: «Segundo Frei Luis de Sousa, que publicou esta carta nos seus Anais de D.
Jodo Ill, o “grande” conde da Castanheira tinha afirmado que o abandono das pragas de Marrocos se devia ter realizado
anos antes quando Safim tinha sido cercada. O abandono da cidade téxtil de Safim e do porto de cereais que era Azamor,
depois de se ter perdido, no ano anterior, o cabo de Guer, e antes da saida de Alcacer-Ceguer e de Arzila, em 1549-1550,
deveu-se a crise comercial de nivel mundial e muito profunda de meados do século XVI, que como afirmou Vitorino
Magalhdes Godinho foi “para o império portugués [uma] auténtica viragem de estrutura.” Com estes abandonos ficou
comprometido o controlo do estreito de Gibraltar, e as cidades de Larache, Salé e Tetudo tornam-se covis de piratas,
perdendo-se também o comércio de cereais, de aglcar, de escravos e de metais. Com o fim do dominio portugués do litoral
marroquino, o reino de Fez tornou-se uma poténcia internacional, com relagées com a Inglaterra e a Franga, pondo em
causa por muito tempo, de facto até meados do século XIX, a seguranca do Algarve e do estreito de Gibraltar. Foi a partir
deste momento que se comegou a olhar mais intensamente para o desenvolvimento de Angola e do Brasil. O abandono do
dominio das costas do Norte de Africa nunca foi, por tudo isto, consensual no Portugal da segunda metade do século XVI.»

58


http://geneall.net/pt/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/

mecenas das artes do seu tempo. Foi casado com D. Ana de Tévora, filha de D. Alvaro Pires
de Castro, senhor do Mogadouro e de Mirandela, e de sua mulher, D. Isabel da Silva, filha
dos condes de Penela®. Tinha o 1.2 conde da Castanheira uma natural propens3o para o

mecenato como se pode verificar pelo documento que se segue:

«Fundada em 1534, a igreja de Sdo Bartolomeu foi mandada erigir por D. Anténio de Ataide,
Conde da Castanheira, amigo pessoal de D. Jodo Ill, humanista e mecenas, que tera transformado o
espago do seu senhorio "numa fabrica de lavrar a maneira de Italia" (RIBEIRO, José Alberto, 1998, p.
13). Ao longo da sua vida, o conde mandou edificar diversas obras na zona de Povos e Castanheira,
nomeadamente o forte e o hospital da Misericordia da Castanheira, ja desaparecidos, o pelourinho de
Povos, e uma capela privada da familia Ataide no Convento de Santo Antdnio da Castanheira, onde foi
posteriormente sepultado.

A igreja mantém quase intacta a sua estrutura original, de tipologia renascentista, tendo
apenas desaparecido a abdbada de nervuras que cobria a nave, destruida com o terramoto de
1755%.»

D. Jo3o lll, amigo pessoal, criard para D. Antdnio de Ataide'®, e seus descendentes o
titulo de Conde da Castanheira em 1 de Maio de 15329, Senhores de terras férteis e de
cargos proeminentes, ndo admira que os Ataide mandassem erigir diversos edificios de

estrutura rica do ponto de vista arquitectoénico.

98 Cf. Jodo Romano Torres (ed.) (2000-2012). D. Ana de Tavora era descendente, por via paterna, de Rozendo Hermingues,
1.2 senhor de Tavora e, por via materna, de D. Jodo, infante de Portugal, duque de Valencia de Campos, filho de D. Pedro e
D. Inés de Castro.

9 Vide Diregdo-Geral do Patrimonio Cultural, (s.d.), Igreja Matriz de Castanheira do Ribatejo.

100 Veja-se o documento inserto, na pdagina 53, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte,
Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-23, onde se treslada uma carta de sentenca de privilégios de D. Jodo lll, determinando que o
Conde da Castanheira ndo pague em servigos, pedidos, empréstimos, fintas, talhas, adros nem outros quaisquer encargos
ordenados pelos concelhos onde tiver bens.

Na obra Annaes de Elrei Dom Jodio Terceiro por Fr. Luiz de Sousa, publicados por A. Herculano em 1844 podemos ler nas
paginas 377, 378, 382, 383, 396, 399, 402, 403, 404, 419, 421, 442, varias referéncias ao 1.2 conde da Castanheira.

101 Foram condes da Castanheira respectivamente: Antdnio de Ataide, 1.2 conde da Castanheira, morto em 1563. D.
Antdnio de Ataide, 2.2 conde, filho do 1.2 conde e morto em 1603. D. Manuel de Ataide, 3.2 conde da Castanheira e filho do
anterior. D. Jodo de Ataide, 4.2 conde da Castanheira, morto em 1637, filho do 3.2 conde. D. Antdnio de Ataide, 52 conde da
Castanheira e 12 conde de Castro D’Aire, morto em 1647, com mais de 80 anos, foi 32 filho do 22 casamento do 22 conde da
Castanheira (supra referido), igualmente chamado D. Anténio de Ataide, morto em 1603. D. Jeronimo de Ataide, 6.2 conde
da Castanheira, também 2.2 conde de Castro D’Aire, morto em 1669. D. Ana de Lima e Ataide, 7.2 condessa da Castanheira;
casou esta senhora com o Simao Correia da Silva, 7.2 conde da Castanheira, titulo que obteve por casamento. Simao Correia
da Silva era filho de Martim Correia da Silva, alcaide-mor de Tavira e irmdo de Henrique Correia da Silva, herdis na
Restauragdo da Independéncia. O marido de D. Ana de Lima trocou correspondéncia com o padre Antdnio Vieira, acérrimo
defensor da causa e do império portugués. No trabalho intitulado Cartas do padre Anténio Vieira de J. Lucio de AZEVEDO S.
J. publicadas em Coimbra pela Imprensa da Universidade, entre 1925-1928, podemos ler, no vol. 3, (1928), algumas dessas
epistolas; vide pp. 481-483; 519-520; 527-529; 544-545; 573-574; 589-590. Na carta incerta nas pdaginas 573-574 o Padre
Antdnio Vieira da-nos conta do nascimento e morte do Principe D. Jodo de Braganga, principe do Brasil e duque de
Braganga, (Lisboa, 30 de Agosto de 1688 — 16 de Setembro de 1688, sepultado em Sdo Vicente de Fora). De acordo com J.
Lucio de Azevedo (1928), op. cit., vol. 3, p. 481, Simdo Correia da Silva «militou nas guerras da independéncia, e foi Vedor
da Fazenda e das Casas de ambas as Rainhas, mulheres de D. Pedro, Conselheiro de Estado, e pessoa muito da confianga do
Regente, entdo e depois quando este foi Rei.» Sobre o papel do 7.2 conde da Castanheira nas guerras da Restauragdo veja-
se Henrique Correia da Silva et al. 1940: 28 e ss.

59



Figura 4 103

Figura 3 102

Contribuiram com avultadas somas para a manutencao da quinta e convento ligados
a ordem dos franciscanos na Castanheira do Ribatejo!%*, por exemplo a Igreja Matriz desta
localidade — joia da Renascencga portuguesa —, da invocagao de S. Bartolomeu, foi mandada

construir por D. Anténio de Ataide, vedor da Fazenda de El-Rei. D. Alvaro de Ataidel®, o

102 Cf, Dire¢do-Geral do Patrimonio Cultural, (s.d.), Quinta de Santo Antdnio, incluindo o convento, igreja, pequena capela,
tanque e muros azulejados. O convento, local de reclusdo, foi «fundado cerca de 1402 por uma comunidade de frades
franciscanos oriundos do Convento de Sdo Francisco de Alenquer[. Denominado por] Convento de Santo Antdénio da
Castanheira foi edificado em terrenos cedidos por Domingos Sim&es. As obras de edificagdo do convento prolongaram-se
por todo o século XV, e em 1493 a rainha D. Leonor patrocinava a construgdo das celas e das capelas do templo. No inicio
do século XVI D. Manuel tornava-se o mecenas das obras do convento; mandou fazer obras de melhoramento na igreja e
nas oficinas e a plantagdo de uma horta. Em 1510 iniciava-se a constru¢do do claustro, e até 1525 ficava concluida a
edificagdo do convento e a ampliagdo da cerca. Depois de 1521 D. Antdnio de Ataide, 12 conde de Castanheira, tornou-se o
padroeiro do convento, mandando edificar as capelas laterais cerca de 1530. Alguns anos mais tarde, em 1550, instituiu o
mausoléu dos Ataide numa das capelas do templo. Na segunda metade do século XVI D. Jorge de Ataide patrocinou outras
obras no convento, mandando reedificar a capela-mor, o retrocoro, a cobertura da sacristia e as quatro galerias do claustro,
construindo uma casa de fresco junto ao claustro. Na segunda metade do século XVII os Condes de Castanheira mandaram
edificar outra casa de fresco, no local da antiga ermida de Santo Antdnio de Vila Franca, e um novo coro-alto no templo do
convento.»

103 A Igreja Matriz da Castanheira do Ribatejo, da invocagdo de S. Bartolomeu, foi mandada construir por D. Anténio de
Ataide, que recebeu o titulo de 12 Conde de Castanheira em 1 de Maio de 1532, cujo brasdo se encontra sobre o portal. Na
fachada podemos encontrar o portal renascentista com colunas de fustes estriados, um arco de volta perfeito e medalhdes
com cabecas em relevo. Quanto a sua estrutura, esta igreja possui uma Unica nave e apresenta azulejos setecentistas. E
considerado pela lei portuguesa Imével de Interesse Publico.

104 Sobre a extrema importancia do lugar do Convento da Castanheira na historia de Portugal dos séculos XV a XVII veja-se
Carlos Fontes (s.d.).

105 D, Anténio de Ataide nasceu em 1500 e era filho de D. Alvaro de Ataide, senhor da Castanheira e das vilas de Povos e
Cheleiros e de sua mulher D. Violante de Tavora, filha do Senhor de Prado. O av paterno era o conde de Atouguia e o
materno, o conde do Prado. Seu pai foi D. Alvaro de Ataide, senhor da Castanheira e das vilas de Povos e Cheleiros, e sua
mae, D. Violante de Tavora (morta em 1555), viiva de Rui de Sousa Cide e filha do conde do Prado, Pedro de Sousa de
Seabra, fidalgo minhoto, Senhor de Prado, e de Maria Pinheira Cogominho. Violante era irma de Lopo de Sousa, fidalgo,
senhor de Prado, tutor de D. Jaime de Braganga. D. Lopo casou com D. Brites de Albuquerque de Sa (seriam pais de Martim
Afonso de Sousa), irma ainda de Gongalo de Sousa, Grande Capitdo da armada na Guiné, casado com Leonor Ribeiro
Vasconcelos, e irma de Jodo de Sousa, ultimo prior ou abade de Rates, o qual, de uma certa Mécia Rodrigues de Faria, de
Barcelos, teve como bastardo Tomé de Sousa (ca. 1503-1573, mais provavelmente em 1579), governador-geral do Brasil,
portanto também primo-irmdo de D. Antdénio de Ataide, 1° conde de Castanheira, e também de Martim Afonso de Sousa,
como se disse, estreitamente ligados a D. Jodo Ill de Portugal — facto que certamente muito pesou na sua trajectoria.
Herdou os senhorios do pai, com a morte dos seus meio-irmaos, filhos de D. Leonor de Melo, filha do conde de Atalaia.

60



bisavo do 12 conde de Castro D’Aire esteve envolvido na conspiracao de 1484 contra D. Jodo
Il. Conseguiu fugir para Castela, onde viveu exilado, mas o seu filho, D. Pedro de Ataide, foi

degolado em Setubal'%®,

Figura 527

O Convento de Santo Antdnio da Castanheira foi assumido, a partir de 1493, como
um simbolo dos conspiradores de 1484, forcando alguns dos Ataide a partir para o exilio. A

familia Ataide teve entre os seus membros e ao longo de dois séculos partidarios que

Tornou-se depois senhor do morgado da Foz. Foi conselheiro de Estado, vedor da Casa Real, alcaide-mor de Colares, foi
senhor das vilas de Povos e Cheleiros, comendador de Langroina na ordem de Cristo.

Recebeu a primeira educagdo no Pago Real da Ribeira, sendo D. Jodo ainda principe, com quem entdo muito convivera;
devotava ao Principe D. Jodo (futuro D. Jodo Ill) grande amizade. Tinham quase a mesma idade e a convivéncia lhes
granjeara mutuamente verdadeira afeigdo. Quando D. Jodo subiu ao trono, em Dezembro de 1521, por morte de seu pai, D.
Manuel, o Venturoso, concedeu-lhe o titulo de conde da Castanheira e nomeou-o embaixador em Paris para tratar de
negdcios da maior importancia. Apesar de contar apenas 20 anos, D. Anténio desempenhou superiormente esse espinhoso
cargo. Também representou D. Jodo Il em Castela e na Alemanha e, em paga destes servigos, o rei D. Jodo nomeou-o, por
carta de 13 de Maio de 1532, conselheiro de Estado e Vedor da fazenda, lugar que exerceu até 1557, ano em que faleceu o
monarca. Como ja referenciamos, foi sua a iniciativa de colonizar o Brasil, e organizou a primeira expedicao chefiada por
Martim Afonso de Sousa, seu primo. Em 1534 resolveu criar o sistema de Capitanias-hereditdrias. Pelo apoio na governagao
ndo é de estranhar as rendas que obteve para si de varios territorios do império portugués, e que os seus descendentes
haveriam de herdar. Saindo da corte, retirou-se para o convento da Castanheira, onde faleceu a 7 de Outubro de 1563.
Escreveu: Cépia de um papel, em que D. Antonio de Ataide, primeiro conde da Castanheira, deu razdo de si a seus filhos e
descendentes, escrito em Lisboa a 10 de Janeiro de 1557. Foi publicado em Madrid em 1558.

106 Este episddio prende-se com a existéncia de duas fagbes que disputaram a heranga do poder em Portugal no tempo do
‘Principe Pefeito’, D. Jodo Il que tentou legitimar D. Jorge de Lencastre como herdeiro. Dona Leonor defende os direitos de
seu irmdo, D. Manuel. Cf. ainda nota 100 desta Tese.

107 Convento de Santo Antdnio da Castanheira - Fachada principal da igreja: registo superior da fachada. Sobre a histéria do
Convento vide (s.a.) (2011), Convento de Santo Antdnio da Castanheira / Quinta de Santo Antdnio.

61



manifestaram posi¢bes antagdnicas!®. Refira-se, no entanto, que este ramo da familia dos
Ataide!® também teve grandes e leais colaboradores dos reis de Portugal; basta recordar o
importante papel de D. Anténio de Ataide, 12 conde de Castanheira (1500 ou 1502 — 1563),
como em embaixador em Paris, representante de D. Jodo lll, em Castela e na Alemanha,
conselheiro de Estado e Vedor da fazenda e pioneiro nos planos de colonizacdo do Brasil
com a cria¢do do sistema de capitanias-hereditarias'®.

No Convento de Santo Antdnio da Castanheira ter-se-iam passado importantissimos
factos relativos a histéria de Portugal e de Espanha e nem tudo ai congeminado, de forma
alguma, foram traicdes como se pode comprovar nos paragrafos seguidamente escritos.
Colombo, no regresso da sua primeira viagem a América, dirigiu-se para a llha de Santa

Maria, nos Acores!!l. Daqui partiu para Lisboa'!?. Foi depois ao encontro de D. Jodo I, em

108 Em Carlos Fontes (s.d.), op. cit., podemos ler: «O exilio dos Ataides em Espanha acabou por tornar muitos membros
desta linhagem apoiantes da causa castelhana. Trés exemplos de descendentes de Alvaro de Ataide:

- Jorge de Ataide (23/4/1535-17/1/1611), bispo de Viseu (entre 1568 e 1578) e capeldo-mor de D. Henrique, Filipe Il e Il de
Espanha, foi um dos mais destacados apoiantes da candidatura de Filipe Il de Espanha ao trono de Portugal. Este rei fez
questdo, a 13/6/1581, quando se dirigia para as Cortes de Tomar, de visitar o Convento de Santo Anténio da Castanheira
onde ouviu missa (cfr. Cartas de Filipe Il a sus hijas. Madrid. Akal. 1998. pp.42-43). Foi nomeado Inquisidor-mor pelo papa
Clemente VII.

Jorge de Ataide, depois de uma longa auséncia na corte espanhola, apds a morte de Filipe 1l (1598), regressou a Portugal.
Esta sepultado no Convento. Era filho de Antdnio de Ataide.

- Anténio de Ataide, 52. Conde da Castanheira. Foi governador de Portugal, em 1631, durante a ocupacao filipina. Esteve
envolvido na conspiragdo contra D. Jodo IV, tendo recebido ordem de prisdo a 28/6/1641.

- Jeronimo de Ataide (?- 12/12/1669), 62. Conde da Castanheira. N3o aceitou a restauragdo da Independéncia de Portugal,
em 1640.»

Como se podera verificar ao longo deste trabalho ndo concordamos totalmente com certas nuances e posi¢cdes tomadas no
documento em linha em relagdo a forma como a familia Ataide é julgada e tratada por alguns historiadores.

105 Ao outro ramo dos Ataide pertencem os condes de Atouguia. Ambas as casas nobilidrquicas (Atougia e Castanheira)
descendem do casamento de D. Martim Gongalves de Ataide, alcaide-mor de Chaves, e D. Mécia Vasques Coutinho da qual
nasceu o 1.2 conde de Atouguia, avé do 1.2 conde da Castanheira. Cf. GENEALL (s.d.). Disponivel em
http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/. Veja-se ainda Felgueiras Gayo
1938: 65 e ss.

110 perto do final da sua vida, saiu da corte e retirou-se para o convento da Castanheira, onde faleceu a 7 de Outubro de
1563.

111 Garcia de Resende (1902), op. cit., vol. Ill, pp. 20-22, onde se |é: «CAPITULO CLXV / De como se descobriram por Colombo
as Antilhas de Castella / No anno seguinte de mil e quatrocentos e noventa e trés, estando El-Rei no logar de Val de Paraizo,
que é acima do mosteiro das Virtudes, por causa das grandes pestes que nos logares principaes d’aquella comarca havia, a
seis dias de Margo veio ter a Restello, em Lisboa, Christovao Colombo, italiano, que vinha do descubrimento das ilhas de
Cipango e Antilhas, que por mandado d’El-Rei e da Rainha de Castella tinha descuberto. Das quaes trazia comsigo as
mostras das gentes e ouro, e outras cousas que nellas havia, e foi d’ellas feito Almirante. E sendo El-Rei d’isso avisado o
mandou chamar e mostrou por isso receber nojo e sentimento, assi por crér que o dito descobrimento era feito dentro dos
mares e termos de seus senhorios de Guiné, como porque o dito Colombo por ser de sua condigdo alevantado, no modo de
contar as cousas fazia isto em ouro e prata e riquezas muito maior do que era, e acusava El-Rei por se escusar d’este
descubrimento, e ndo no querer mandar a isso, pois primeiro se lhe viera offerecer que aos Reis de Castella, e que fora por
lhe ndo dar credito. E El-Rei foi cometido que houvesse por bem de |lho matarem ahi, porque com a sua morte o
descubrimento ndo iria mais avante de Castella. E que dando Sua Alteza a isso consentimento, se poderia fazer sem
suspeita, porque por elle ser descortez e alvoragado podiam com elle travar de maneira que cada um d’estes seus defeitos
parecesse a causa de sua morte. Mas El-Rei como era mui temente a Deos, ndo somente o defendeo, mas ainda |he fez
honra e mercé, e com ella o despedio.

62


http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/

Vale do Paraiso, onde se encontrou com o rei entre 9 e 11 de Mar¢o'*3. No dia 11 de Marco
de 1493, a pedido da Rainha Dona Leonor de Lencastre, teve um segundo encontro, agora
com a rainha, no Convento de Santo Anténio da Castanheira, situado no alto da serra, junto
a Vila Franca de Xira'!4. Fez-se acompanhar por indios que trouxe da América e de um piloto.
O encontro contou também com a presenca de D. Manuel, Duque de Beja, Mestre da Ordem

de Cristo e futuro reil®®

, que era irm3o da rainha D. Leonor e de D. Diogo!!®. Compareceu
também no encontro D. Pedro de Menezes (1425 - 1499), Marqués, 72 Conde de Ourém, 12

Marqués de Vila Real, Senhor de Aveiras, etc!'’. Esteve igualmente presente na reunido D.

E cuidando El-Rei bem o negocio e peso d’este caso, se foi logo a Torres Vedras, onde logo sobre isso teve conselhos, em
que foi determinado que armasse contra aquellas partes uma grande armada que logo mandou fazer com grande
diligencia, e fez capitdo-mor d’ella D. Francisco D’Almeida, que depois foi o primeiro Viso-rei da India, homem de muita
confianga e muito bom cavaleiro, e sendo ja a armada prestes chegou a El-Rei um mensageiro d’El-Rei e da Rainha de
Castyella, os quaes por serem certificados que a dita armada ia contra outra sua que logo |& havia de tornar, mandaram
requerer a EI-Rei que a ndo mandasse até se vér por direito em cujos mares e conquistas o dito descubrimento cabia, para o
qual mandasse a eles seus embaixadores e procuradores com todalas cousas que fizessem por seu titulo, e segundo razdo e
justica eles se justificariam e concertariam como fosse direito. Pelo qual El-Rei deixou de mandar a dita armada, e sobre isso
mandou logo aos ditos Reis o doutor Pero Diaz e Ruy de Pina, que da verdade bem enformados foram a eles, que estavam
em Barcelona ao tempo que por El-Rei Carlos de Franga se fez a segunda concordia e entrega de Perpinhdo e do condado
de Roselhdo em Catalunha. E os ditos procuradores ndo tomaram com os ditos Reis conclusdo alguma, e a causa foi por lhe
sucerderem assi prosperamente suas cousas com Franga, e principalmente porque antes de tomarem concerto sobre a dita
conquista, ilhas e terras, quiseram outra vez ser certificados de toda a verdade d’ellas, e de tudo o que nellas havia, para
que ja tinham enviado seus navios, que ainda ndo eram tornados, porque segundo fosse a estima das ditas terras assi se
concertariam, e para dilatarem este negocio, que ndo parecesse que o faziam por esperar a dita armada e passar este
tempo sem se tomar conclusdo, ordenaram de enviar a resposta a El-Rei por seus embaixadores, e assi Ih’'o mandaram
dizer.»

112 Os acontecimentos narrados na nota anterior levardo, posteriormente a assinatura do Tratado de Tordesilhas, firmado
na povoagdo castelhana de Tordesilhas (que lhe deu o nome), em 7 de Junho de 1494, foi um acordo celebrado entre o
Reino de Portugal e o recém-formado Reino da Espanha — entdo formado pelas Coroas de Castela e Aragdo — para dividir as
terras "descobertas e por descobrir" por ambas as Coroas fora da Europa, assentimento que viria a moldar a Terra do ponto
de vista politico, tal como a conhecemos em grande parte ainda hoje. Este tratado surgiu na sequéncia da contestacdo
portuguesa as pretensdes da Coroa espanhola resultantes da viagem de Cristévdao Colombo, que um ano e meio antes
chegara ao chamado Novo Mundo, reclamando-o oficialmente para Isabel, a Catdlica.

O tratado definia como linha de demarcagdo o meridiano 370 léguas, a oeste da ilha de Santo Antdo, no arquipélago de
Cabo Verde. Esta linha estava situada a meio-caminho entre estas ilhas (entdo portuguesas) e as ilhas das Caraibas
descobertas por Colombo, no tratado referidas como "Cipango" — (Japdo) e Antilia — (Cuba e llha de Sdo Domingos.) Os
territdrios a leste deste meridiano pertenceriam a Portugal e os territdrios a oeste, a Espanha. O tratado foi ratificado pela
Espanha a 2 de Julho e por Portugal a 5 de Setembro de 1494.

113 Vjde Biblioteca Virtual Antorcha (s.d.), indice del Primer viaje de Cristobal Coldn versién de Fray Bartolomé de
las Casas. Décima segunda parte. Veja-se ainda José Mattos e Silva & Antdnio Mattos e Silva (s.d.), Aspectos
relevantes e curiosos da chegada a Ibéria da primeira expedi¢Go maritima de Cristévdo Colon.

114 D, Lopo de Albuquerque, Conde de Penamacor, encontra-se sepultado no Convento da Castanheira. Cf. nota 129 desta
tese.

115 Veja-se Carlos Fontes (s.d.), op. cit.

116 D, Diogo de Viseu, Infante de Portugal (Alcagovas 1451 — 1484 Setubal) foi 42 Duque de Viseu, 42 Senhor da Covilhg, 3¢
Duque de Beja e 32 Senhor de Moura, filho do Infante Fernando (irmdo de Afonso V) e da Infanta Beatriz. D. Diogo foi
agraciado por D. Afonso V com os cargos de Condestavel do reino e governador da Ordem de Cristo. Gozava de especial
privilégio pelo poder e ainda por ser irm3o de Leonor esposa do principe herdeiro Jodo. Foi morto por D. Jodo Il, em 1484,
em virtude de ter preparado uma conjura para o assassinar, bem como ao principe herdeiro.

117 Era casado com Beatriz de Braganga, irma do Duque de Braganga executado em 1483.

63



Martinho de Noronha, senhor do Cadaval, parente de Colombo, e um homem da total
confianca de D. Jodo Il até a hora da morte. Era vedor da Fazenda e membro do Conselho
régio. Foi ele que levou Colombo a Vale do Paraiso e o trouxe de regresso a Lisboa. No
percurso entre Vale do Paraiso e o Convento, juntou-se ao grupo uma pequena multidao
gue quis honrar o navegador e obter dados das terras descobertas. Se Cristévdao Colombo
deu muita importancia ao encontro com a Rainha Dona Leonor, D. Manuel e o Marqués de
Vila Real, D. Fernando de Menezes'!8, os cronistas portugueses omitiram-no. Rui de Pina e
Garcia Resende!!? tinham plena consciéncia de que, se o referissem, o mesmo poderia ser
interpretado como uma trai¢ao ou cumplicidade com Colombo. Se duvidas existissem, basta
recordar que o Marqués de Vila Real — Pedro de Meneses — era casado com Beatriz de
Braganca'??, irm3 do Duque de Braganca, decapitado em 1483'2%, Ao longo dos sete anos
que viveu em Castela (1485-1492), possivelmente, Colombo reuniu-se com os familiares da
alta nobreza portuguesa exilados em Sevilha, que o devem ter apoiado desde a primeira
hora. As cumplicidades eram por demais evidentes e sé elas podiam justificar semelhante
encontro. D. Jodo Il deve ter ficado inquieto com o que aconteceu em Santo Anténio da
Castanheira. Ter-se-a tratado de uma verdadeira reuniao de conspiradores, patrocinada por
D. Leonor, ou apenas o concertar de posicdes relativamente a Espanha, pois estavam em

causa os direitos sobre a posse de terras ha pouco achadas e de outras ainda nao

118 No documento [em linha]: http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Margues-de-Vila-Real, pode ler-se «o titulo de Marqués de
Vila Real foi instituido por carta do Rei D. Jodo Il de Portugal de 1 de Margo de 1489, em beneficio de D. Pedro de Meneses.
O titulo sucedeu ao de Conde de Vila Real, que havia sido criado em 1424, por D. Jodo |, a favor de D. Pedro de Meneses,
avo do anterior. Os Marqueses de Vila Real foram também titulares dos Condados de Ourém, de Alcoutim e de Valenga. O
5.2 Marqués recebeu o titulo de Duque de Vila Real. J4 os 62 e 82 marqueses receberam o titulo de Duque de Caminha de
Filipe IV de Espanha (Filipe lll de Portugal). O 7.2 marqués de Vila Real — D. Miguel Luis de Meneses, 2.2 Duque de Caminha
— entrou numa conjura contra D. Jodo IV, supostamente por obediéncia filial. Todavia, descoberta a rebelido foram presos
todos os fidalgos que nela tomaram parte, tendo a frente o arcebispo-primaz D. Sebastido de Matos Noronha. De nada
serviram as suplicas para que fosse perdoado D. Miguel Luis de Meneses. Morreu, como os outros conjurados, no dia 29 de
Agosto de 1641, degolado num cadafalso erguido no Rossio de Lisboa, depois de ter estado preso em Sdo Vicente de
Belém.»

119 Sobre o reinado de D. Jodo Il veja-se Garcia de Resende (1902), op. cit., p. 15 e ss.

120 Cf, Rafael Salinas Calado 1948: 1 e ss.

121 Depois deste acontecimento os Braganga passaram a viver exilados em Castela.Quando o Rei Jodo Il de Portugal sucedeu
no trono de Portugal dando inicio ao seu combate contra a alta aristocracia (nomeadamente a Casa de Braganca), D. Alvaro
tentou uma aproximagdo com o rei, embora sem sucesso: o seu irmdo mais velho, D. Fernando I, 32 Duque de Braganga foi
executado, os bens da familia confiscados e a restante familia (incluindo D. Alvaro) foi banida do Reino, tendo-se exilado em
Castela. A rainha Isabel | de Castela outorgou a D. Alvaro importantes bens na regido de Gelves, sendo nomeado Alcaide de
Sevilha e Andujar, participando também na conquista do Reino de Granada chefiada pelos Reis Catélicos. Quando o Rei
Jodo Il morreu, D. Alvaro de Braganca regressou a Portugal, onde o novo rei, D. Manuel |, 0 nomeou como embaixador
especial ao Reino de Castela para negociar o casamento do Rei com a princesa D. Isabel de Aragdo. Mais tarde, negociou
também o segundo casamento do rei. D. Alvaro de Braganga morreu em Toledo e o seu féretro veio a ser transladado para
o Convento de S. Jodo Evangelista, em Evora. Veja-se Garcia de Resende (1902), op. cit., vol I., pp. 99-105.

64


http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real

descobertas? No dia 16 ou 17 de Marco, o Principe Perfeito abandonou Vale de Paraiso e
dirigiu-se para Torres Vedras. A rainha, com D. Manuel e o Marqués de Vila Real, foram ao
seu encontro. O encontro em Santo Anténio da Castanheira teria reacendido a conspiracao
contra o rei?!?? A estada de Dona Leonor neste convento, em Marco de 1493, levantou
vérios problemas!?3. Estdvamos claramente na presenca das duas fac¢bes que disputavam a
heranca do poder em Portugal — D. Jodo Il tentava legitimar D. Jorge (de Lencastre) como
herdeiro e Dona Leonor (com D2 Beatriz'?*) defendia os direitos de seu irmdo, D. Manuel'?.
Porém, entre 20 e 23 de Marco, D. Jodo Il reuniu-se com Dona Leonor e com D. Manuel, em
Aldeia Gavinha, para examinar as questdes levantadas por Colombo relativas aos territdrios
descobertos, uma vez que se situavam a sul do cabo Bojador, ou seja, do Paralelo 27,

estabelecido no Tratado das Alcacovas. Talvez superiores razoes de Estado, mas também

122 Em Agosto de 1493, D. Jodo Il esteve a beira da morte (Resende, Chronica, cap. CLXXI), suspeitando-se de um possivel
envenenamento. O rei fez entdo uma surpreendente promessa: no caso de se salvar iria a pé até ao local do ‘crime’ - o
Convento de Santo Antdénio da Castanheira. No dia 23 de Setembro, quando ja se sentia com forgas, partiu a pé de Torres
Vedras para o mosteiro da Castanheira, onde chegou dois dias depois. Veja-se Carlos Fontes (s.d.), op. cit.

123 Em Carlos Fontes (s.d.), op. cit., podemos ler como Colombo descreveu esse encontro no seu Diario de Bordo: «"Lunes,
11 de Margo. / "Oy se despidio del Rey, e le dixo algunas cosas que dixese de su parte a los Reyes, mostrandole siempre
mucho amor. Partiose después de comer, y enbid con él a Don Martin de Norofia, y todos aquellos cavalleros le vinieron a
acompanar y hazer honra buen rato. Después vino a un monasterio de Sant Antonio, qu'es sobre un lugar que se llama
Villafranca, donde estava la Reina, y fuele a hazer reverencia y besarle las manos, porque le avia enbiado a dezir que no se
fuese hasta que le viese, con la cual estava el Duque y el Marqués, donde rescibid el Almirante mucha honra. Partidse d'ella
el Almirante de noche y fue a dormir a Allandra". / Hernando Coldn, que consultou o original do Diario de Bordo, confirma a
insisténcia da rainha neste encontro, e a sua enorme alegria: "Al presentarse conte ella se alegré mucho, rindiéndole los
honores y cortesias préprias de un grand sefior": [veja-se Hernando Colon, Histéria del Amirante, cap. XL.] / Bartolomé de
Las Casas é mais contido na descricao, referindo apenas que Colombo "besdle la manos", foi recebido com "grande
humanidad, haciéndolo mucha honra y favor". Deu também "alguna relacion de su viaje y de las tierras y gentes de dejaba
descubiertas": [Las Casas, Bartolomé - Histdria de las Indias, cap. LXXIV.] / Ambos n3o referem a presenca de D. Manuel e o
do Marqués de Vila Real. / Colombo, depois da visita a rainha, desceu ja de noite a serra em direcgdo a Vila Franca de Xira
(14), dirigindo-se depois para Alhandra onde dormiu. / No dia seguinte, pouco antes de partir de caravela para Lisboa,
chegou um "gentilhombre", mandado por D. Jodo Il para Ihe dizer se queria ir por terra para Castela. O rei dava-lhe animais
para se fazer transportar, alojamento em todas as terras que passasse, assim como seriam pagas as despesas que fizesse.
Como prova desta disponibilidade real, mandou entregar uma importante quantia em dinheiro ao piloto que o
acompanhava. Uma atitude que contrasta com a descrita pelos cronistas portugueses, quando referem o encontro de D.
Jodo Il com Colombo.»

124 D, Beatriz, infanta de Portugal (13 de junho de 1430 — 1506) era filha do Infante Jodo (quarto filho do rei Jodo | e de
Filipa de Lencastre) e da sua esposa Isabel de Braganga, (também conhecida como Isabel de Barcelos) filha de Afonso,
Duque de Braganca, descendente de Sdo Nuno de Santa Maria. Casou com o seu primo, o Infante Fernando, Duque de Beja
e de Viseu, irmado de Afonso V, de quem teve varios filhos, nomeadamente o rei Manuel | e a rainha Leonor. D. Beatriz era
ainda bisneta de D. Pedro |, rei de Portugal, de Nuno Alvares Pereira e de Jodo de Gante, Duque de Lancaster. Através da
sua irma Isabel de Portugal, esposa de D. Jodo Il de Castela, era tia de Isabel, a Catdlica. Teve um papel activo na politica
dos reinados de D. Afonso V, D. Jodo Il e D. Manuel I. Ajudou a concretizar as pazes com Castela encontrando-se
pessoalmente com lIsabel, a Catdlica, acontecimento que conduziu a assinatura do Tratado de Alcagovas e Tergarias de
Moura. A Paz das Alcdgovas, celebrou-se na vila homdnima em 04-09-1479, entre D. Afonso V de Portugal e os Reis
Catolicos de Espanha. Este tratado p6s termo a questdo da Beltraneja e reconheceu a Portugal a posse da Madeira, Agores,
Cabo Verde, Guiné e reino de Fez, e a Espanha o senhorio sobre as Candrias e o reino de Granada. Desta sorte Castela
recebia em definitivo as ilhas Canarias (exploradas por Diego Garcia de Herrera em 1476), renunciando a navegar ao Sul do
cabo Bojador, ou seja, do Paralelo 27 no qual se encontravam as proprias ilhas.

125 Afonso de Portugal, o uUnico filho e herdeiro legitimo de D. Jodo Il e de D. Leonor, reis de Portugal, havia morrido
prematuramente em Santarém, a 13 de Julho de 1491. O rei tanto adorava este seu filho que, em sua homenagem,
baptizou de ‘Principe’ a ilha mais pequena do arquipélago de Sdo Tomé e Principe.

65



granjeios pessoais proprios tenham obrigado D. Leonor e D. Jo3o Il a concertar posi¢bes!?®.
D. Jodo Il partiu para Torres Vedras e dali mandou preparar uma armada chefiada por D.
Francisco de Almeida, até que se iniciassem as conversagdes entre os reinos de Portugal e de
Castela'?’. Cristévdo Colombo esteve com ambas as fac¢des e n3o forneceu aos Reis
Catdlicos informagdes correctas sobre a localizagdo das Indias enquanto decorreram as
negociacdes do Tratado de Tordesilhas?®. Colombo e a familia real portuguesa, com D. Jo3o
Il e seus conselheiros a cabeca, atrasaram deliberadamente a passagem de informacdes a

Espanha e aos reis Catdlicos (D. Isabel | de Castela e D. Fernando Il de Aragdo) a fim de o

acordo ser favordvel as pretensdes lusas.

Figura 6!° Figura 7130

126 A D, Leonor interessaria que a navegac3o portuguesa chegasse a india, pois a sua fortuna cresceria exponencialmente.
D. Fernando de Portugal, Duque de Viseu, seu pai foi filho adoptivo e herdeiro universal do Infante D. Henrique, o
Navegador. D. Leonor recebeu ainda grandes mercés dos reis D. Jodo Il, seu marido, e de D. Manuel |, seu irmao.

127 Cf. nota 111 desta Tese.

128 Sobre o Tratado de Tordesilhas assinado a 7 de Junho de 1494, veja-se sobre o assunto Adriano Moreira (1994). Veja-se
ainda (s.a.) (s.d.), «Colombo viveu na Madeira» in  GENEALL. O Convento de Jesus de Setubal foi palco da ratificagdo do
Tratado de Tordesilhas, em 5 de Setembro de 1494, pelo rei D. Jodo Il.

129 Nave central é ladeada a esquerda pela capela dos Ataide, o espago mais sumptuoso deste templo. A parede ostenta
ainda orgulhosa uma fantastica pedra de armas, no chdo as lapides tumulares lembram e guardam religiosamente os
ilustres desta casa, os tectos abobadados e nervurados mantém-se firmes como o préprio firmamento.

130 Deve-se a D. Antdnio de Ataide, 12 Conde da Castanheira, entre 1540 e 1550, a construgdo das capelas laterais onde
instala o seu pantedo de familia.

66



Quanto ao Convento da Castanheira, sabemos que estava ligado a familia dos
Ataides, onde tinha o seu pantedo!3!. Acontece que, segundo alguns estudiosos, os Ataides
estiveram envolvidos na conspiracdo de 1484 contra D. Jo3o II. O filho de D. Alvaro de Ataide
foi sentenciado de morte e executado em Setubal, como ja fizemos referéncia. Outros
exilaram-se em Sevilha e recebiam magnificas rendas dos Reis Catodlicos. Além disso, como o
comprova a documentagdo da época, tiveram ligagcdes a familia de Colombo e a Ferndo de
Magalhaes.

Dona Leonor estd ligada igualmente a dois ‘rebeldes’ com percursos similares:

- Cristovao Colombo que, depois de andar 14 anos a tentar convencer D. Jodo Il a
apoiar o seu projecto, fixou-se em Sevilha. Apds 7 anos de negociacdes conseguiu “vender”
0 seu projecto a Castela.

- Ferndo de Magalh3es saiu ainda jovem da Casa da Rainha Dona Leonor, andou pela
Asia ao servico de Portugal, tendo-se fixado depois em Sevilha. Apds longas negociacdes,
conseguiu também vender o seu projecto a Carlos V, imperador de Espanha.

Ambos contaram em Sevilha, e na corte espanhola, com o apoio da comunidade

portuguesa'®?,

131 Segundo Carlos Fontes (s.d.), op. cit., «o Convento de Santo Antdnio da Castanheira possui uma notavel quantidade de
tumulos, a maioria dos quais se encontram profanados, como o de Tomé de Sousa (1503-1579), primeiro governador-geral
do Brasil, ou até o de Joaquim Pedro de Quintela, o célebre Conde de Farrobo. A Igreja do convento funcionou, como
dissemos, de pantedo dos Ataides, envolvidos nas conspiragdes de 1483-84 contra D. Jodo Il. A magnifica capela funeraria
dos Ataides é um dos melhores exemplares do primeiro renascimento em Portugal. Neste convento encontram-se
sepultados, entre outros, Alvaro de Ataide e a sua esposa Violante de Tavora, o filho de ambos, o poderoso Antdnio de
Ataide (1500-1563), 12. Conde da Castanheira, valido de D. Jodo lll. O influente Jorge de Ataide, bispo de Viseu, capeldo-
mor e Inquisidor-mor ou Jeréonimo de Ataide, o 62. Conde da Castanheira. Um dos tumulos mais intrigantes é todavia o de
Lopo de Albuquerque, Conde de Penamacor, segundo alguns parente de Colombo, que também fugiu para Castela em
1484. Lopo de Albuquerque teve conhecimento ou participou na conjura contra D. Jodo Il (1484), na sequéncia da qual foi
supostamente "executado" em Montemor-o-Novo o seu irmdo Pedro de Albuquerque (Almirante). Refugiou-se em Castela,
andando depois pela Flandres e Inglaterra, onde acabou por ser preso na Torre de Londres, justamente no seguimento de
um pedido de D. Jodo Il ao rei inglés. O Principe Perfeito solicitou que o mesmo fosse trazido para Portugal, o que lhe foi
negado. Devido a pressdes dos reis catdlicos, Lopo de Albuquerque acabou por ser solto, fugindo para Barcelona, quando af
se encontravam os reis catdlicos, ao tempo da entrega de Perpinhdo, seguindo depois para Sevilha onde tinha a sua mulher
e filhos.

A data que consta na sua pedra tumular é falsa. Esta nela escrito que o conde faleceu a 8 de Maio de 1493, isto é, menos de
trés meses depois do encontro entre a Rainha e Colombo, mas na realidade ele continuava vivo em Castela, onde sé tera
falecido em 1496. O que terd motivado a decisdo de ocultar a ida de Lopo de Albuquerque de Inglaterra para Espanha,
dando-o como morto? E importante recordar que o seu filho adoptivo - Diogo Mendes de Segura - foi o secretario particular
de Colombo, e serd também secretério do seu filho Diogo (Diego Colon).» Acerca do conde de Penamacor veja-se Garcia de
Resende (1902), op. cit., vol. |, p. 132 e vol. II, pp. 6-8.

132 Refira-se que o Convento de Santo Antdnio, hoje propriedade particular, na posse de descendentes do navegador Vasco
da Gama, conserva ainda recantos pitorescos, mas foi notavel, sobretudo pela igreja quinhentista, pantedo dos Ataides
como ja anteriormente referencidmos, na qual existe também uma belissima capela de estilo renascentista erigida pela
mesma familia; a capela do Senhor da Boa-Morte é um templo modesto, mas com alguns motivos de interesse,
nomeadamente os seus azulejos seiscentistas, em que se destacam alguns com figuras humanas.

67



Quanto a D. Anténio de Ataide, 1.2 conde da Castanheira, como ja referimos, recebeu
a primeira educa¢do no pago real, sendo D. Jodo ainda principe, com quem entdo muito
convivera. Tinham ambos quase a mesma idade, e esta convivéncia granjeara-lhes
mutuamente uma verdadeira afei¢do. Por isso o rei D. Joao Ill Ihe concede, em 1521, o titulo
de 1.2 conde da Castanheira, nomeando-o nessa altura seu embaixador em Franc¢a'33. Do seu
casamento com D. Ana de Tavora teve, além do sucessor no titulo, o bispo de Viseu e
capeldo-mor D. Jorge de Ataide. Saindo entdo da corte, retirou-se D. Antdnio de Ataide para
o convento de Santo Antdnio da Castanheira, e ali faleceu a 20 de Janeiro de 1603, jazendo
na capela-mor.

Mas, o século XVI, que trouxe a Portugal tantas gldrias, ha-de arrasta-lo também para
as maiores desventuras. Filipe Il de Espanha, «um dia depois de receber as noticias de
Alcacer-Quibir'34, [...] foi para Madrid e deu ordens ao Marqués de Santa Cruz para levar as
galés andaluzas para a costa africana, a fim de proteger os fortes portugueses'3>», uma vez
que a batalha pelo Norte de Africa estava perdida. O rei espanhol concentrou toda a sua
atencdo na peninsula e pediu a Cristdvao de Moura, um dos assessores de maior confianca

de Filipe Il, que sondasse a situac3o®®. Durante a crise de 1580, Cristévdo de Moura

133 0 1.2 conde da Castanheira parece ter compreendido que o estabelecimento da Inquisigdo em Portugal ndo seria de
forma alguma benéfica para o pais. Em 26 de janeiro de 1531, Portugal foi sacudido por um violento terramoto. Houve logo
interesses e opiniGes, nomeadamente de frades mais extremados que interpretaram a ocorréncia do sismo como castigo
divino pela benevoléncia da Coroa face aos pecados cometidos pelos cristdos-novos. Os fortes clamores do dramaturgo Gil
Vicente contra estes juizos ndo tiveram sucesso, bem como o favor que importantes cortesdos dirigiam aos cristaos-novos,
entre eles, os vedores da Fazenda, Fransisco de Portugal, conde Vimioso, e Antdnio de Ataide, futuro conde da Castanheira,
e o secretdrio de Estado, Antdnio Carneiro, todos do Conselho do Rei. Cf. Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva 2013: 29. Em
1533, «D. Jodo Ill concedeu ao conde da Castanheira a faculdade de autorizar o embarque deles para a india, numa
plausivel tentativa de o isolar dos cortesdos contrérios a Inquisicdo.» Vide Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva (2013), op.
cit., 32. Em 1536, o conde da Castanheira avesso as crueldades desmesuradas praticadas pelo Santo Oficio em Espanha,
intercedeu com o Duque de Braganca junto de D. Jodo Ill e de Dona Catarina a favor do pedido do poderoso mercador Pero
Alvares, o «judeu grande» de Evora: a Inquisi¢io portuguesa ndo devia repetir as crueldades praticadas no pais vizinho.
Veja-se Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva (2013), op. cit., 52.

134 Fernando Garcia de Cortazar e José Manuel Gonzalez Vesga 2017: 257.
135 Vide Henry Kamen 2008: 240.

136 Filho de D. Luis de Moura, alcaide de Castelo Rodrigo, Cristovdo de Moura Corte Real foi muito jovem para Espanha, na
comitiva da princesa D. Joana, mde de D. Sebastido. Quase toda a sua vida de adulto foi vivida como fidalgo na corte de
Filipe Il de Espanha, de quem era amigo e conselheiro pessoal. S6 em 1598, ano em que faleceu o monarca ibérico, tornou a
residir em Portugal. Foi depois Vice-Rei de Portugal, habitando em Lisboa e em Queluz, entre 1600 e 1603 e entre 1608 e
1612. D. Cristévdo de Moura ficou reconhecido pela habilidade, sagacidade e extrema competéncia. E, além disso,
rememorado como um instrumento do poder espanhol e da Casa de Austria, a que, diga-se, era mais apegado do que a
qualquer nocdo de pétria. A sua lealdade n3o era para com Portugal ou Espanha mas para com os Austrias. D. Cristévdo de
Moura havia-se estabelecido em Espanha, em 1554, e é considerado por muitos como o responsdvel pela diplomacia de
Filipe Il de Espanha junto a nobreza portuguesa, sustentando as emulagGes politicas entre o Prior do Crato e o Duque de
Braganca, e agregando personagens-chave da sociedade portuguesa e do governo para a causa do soberano espanhol. A
sua inteligéncia e perspicdcia sdo reconhecidas por bastantes estudiosos do assunto em questdo. Como gratificagdo pelas
obrigagOes outorgadas por este gentil-homem portugués a causa espanhola durante a crise de sucessdo de 1580 foi feito

68



conseguiu que alguma da alta nobreza portuguesa se unisse a causa de Filipe Il. Diz-nos

137

Martinho Vicente Rodrigues'*’ que «a importancia do papel desempenhado por Cristévao de

Moura, como agente de Filipe Il, na sua subida ao trono portugués, € uma realidade

138 5, Subornou ainda alcaides e

reconhecida pelos proéprios historiadores espanhdis
governadores de fortalezas com ouro espanhol. Os seus inimigos chamavam-lhe "o demdénio
do meio-dia", observado como um fidalgo renegado e pérfido a patria'%.

Depois do desastre de Alcacer-Quibir e do desaparecimento do ‘desejado’ que nao
havia deixado descendéncia, o mais directo herdeiro vardo era o tio-avo de D. Sebastido, o
cardeal Henrique, com 67 anos de idade, que foi proclamado Rei em fins de Agosto?°, O
estado de saude de D. Henrique era muito débil. Cristévao de Moura relatou que o cardeal,
ao ser nomeado rei, quase morreu de susto!*'. D. Henrique ainda pediu autorizacdo a Santa
Sé para se casar, mas esta foi-lhe negada. Saliente-se que o facto das relacdes entre Filipe Il

e o Papa Gregorio Xlll serem privilegiadas, intercedeu a favor das intengdes do rei espanhol

gue jamais pretenderia ver o seu tio Cardeal e rei de Portugal casado e com descendéncia.

conde de Castelo Rodrigo por D. Filipe | em 1594. O titulo foi extinto pela elevagdo do conde D. Cristévdo de Moura a 1.2
marqués de Castelo Rodrigo, titulo criado por carta de 29 de Janeiro de 1600 de D. Filipe Il.

137 Sobre a crise sucessoria de 1578-1580 vide M. V. Rodrigues 2001: 53-71.

138 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 54. Este mesmo autor (2001), op. cit., p. 54 apud J. M. Rubio 1939: 181 afirma
textualmente «”Felipe Il, para realizar la incorporacion de Portugal tuvo un auxiliar importantisimo en don Cristobal de
Moura, razon por la que parte de la gloria de aquel hecho se le debe con justicia atribuir.” »

139 Em 1640 com a Restauragdo, a turba demoliu o seu paldcio em Castelo Rodrigo, tal era a repulsa que a sua figura ainda
suscitava, embora ja tivesse falecido ha quase trinta anos. Os seus descendentes fixaram-se para sempre em terras
espanholas e os bens da familia foram confiscados.

140 Em termos da politica expansionista portuguesa, D. Sebastido manteve um rumo cruzadista e retomou a intervengdo
militar em Marrocos, firmada na percepcio da ameaca do expansionismo do Império Otomano no Norte de Africa. O rei
portugués deve ter-se apercebido da poderosa e continua ascensdo territorial Otomana que compreendia no seu auge, nos
finais dos séculos XVI principios da centdria de XVII, uma drea de 5 000 000 km? e se estendia do estreito de Gibraltar, a
oeste, ao mar Céspio e ao golfo Pérsico, a leste, e desde a fronteira com as actuais Austria e Eslovénia, no norte, aos actuais
Suddo e Iémen, no sul. Em 1560, seis anos antes da morte de Solim3do, o Império ‘Turco’, somado com paises islamicos que
aceitavam o Califado e a prote¢do Otomana, cobria quase a metade da superficie da Terra, indo de Dakar até Manila e do
Zimbabue Antigo até Kazan. E muito provavel que os ‘Turcos’ preparassem desde ha muito uma espécie de tenaz sobre a
Europa com uma das pontas nas cercanias de Viena de Austria e a outra a ser — em certo sentido — organizada no Norte de
Africa, base de ataques constantes as costas e armadas lusas. As acces contra os interesses portugueses eram também
notdrias no Oriente. Ndo nos podemos esquecer da expedi¢cdo Otomana a Achém, em 1565, na sequéncia de um pedido
diplomatico enviado pelo sultdo Alauddin Riayat Syah al-Kahhar, solicitando a ajuda de Solimdo, o Magnifico, contra o
dominio portugués em Malaca. Uma tentativa de refrear esse enorme poder ‘Turco’ levou o rei de Portugal a bater-se em
Alcacer-Quibir. Em 1578, houve decerto — segundo a opinido de alguns — um desejo de gldria e de fervor religioso, mas
também um legitimo designio na defesa dos interesses nacionais, pois o Califado havia atingido uma extensdo que se
estendia do oceano Atlantico até o indico o que colidia com as conveniéncias lusas. Os combatentes foram os portugueses
liderados pelo rei D. Sebastido aliados ao exército do sultdo Mulay Mohammed (Abu Abdallah Mohammed Saadi Il, da
dinastia Saadiana) contra um grande exército marroquino liderado pelo Sultdo de Marrocos Mulei Moluco (Abd Al-Malik,
seu tio) com apoio otomano.

141 Vide Henry Kamen (2008), op. cit., p. 240, partilha esta opinido, reforcando a sua ideia com as seguintes palavras:
«Henrique era surdo, meio cego, desdentado, senil e afligido pela tuberculose.»

69


http://pt.wikipedia.org/wiki/Estreito_de_Gibraltar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_C%C3%A1spio
http://pt.wikipedia.org/wiki/Golfo_P%C3%A9rsico
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81ustria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Eslov%C3%AAnia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sud%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/I%C3%AAmen
http://pt.wikipedia.org/wiki/Terra
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dakar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manila
http://pt.wikipedia.org/wiki/Zimb%C3%A1bue_Antigo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Kazan
http://pt.wikipedia.org/wiki/Atl%C3%A2ntico
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Portugueses
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sebasti%C3%A3o_de_Portugal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulay_Mohammed
http://pt.wikipedia.org/wiki/Saadianos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulei_Moluco
file:///G:/00%20-%20A%20TESE%20VERA%20VERA/1%20-%20TESE/otomano

Varios pretendentes porfiavam pela posse do reino quando o rei morreu em 1580,
mas s0 cinco firmavam as suas pretensées em fundamentos plausiveis:

- D. Catarina, Duquesa de Braganca, era neta por varonia de D. Manuel |, por ser filha
do infante D. Duarte e da infanta D. Isabel de Braganga;

- Filipe Il que era filho de Carlos V e da infanta D. Isabel, filha primogénita do rei
Manuel | de Portugal;

- O Duque de Sabdia, D. Manuel Felisberto que era filho da infanta D. Beatriz,
segunda filha de D. Manuel | e do duque de Sabdia;

- Dom Anténio, Prior do Crato, filho de uma plebeia Violante Gomes e do infante D.
Luis, sendo este filho do mesmo rei D. Manuel |. Apesar da sua condicdo de bastardo D.
Antonio foi ainda em vida de D. Jodo Ill reconhecido por este monarca como filho legitimo
do infante D. Luis, tendo-lhe sido autorizado a utilizacdo do ‘seu brasdo e escudo limpo'*%;

- O Duque ou Principe de Parma, D. Alberto Rainuncio, neto por parte de mae do
Infante D. Duarte, filho do mesmo rei D. Manuel;

- A rainha-made de Franga, D. Catarina de Médicis, que aparece como candidata por
fazer remontar a sua ascendéncia a D. Matilde de Bolonha, que fora casada com D. Afonso |l
e que apresentava uma ligacdo ja longinqua no que diz respeito as pretensdes de ascensdo
ao trono de Portugal.

Destes varios que apresentavam titulos valiosos, sé trés disputavam seriamente a
coroa: Filipe Il, o prior do Crato e a duquesa de Braganc¢a#3.

Depois de D. Henrique, era D. Filipe quem tinha mais direitos legais ao trono, por via
materna. O rei de Espanha estava decidido a fazer valer a sua posicdo perante os
pretendentes portugueses, D. Anténio de Portugal, mais conhecido pelo cognome de Prior
do Crato, e uma sobrinha Dona Catarina, casada com o Duque de Braganca'**. Filha do

infante D. Duarte, duque de Guimaraes, e da infanta D. Isabel, nascida em 1540 e falecida

142 Cf. Margarida M. Ramalho 2014: 121. Diz-nos a agora supracitada autora na pégina 125 que «o facto de ser reconhecido
como filho legitimo do infante D. Luis era, para ele, um enorme trunfo. [...] No entanto [...] o Cardeal-Rei, que “sempre lhe
teve asco por dizerem que era mundano”, ndao sé contestou a sentenga como, por carta régia de 23 de novembro de 1579,
lhe retirou “todas as jurisdiges, honras, prerrogativas, rendas, assentamentos, tengas, privilégios, liberdades, e todas as
mercés de que beneficiava D. Antdnio; decretou ainda a sua desnaturalizagdo, colocando-o na situagdo bizarra de
estrangeiro no préprio pais, expulsando-o da capital, declarando-o rebelde e sem quaisquer direitos ao trono.”»

143 £ certo que quer D. Antdnio, prior do Crato, quer D. Catarina de Braganca poderiam ter chegado ao supremo poder
régio. Provavelmente momentos houve que quase o tangeram, todavia as conjunturas levaram a que D. Filipe Il de Espanha
se tornasse rei de Portugal. Presumivelmente e foi por um triz, se as conjun¢des se tivessem alterado, os Ataide teriam
mudado as suas posi¢des, contrariados ou ndo. Tudo se mitigaria e sempre assim foi na lusa matria.

144 \Veja-se Henry Kamen (2008), op. cit., p. 240.

70



em 1614, D. Catarina casou, em 1563, com o duque D. Jodo, tornando-se assim a 6.2
duquesa de Braganca'*®. Depois da anexac¢do de Portugal por Filipe Il de Espanha os duques
recolheram-se em Vila Vicosa. Apds a morte de D. Jodo, D. Catarina declinou propostas de
casamento do rei de Castela, refirmando o direito do seu filho, o duque D. Teodédsio, a Coroa
portuguesal.

Quanto a D. Antdnio de Portugal, Prior do Crato, filho do Infante D. Luis e neto de D.
Manuel |, tendo sido um dos candidatos ao trono portugués durante a crise sucesséria de
1580, foi aclamado rei de Portugal pelo povo, no castelo de Santarém?!4’. Pedira ao povo que
o aclamasse apenas regedor e defensor do reino, mas ja o povo rejubilava e o queria como
rei. «O acto de aclamacdo foi, sim, ditado por uma consciéncia popular de sentimento
nacional, perante o dramatismo da hora que o pais vivia, sobretudo devido a noticia
prematura da invasdo do solo patrio pelo duque de Alba'*®.»

Segundo M. V. Rodrigues «nao foi, como querem fazer crer historiadores afectos a
causa de Filipe Il, um acto de rebeldia popular, um motim com o intuito de impor, pela forga,
o candidato que o estigma de bastardo real colocava fora do direito sucessério.'**» D.
Antdénio de Portugal é aclamado também em Lisboa, Setibal e em numerosos outros

lugares. D. Anténio a dada altura recupera alguma forca e obriga os apoiantes de Filipe Il,

145 Cf. GENEALL (s.d.). D. Catarina era muito instruida nas ciéncias de Astronomia e Matematica e nas linguas latina a
grega, e mandou edificar o convento dos religiosos carmelitas descalgas em Alter do Chdo. Teve um papel relevante na crise
da independéncia, depois do desaparecimento de D. Sebastido, ao pelejar para que lhe fossem reconhecidos os seus
direitos ao trono, mandando embaixadores a Inglaterra, a Franga, e a Santa Sé.

146 Ainda em relagdo a D. Catarina de Portugal, destaca-se que D. Teoddsio I, seu filho, esteve presente na batalha de
Alcacer-Quibir com apenas 10 anos de idade. Por morte de seu pai, tornou-se Duque de Braganga, em 1583. O jovem
Teoddsio parecia ser o aspirante ao trono portugués com mais hipoéteses de o herdar, em 1580, por morte do Cardeal-Rei
Henrique de Portugal. Possivelmente e por isso mesmo, Filipe Il sé autorizou a vinda de Teoddsio para Portugal, depois de
ver certificada a sua posicdo como rei. Esteve detido amigavelmente em casa do duque de Medina-Sidénia. Retornou
depois a Vila Vigosa, em 1580, quando Filipe |l de Espanha subiu ao trono de Portugal como rei. Depois de viuva, D. Catarina
assumiu a lideranga da Casa de Braganga, pois o filho era entdo de tenra idade. Filipe Il de Espanha tinha entrementes
proposto casamento a D. Catarina, todavia a duguesa ndo anuiu. O fundamento essencial para esta recusa foi talvez o de
conservar o direito que D. Teoddsio tinha a coroa portuguesa, porquanto se este casamento se efectivasse era testemunho
de que a Casa de Braganca anuia o facto de Filipe Il de Espanha ter sido aclamado rei de Portugal. O rei espanhol nomeou o
filho de D. Catarina como o 13.2 Condestavel de Portugal para que este zelasse pela seguranga do reino e defendesse Lisboa
dos ataques de outros postulantes ao trono luso, incluindo Anténio I, Prior do Crato, que tinha o auxilio do corsario inglés
Francis Drake.

147 Sobre o assunto veja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., 51-71. Veja-se também Joaquim Verissimo Serrdo 1979: 89.
148 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 56.
143 Veja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 56.

71



entre os quais se encontra D. Jorge de Ataide, a fugirem para Setubal*°. Todavia, na opinido
de M. V. Rodrigues

«ndo dispunha, D. Antdnio, de forgas organizadas, com armamento capaz, nem de recursos

financeiros para o obter. Encontrava-se rodeado de traidores que comprometiam o sucesso da causa.

N&do tinha condig¢des para resistir a marcha do inimigo que se desdobrava em duas frentes: o exército

comandado pelo duque de Alba dominava todo o Sul do pais, até Setubal. A frota castelhana, sob o

comando de D. Alvaro de Bazan, marqués de Santa Cruz, sitiava a barra do Tejo, acabando por tomar

as fortelezas de Cascais, Sdo Julido da Barra, Caparica e Belém, apertando cada vez mais o cerco a
Lisboa®®l.»

D. Henrique, o Cardeal-Rei, era pressionado pelos trés lados. Ndao acarinhava D.
Antodnio, pela circunstancia de ser filho bastardo. Pendendo para D. Catarina, temia, porém,
a possanca de Filipe Il. Sentindo-se cada vez mais enfermo, em Outubro de 1579, acomodou-
se nos Pacos de Almeirim, com o propdsito de naquele local reunir novas Cortes'>?. As
reunides dos procuradores dos concelhos verificaram-se, todavia, no convento de S.
Francisco, em Santarém®3. A 13 de Janeiro de 1580, quarta-feira, realizou-se a primeira
reunido dos procuradores as cortes de Almeirim, presididas por Febo Moniz, que na sua
alocucdo realgou o pesar e o pejo por haver no reino quem anuisse a governagao de Portugal
por rei estrangeiro. Ndao foram eleitos definidores nessa assembleia, pois reinava a
unanimidade de que todos necessitariam de participar de forma directa no critico dilema da
sucessdo. A 14 de Janeiro, os procuradores escolheram uma comissdo, constituida pelos
procuradores de Santarém, de Coimbra e do Porto®*, a fim de declararem ao Cardeal-Rei o

desiderato de que todo o reino usufruisse o direito de advogar na eleicio do monarca, na

150 Segundo José Pedro Paiva (2006), «Meanwhile, D. Antdnio, Prior of Crato, had mustered considerable support, especially
among ordinary people. [..] On 19 June 1580, stimulated by the bishop of Guarda, Jodo de Portugal, a group of his
supporters at Santarém publicly acclaimed him as the new king of Portugal. Four days later, he and his forces entered
Lisbon, where he was also received as king and began acting as Portugal’s new monarch (Veloso 1953: 151-153 and Serrao
1956).

At this moment, the governors and the various supporters of Philip Il around them (including the bishop of Leiria, Anténio
Pinheiro, and the former bishop of Viseu, Jorge de Ataide) escaped to Setubal, fifty kilometers south of Lisbon. A few days
later, on 17 July, the three governors who had clearly supported Philip Il from the beginning, and now, pursued by the
forces of D. Antdnio, had fled from Setubal, decided to declare Philip Il King of Portugal.»

151 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p.65.

152 Segundo M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 55 «a abertura das cortes em Almeirim teve lugar a 11 de janeiro de 1580, no
Paco Real e na sala denominada da Rainha. Magro, macilento e desfigurado pela febre, o Cardeal-Rei tomou assento em
cadeirdo de bragos, ostentando o ceptro na mado.» Sobre este assunto veja-se Q. Velloso 1946: 374-375 apud M. V.
Rodrigues (1997), op. cit., p. 55.

153 Sabe-se que os nobres e prelados ficaram aposentados em Almeirim, enquanto os procuradores dos concelhos tiveram
de ir para Santarém por falta de alojamento.

154 Manuel da Costa Borges e Antdnio Machado participaram por Santarém. Contudo, por ter assento no primeiro banco, a
entdo vila de Santarém é referida por Cristovdo de Moura entre as ‘cidades’ presentes, o que assevera a sua relevancia
social e politica. Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 55.

72



auséncia de herdeiro legitimo. Como o D. Henrique estava convicto de que esta posi¢ao do
terceiro estado fora animada pelo Prior do Crato, ordenou pregao por todo o reino, para
observancia da decisdo de desnaturalizacdo de D. Antdnio, Prior do Crato, e do emprego de
duras penas a quem lhe desse guarida. No dia 15 de Janeiro, o bispo de Leiria, D. Anténio
Pinheiro'®, difundiu junto dos procuradores a resposta da recusa de D. Henrique as
pretensdes de eleicdo do futuro monarca na falta de sucessor legitimo.

As forcas politicas portuguesas estavam, entdo, profundamente divididas e a
sensibilidade nacionalista, sobretudo o movimento encabecado por Prior do Crato, ndo se
conformava com a capitulacdo de Portugal ao poder de Filipe Il. Importancia decisiva em
todo o processo de andlise relativamente a situacdo vivida teve o bispo D. Jerénimo Osdrio,
altimo bispo de Silves'®®. D. Jerénimo Osdrio era uma personagem ilustre e que muitos ou
quase todos escutavam com muita atengao. As suas palavras eram sempre tidas em
conta’’. Na opinido deste grande humanista portugués dever-se-ia agir com o maximo de

cuidado, como era evidente, até porque a situacdo do reino era desesperada. Chegado as

155 Mesmo ainda muito antes das Cortes se realizarem em Almeirim e Santarém em 1580, num domingo, dia 6 de dezembro
de 1579, um frade ao pregar em Santarém, a revelia da hierarquia religiosa, comovendo os que o atentavam nas palavras
desfavoraveis para com Castela, atraiu sobre si os reparos dos agentes castelhanos. O bispo de Leiria. D. Anténio Pinheiro,
que aderira a causa espanhola, asseverou ao agente castelhano uma puni¢do modelar. Vide M. V. Rodrigues (2001), op. cit.,
p. 54, apud J. F. Marques 1986: 44.

156 D, Jerénimo Osério da Fonseca, Bispo do Algarve (Lisboa, 1506 — Tavira, 20 de Agosto de 1580) foi um humanista e
tedlogo portugués. Publicou varias obras, das quais se destacam De Nobilitate Civile Et Christiana (1542), De Gloria (1549),
De Justitia Coelesti (1564) e De Vera Sapientia (1578). Era filho de Jodo Osdrio da Fonseca e de Francisca Gil de Gouveia de
cujo casamento, promovido pela rainha D. Leonor (esposa de D. Jodo Il) e por D. Beatriz (mde da precedente e esposa do tio
do rei, D. Fernando, Duque de Viseu), nasceu outro filho, Bernardo da Fonseca. Impedidos de acompanhar seu pai, que fora
colocado como ouvidor-geral na india Portuguesa, por serem ainda criangas, D. Jerénimo e seu irm3o ficaram em Lisboa
onde foram educados pela mae. Na verdade, detentora de um grande ‘engenho’, D. Francisca Gil Gouveia enviou o seu filho
Jerénimo Osério, aos 13 anos, para Salamanca, grande centro de cultura e ciéncias, onde aprendeu latim e grego. Aqui, e ja
com 16 anos, iniciou o estudo de direito civil por indicacdo de seu pai, entdo regressado da india, embora nio fosse esse o
seu projecto de vida. Recorrendo a uma forte disciplina metodoldgica, conseguiu conciliar o estudo do direito com o dos
autores gregos e romanos. Depois de D. Jerénimo Osoério a sede mudaria para Faro, mais facil de defender dos ataques da
pirataria que entdo infestava as costas do ‘reino’ dos Algarves.

157 Ndo admira, pois com 19 anos, foi para Paris para se dedicar ao estudo da Dialéctica de Aristdteles e da Filosofia Natural.
Aqui atingiu um grande prestigio, sendo conhecido como o filésofo de Paris. Amigo de Inacio de Loyola, influenciou, mais
tarde, D. Jodo Ill de Portugal a chamar a Companhia de Jesus para Portugal. Fez estudos em Teologia cristd e os
conhecimentos da lingua hebraica permitiram-lhe ler as obras dos Santos Padres. Em 1537, D. Jodo Ill nomeou-o professor
de Sagrada Escritura na Universidade de Coimbra. Mais tarde foi para Bolonha e ai se manteve alguns anos, vivendo sempre
de forma muito recatada. Nesta cidade, comegou os Tratados da Nobreza civil e cristd, que dedicou ao principe D. Luis, de
cujo filho, D. Antdnio, Prior do Crato, foi educador. Aquando da morte de D. Luis, Jerénimo Osério tomou a decisdo de se
retirar para uma aldeia sertaneja, tendo sido muito criticado pelos amigos. Pertenceu a Mesa da Consciéncia e assinou
muitos documentos em nome de D. Henriqgue. Homem pouco ambicioso, por considerar que cada pastor devia apenas
deter uma igreja, pediu que a igreja de Tavares, que |lhe foi feita mercé pelo principe D. Luis, fosse entregue a outra pessoa.
Nomeado bispo de Silves, manteve sempre uma grande ligacgdo com os mais pobres facultando aos interessados a
possibilidade de estudar as linguas classicas e distribuindo esmolas e comida aos mais necessitados. Foi encarregado pelo
cardeal D. Henrique de secundar D. Sebastido | de Portugal na governagdo do reino. Esteve em Sevilha, Bolonha e Roma
onde foi recebido pelo Sumo Pontifice Gregério I. Foi também um politico e um contra-reformista, como se vé pelas suas
obras de cariz histérico, pedagdgico, e de exegese biblica.

73



Cortes de Almeirim com alguma antecedéncia, resolveu passar a texto escrito o que
tencionava dizer a D. Henrique de viva voz. Dai resultou a famosa carta que D. Jerénimo
Osdrio entregou ao cardeal-rei com data de 4 de janeiro de 1580, dias antes da reabertura
das Cortes'™®. Segundo o bispo de Silves era possivel a unido politica de Portugal com
Espanha (“Sujeitos ndo, unidos sim”), pois, na sua opinido, Portugal podia ficar com o seu
primor inteiro e Castela com o seu. Quando lemos o Borrador de D. Antdnio de Ataide
sentimos isso precisamente, uma continua defesa da lingua portuguesa, de Lisboa e dos
grandes autores portugueses. No fundo, D. Jerdnimo Osédrio defendia a solucdo da
monarquia dualista, tendo sido um humanista que soube associar a mundividéncia crista ao
seu interesse pelos problemas sociopoliticos do tempo. Nunca se deixou de sentir menos
portugués®>® pelas posicdes que tomou e a sua postura deve ter influenciado e em muito
outros dos seus compatriotas perante a crise tdo grave que ameacava Portugal de variadas
cobicas estrangeiras, quer na nossa orla maritima, quer nas nossas possessdes ultramarinas
«gue, na eventualidade de uma guerra nossa com Espanha, ficariam presa facil de Turcos,
Mouros e mesmo de cristdos; e, enfim, os grandes beneficios que resultardo de uma unido
geral de toda a Hispania®.»

Para o ultimo bispo de Silves o facto de Filipe Il ter nascido em Espanha, em
Valladolid, a 21 de Maio de 1527, ndo era objeccdo. A este propdsito escreve Sebastido
Tavares de Pinho: «Quanto a ele ser estrangeiro, o humanista observa: “Que faremos
guando nos faltar o natural?” E acrescenta mesmo: “El-rei Dom Felipe bem se pode chamar
natural portugués por parte de sua mae”1,»

Foi um periodo dificil para Portugal com multiplas divisGes, querelas e vingangas.
Perante a patente impossibilidade de manter um conflito bélico contra a suma poténcia
europeia da época, que era nessora Espanha, e tendo em conta, por outro lado, o
compromisso jurado por Filipe Il de Espanha de honrar os direitos socio-politicos dos
portugueses dentro de uma unido ibérica, Jerdnimo Osdrio questiona se nao seria preferivel

resolver «por nossa espontanea e livre vontade aquilo que tao facilmente pode ser resolvido

158 Cf. Sebastido Tavares de Pinho 1993: 313.

159 VVeja-se Sebastido Tavares de Pinho (1993), op. cit., p. 331.
160 |dem, Ibidem, p. 325.

161 |dem, Ibidem, pp. 317-318.

74



pela forcal®?» e entende que melhor é ficarmos unidos a bem, que sujeitos a mal. Jerénimo
Osodrio adiciona ainda outras razGes como sejam a preserva¢dao e mesmo o acréscimo dos
privilégios do povo portugués em geral, das prerrogativas da nobreza, conforme se entende
do juramento de Filipe I, e, segundo o bispo de Silves, se revela pelo exemplo certificado
com outros Estados j& unidos a Castela®®3.

Nem D. Catarina de Portugal, duquesa de Bragang¢a, nem D. Antdnio conseguiram o0s
seus intentos. Na crise dinastica de 1578 — 1581 os bispos portugueses, de inicio,
permaneceram profundamente divididos sobre esta questdo vital®*. De realcar o papel de
D. Jorge de Ataide'®®, bispo de Viseu, que comegou por manter uma orientagdo
relativamente secreta em relacdo a sua posicdo. Afirma José Pedro Paiva, «so, the only
bishop at the Lisbon Cortes supporting Philip Il was Miguel de Castro; so did the former
bishop of Viseu and head court chaplain (capelGo mor), Jorge de Ataide, though at this time
Ataide kept his decision relatively secret (Velloso 1946: 145, 206)6.»

D. Jorge de Ataide foi apoiante da causa de Filipe Il de Espanha nas suas pretensdes
ao trono de Portugal, ficando do lado de Cristévdo de Moura e de Fernando Alvarez de
Toledo y Pimentel, duque de Alba'®’. No entanto, ressalta-se que o Bispo de Viseu, D. Jorge
de Ataide, cuidadoso e temeroso de que se percebesse que estava determinado a apoiar a
candidatura de Filipe Il, escreveu a Crisévdao de Moura, mostrando o seu receio de ser
catalogado de ‘castelhano’, avancando: «a mor infimia que pode ter fidalgo portugués®®.»

Segundo Barbosa Machado®®, a natureza concedeu a D. Jorge de Ataide talento igual a

162 |dem, Ibidem, p. 325.
163 |dem, Ibidem.

164 Segundo Sebastido Tavares de Pinho (1993) op. cit. 330-331 «o que falhou nesta conjuntura foi o direito fundamental do
reino, que, segundo o historiador desta matéria Almeida Langhans, “era omisso num ponto bdsico para a seguranca do
mesmo reino: que a heranga da coroa s6 podia ser defirida legitimamente a um portugués ou portuguesa e que uma
descendente de rei portugués, casada com principe estrangeiro [que, no caso, seria D. Isabel de Portugal, mae de Filipe de
Espanha], com a nacionalidade, perdia o direito a coroa de Portugal.”»

165 Nasceu em Lisboa, filho de D. Antdnio de Ataide (1500 ou 1502 — 1563), 1.2 conde da Castanheira e de Dona Ana de
Tavora.

166 Cf., José Pedro Paiva (s.d.).

167 Segundo M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 60, «D. Fernando de Toledo, duque de Alba, “um habil general e um
sanguinario repressor”, frustrado na Flandres, teve, de Filipe Il, a oportunidade de vir a Portugal procurar a reabilitagdo do
desagrado que causara, na corte espanhola. Satisfazia a Filipe Il um dos meios necessarios para tomar Portugal — a espada,
enquanto, por outros, usava o dinheiro.»

168 |dem, Ibidem.

169 Djogo Barbosa Machado nasceu em Lisboa a 31 de Margo de 1682 e faleceu em Lisboa a 9 de Agosto de 1772. Foi um
além de presbitero secular catdlico, escritor e biblidgrafo portugués, autor da Bibliotheca Lusitana, obra de caracter
bibliografico e dada a estampa entre 1741 e 1758. E considerada pela maior parte dos especialistas como a primeira grande

75



«nobreza do sangue compreendendo na idade juvenil aquellas artes com que se acreditad os
anos mais provectos. Ordenado de Presbitero antes do tempo preciso para o Sacerdocio acompanhou
aos insignes Prelados, e famosos Theologos que a Magestade delRey D. Sebastiad mandou no anno de
1562. ao Concilio Tridentino. [...] Concluido o Concilio passou a Roma com a incumbéncia de reformar
o Missal, e Breviario Romano que |he cometera Pio IV. donde por morte de seu Pay partio para
Portugal, e sendo eleito Bispo de Viseu no anno de 15687°.»

Foi sagrado na igreja do Convento de Nossa Senhora da Graga com assisténcia de D.
Sebastido, a rainha Dona Catarina, a Infanta Dona Maria e toda a nobreza e Corte. Praticou
todos os decretos emanados do concilio de Trento, atitude que o levou a renunciar a Mitra,
em 1578. Nomeado capeldo-mor pelo cardeal D. Henrique, D. Filipe elegeu-o esmoler-mor,
presidente da Mesa da Consciéncia e Inquisidor geral, cargo a cuja dignidade renunciou para
D. Alexandre, filho dos duques de Braganca. D. Jorge de Ataide foi conselheiro de Estado de

Portugal em Madrid.

«[...] Sempre se ostentou igualmente amante da justica, e inimigo do interesse como se vio
com grande gloria do seu nome na repulsa de cem mil cruzados oferecidos pelos Christaos novos para
votar indiferentemente na suplica do seu perdao. Foy abbade Comendatario de Alcobaga de cuja
dignidade teve por sucessor ao Infante D. Fernando filho de Filipe Ill. de Castela. Lembrando de g o
celebre escritor load de Barros fora seu Padrinho de bautismo o mandou transferir da sepultura em
que jazia no termo da Cidade de Leiria para a Parochial Igreja de Alcobaca onde se a morte o nad
impidira determinava fabricar-lhe hum sumptuoso Mausoleo. Este generoso intento efeituou com as
cinzas de seus ilustrissimos Pays mandando levantar a sua custa duas maghnificas sepulturas em o
Convento de Santo Antonio da Castanheira, que eles tinhad fundado, onde esperad a resurrei¢ao
universal, e nellas Ihe gravou elegantes Epitafios dictados pela sua penna. Teve a gloria de sagrar Bispo
de Viseu a 21 de Margo de 1610 a seu sobrinho D. Jodo Manoel o quinto sucessor desta Mitra depois
que a renunciou. Nos ultimos anos padeceo o achaque de gotta até que enfermou gravemente, e
recebendo com alegre semblante a noticia de ser chegado o termo da sua peregrinagdo assistido do
seu Confessor o Padre Bartholameo Guerreiro da Companhia de Jesus se preparou com as armas dos
Sacramentos para ta6 formidavel conflicto conservando o juizo até espirar as 10 horas, e trés quartos
da noute de 17 de Janeiro de 1611. quando contava 76 annos de idade. Passados dous dias foy
transferido o seu Cadaver para huma sepultura raza, que mandou fazer junto dos Mausoleos em que
descansad as cinzas de seus ilustres Pays em o Convento de Castanheiral’®.»

O ouro de Filipe Il ia saciando o ‘oficio de depravacdo’. O ensejo era de
determinacgdes céleres, num contexto onde o mais forte era o venerado. «Governadores do

reino, eclesiasticos, fidalgos, capitdes de fortalezas, procuradores de cortes, vereadores de

obra de referéncia bibliografica com notas bastante amplas publicada em Portugal. De realgar que o trabalho de Barboasa
Machado teve grande impacto na difusao da literatura portuguesa e foi matéria de variadas actualizagGes e prossecugdes, a
mais célebre das quais é o Diciondrio Bibliogrdfico Portugués de Inocéncio Francisco da Silva.

170 Vijde Barbosa Machado, 1966: 792-793.
171 |dem, Ibidem, pp. 792-793.

76



cidades, tornavam-se, na maioria ao peso do ouro, cabouqueiros do dominio filipino’2.» Diz-
nos José Pedro Paiva que a D. Jorge de Ataide foram oferecidos mil cruzados anuais como

recompensa por apoiar o rei da linhagem dos Habsburgo:

«In Portugal, Cristdvao de Moura kept trying to convince some notable Portuguese figures to
declare for Philip Il and rewarded others by offering them privileges and even bribes. D. Jorge de
Ataide, the former bishop of Viseu, for example, was offered an amount of one thousand cruzados
yearly, according to a letter dated 25 January 1580 that he kept among his papers'’3.»

D. Jorge de Ataide, irmao do 2.2 conde da Castanheira, depois de uma longa auséncia
na corte espanhola, apds a morte de Filipe ll, regressou a Portugal em 1598. Estd sepultado
no Convento da vila de Castanheira do Ribatejo, no concelho de Vila Franca de Xira. D. Jorge
de Ataide deve ter tido um papel determinante na rapida ascensdo em cargos e honrarias
concedidas pelos Filipes quer em relagao ao seu irmdo quer em relagdo ao seu sobrinho, D.
Antdnio, autor do Borrador em estudo'’®. Foi abade do mosteiro de Alcobaca em 1594.17>
Governou a diocese de Viseu entre 1568 e 1578, periodo durante o qual mandou construir,
no Paco Episcopal do Fontelo!’®, corredores e celas do dormitério. Em 23 de Janeiro de
1569, D. Jorge de Ataide, bispo Viseu, sagrou a capela-mor da Igreja de Nossa Senhora da
Purificacdo, matriz de Bucelas”’.

Extremamente poderoso junto de reis e no seio da propria igreja, D. Jorge de Ataide
chegou a desafiar as ordens directas provindas da Santa Sé: «a 26 de Janeiro de 1564, o Papa
Pio IV procedeu a confirmagao dos decretos emanados do concilio tridentino, através da
bula Benedictus Deus e, em Junho do mesmo ano, remeteu ao rei D. Sebastido um exemplar

autenticado dos referidos decretos, solicitando-lhe que providenciasse a respetiva execucdo

172 \/eja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 57.
173 yjde José Pedro Paiva (s.d.), op. cit.
174 \Veja-se Republica Portuguesa - Patrimdnio Cultural (s.d.), Abades.

175 Relativamente a este assunto, em Manuel Candido Pimentel (2004), pp. 7-8, pode ler-se o seguinte: foi em Coimbra que
Amador Arraiz no «recolhimento do Colégio de Nossa Senhora do Carmo dos carmelitas de Coimbra [se] dedicou ao que
seria a edi¢do definitiva dos Didlogos, postumamente publicados, em 1604, cerca de quatro anos apds o0 seu passamento,
com dedicatdria ao bispo D. Jorge de Ataide («Comendatario perpétuo do mosteiro d’Alcobaca, capeldo-mor, e esmoler-
mor de sua Majestade, e do seu Conselho deEstado»), datada de 20 de Maio de 1600, impressos na oficina de Diogo Gomez
Loureyro, genro de Anténio Mariz, que a este sucedera na dignidade de mestreimpressor da Universidade.»

176 A titulo de curiosidade saliente-se que este edificio é hoje Solar do Vinho do D3o.

177 Vide Dire¢do-Geral do Patrimonio Cultural, (s.d.), Igreja matriz de Bucelas.

77



com brevidadel’®.» Por alvard datado de 12 de Setembro do mesmo ano, o monarca
«mandava dar todo o favor e ajuda para a execucdo dos decretos do concilio!’.»

Contudo, nao foi facil nem pacifica a criacdo desta nova instituicio de ensino nas
varias dioceses por implicar uma diminui¢cdo das receitas do bispado, uma vez que as rendas
necessdrias deveriam ser retiradas de «todos os fructos da meza episcopal e do cabido'8%.»
Esta resisténcia atrasou a funda¢dao do Seminario da diocese viseense, justificando que, em
1569, o Papa Pio V, através do Breve Cum Venerabiles, pressionasse o bispo D. Jorge de
Ataide para que procedesse a respectiva instituicdo «o mais breve possivel, atendendo mais
a utilidade da sua Igreja do que aos seus interesses particulares; porque os bens eclesidsticos
Ihe eram confiados, ndo como dominio proprio para os despender como quisesse, mas como
as razdes do seu cargo o pedissem?!8!,»

N3o obstante esta adverténcia papal, apenas seis anos depois, em 11 de Junho de
1575, D. Jorge de Ataide reuniu o cabido para diligenciar a funda¢do do Seminario. Porém, as
resisténcias dos capitulares continuavam, pelo que decorreram mais doze anos para que na
realidade se efectivasse o cumprimento do decreto tridentino. No dia 1 de Novembro de
1587, o bispo D. Nuno de Noronha instituiu o Semindrio da diocese de Viseu, que
«consagrou a Maria Sanctissima debaixo da invocacam e titulo de Nossa Senhora da
Esperanca’®2.» José Pedro Paiva descreve-nos que «desde o inicio, uma ambicdo sem limites
da Inquisicdo, [...] pretendeu estender ao maximo a sua area de intervencdo, o que teria
gerado conflitos e sobreposicdo de poderes com os tribunais episcopais ja existentes!8.»

A casa condal da Castanheira esteve profundamente afecta ao poderio dos Filipes®.

0 2.2 conde da Castanheira, D. Anténio de Ataide'® deve, em certa medida, a sua ascencdo

178 Cf. (s.a.) (2004), Vir a Ser Padre na Diocese de Viseu.

179 |dem, Ibidem.
180 |dem, Ibidem.

181 |dem, Ibidem.
182 |dem, Ibidem.

183 Cf, José Pedro Paiva (2002). Este estudioso refere que D. Jorge de Ataide esteve também envolvido na construgdo do
Seminario de Nossa Senhora da Esperancga (Maior) em Viseu, como bispo daquela Diocese. Veja-se ainda (s.a.) (2004), Vir a
Ser Padre na Diocese de Viseu. Sobre conflitos e traumas no Renascimento em Portugal veja-se Nair Castro Soares (2015),
op. cit., 131-168.

184 Vjde documento inserto, na pagina 87, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antonio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte,
Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-23, no qual se transcreve um alvara de D. Filipe I, onde se afirma que Ihe apraz por tempo de
dois anos, que o 2.2 conde da Castanheira possa usar e use dos privilégios que tiver por suas doagdes estando em posse
deles.

78



aos servicos que prestou a Filipe 1l de Espanha'®® e 3 influéncia de seu irm3o, D. Jorge de
Ataide, defensor da causa espanhola, que aceitou, em 1600, o cargo de inquisidor geral*®’. O
mesmo sucedeu com o 1.2 conde de Castro D’Aire. Alids, o bispo portugués deve ter
percebido desde cedo que a Inquisicdo Portuguesa dependia, na sua época, muito mais do
poder régio do que da Santa Sé, o que de certo modo ndo lhe agradaria inteiramente.
Porém, defender determinadas causas, como as dos cristdos-novos ou ndo estar de acordo
com certos pontos de vista politicos arvorados pelos Filipes e seus esbirros, ter-lhe-a custado
presumivelmente muitas prerrogativas. Assim, a ideia de ficar de fora e deixar a governacgao
do pais na mao de outros ou de, pelo contrdrio, serem os portugueses a fazé-lo, deve ter
pesado quer no espirito de D. Jorge de Ataide'®®, quer no do seu irm3o e também do seu
sobrinho'®. Havia que dissimular, aproveitar privilégios pessoais e familiares, governar o
reino e tomar conta do império, ainda que o rei fosse natural. Ndo foi por acaso que as

ac¢Oes directas de D. Antdnio de Ataide, 1.2 conde de Castro D’Aire, levaram a criagdo de um

185 \Veja-se o documento inserto, na pagina 73, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicacdo na Revista Artciencia n.2 22-23, onde se
treslada um alvard de confirmagdo de contrato de casamento de D. Sebastido e D. Henrique sobre o 2.2 conde da
Castanheira, concertado para casar com D. Maria de Vilhena filha de D. Luis Fernandes de Vasconcelos e de D. Branca de
Vilhena.

186 Cf. documento inserto, na pagina 103, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Anténio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte,
Ciéncia e Comunicagéo n.2 22-23, onde se treslada uma carta em que Sua Majestade D. Filipe | fez D. Anténio de Ataide do
seu Conselho.

187 Vide Pedro Cardim et al. (2013). Lépez-Salazar Codes & Ana Isabel (2009) declaram o seguinte em relagdo ao Santo Oficio
no tempo dos Filipes: «em 1599, o papa Clemente VIII, a pedido de D. Filipe Ill, revogou todas as licengas concedidas aos
bispos para poderem residir fora das suas dioceses» como se pode verificar na obra Bullarium Romamnum, Roma, Typ.
Mainardi, 1735, tomo X, p. 478-481. Como consequéncia, D. Anténio Matos de Noronha, inquisidor geral, e D. Pedro de
Castilho, presidente do Desembargo do Pago, tiveram de renunciar aos seus cargos para conservarem os seus bispados,
respectivamente de Elvas e de Leiria. As razGes destas mudangas foram tanto politicas como religiosas. Relacionavam-se
com as transformagdes motivadas pelo inicio da privanga do duque de Lerma e da sua politica de feituras e com o contexto
politico portugués, isto é, com as pressdes dos cristdos-novos para conseguirem um perdao geral das culpas de judaismo.
Mas, em nosso entender, o motivo principal e primeiro era de cariz religioso. D. Filipe Ill, como o resto dos monarcas da
casa de Austria, considerava que os prelados deviam residir nas suas igrejas. Nesse momento, abriu-se um periodo de crise
no cargo de inquisidor geral que ndo se resolveu até a chegada a Lisboa de D. Pedro de Castilho, em finais de 1604. A partir
de D. Pedro de Castilho, todos os inquisidores gerais tiveram que renunciar aos seus bispados para poderem exercer o
cargo no Tribunal da Fé.» Ainda segundo Ana Isabel Lopez-Salazar Codes «no dia 12 de Fevereiro de 1600, Clemente VIl
destituiu D. Antdnio Matos de Noronha do cargo de inquisidor geral. Poucos dias antes, tinha nomeado D. Jorge de Ataide
para o substituir. Archivio Segreto Vaticano (ASV) - Segreteria dei Brevi (SB), vol. 292, fl. 62r-65r: Breve Cum nos nuper (7-II-
1600). ASV - SB, vol. 359, fl. 98r-98v: Breve Ecclesiarum praesulatus (12-11-1600).»

188 \/eja-se o documento inserto, na péagina 99, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicacdo na Revista Artciencia n.2 22-23, onde se
apresenta o treslado de uma carta que Sua Majestade D. Filipe Il escreveu ao seu embaixador sobre D. Jorge de Ataide
capeldo-mor e onde se expressa a ‘admiragao’ que o rei nutria pelo tio do 2.2 conde da Castanheira.

183 Os principais representantes da nobreza de Portugal serdo convidados a empossar altos cargos.

79



corpo de tropas (hoje fuzileiros) constituidas sé por portugueses e por eles comandada'®. As
decisdes, sabémo-lo, tomam-se de acordo com as situagdes em curso. Mais se acrescenta
que D. Jorge deve ter permitido a D. Antonio, devido ao cargo e importancia que tinha,
acesso a importante biblioteca de Alcobaga, no sentido de permitir ao 5.2 conde da
Castanheira a redacdo da sua Arte Poética, onde defende acerrimamente a lingua e os
autores portugueses bem como a exceléncia da cidade de Lisboa.

A convergéncia dos destinos conduziu que a politica de matrimdnios entre o reino de
Portugal e Espanha sempre abonasse a favor de uma unido dindstica a fim de facilitar a
sucessdo do trono. A quase todas as classes sociais interessava, por questées econdmicas,
uma monarquia dual, que surgiria em 1580, quando Filipe Il de Espanha se tornou também
rei de Portugal.

A excepcdo foram as camadas populares que ficaram sozinhas contra este
movimento de fusdo. A susceptibilidade destes perante tudo o que recordasse a infiltracao
castelhana tinha-se manifestado com clareza em vdrias ocasides durante o reinado de D.
Jodo Ill e a menoridade de D. Sebastido. As camadas populares iam pouco a pouco
acumulando um édio que, em qualquer instante, podia estalar em motins e revoltas. Por isso
as classes dominantes, receosas da ira popular, evitaram dar-lhe armas, mesmo que fosse
para defender a patria comum.

O clero e a nobreza estavam, nessa altura, enfraquecidos moral e economicamente
depois do desastre de Alcacer-Quibir e por isso mesmo tinham todo o interesse nesta unido.

A burguesia, como os dois paises estavam orientados para a expansdao maritima, tinha agora

190 Em Francisco Contente Domingues & Indcio Guerreiro (1988), podemos ler o seguinte: «Para prover as necessidades da
sua marinha D. Manuel | agrupou-os num corpo especial, os bombardeiros da némina (29.1.1515), mas a sua inser¢do no
aparelho militar so se viria a regularizar com a criagdo do trogo de artilheiros em 1675. / Quanto aos soldados que seguiam
a bordo tendo a india por destino, participavam naturalmente nas ac¢des militares, porquanto s no século XVII e por
iniciativa de D. Antdnio de Ataide se veio a criar um corpo militar vocacionado para prestar servico nos navios desta e de
outras Carreiras.» A asseverar esta circunstancia, da autoria do cénego e chantre da Sé de Evora (1608-1609), encontramos,
na Biblioteca Publica de Evora, no Cédice Clll, 2-19, fls. 153-154, um capitulo intitulado «cousas sucedidas em Portugal, e
nas mais Provincias do Occidente de Mar¢o de 1621 até Fevereiro de 1622.» Ai se faz um relato de acontecimentos
relativos a Margo e Abril de 1621 e se fala da subida ao trono de Filipe IV de Espanha. Veja-se o documento inserto, na
pagina 119 da obra Subsidios para uma Biografia de D. Anténio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde da
Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-
23, onde se apresenta o traslado acerca da criagdo do Tergo da Armada da Coroa de Portugal.

Como se pode ler no documento [em linha]: http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm, os fuzileiros eram «os
soldados do mar, os marinheiros do fuzil, os combatentes de infantaria que constituiram a base de todas as batalhas
travadas no indico, na costa africana e agora na América do sul. / Aos actuais fuzileiros cabe-lhes a honra e a
responsabilidade inerente a heranga que lhes vem directamente destes combatentes das naus do século XVI e XVII. [...] Mas
os fuzileiros podem ainda reclamar como seu um outro legado importante: o facto de que o Ter¢o da Armada da Coroa de
Portugal foi a primeira unidade organizada com caracter permanente em Portugal.» Refira-se que o corpo de Fuzileiros da
Marinha Portuguesa comemora todos os anos a efeméride.

80


http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm

a oportunidade de explorar novos mercados e comprar novos produtos como a prata
espanhola do México e do Peru.

Para ambos os paises, uma unido significava também uma forma de melhor se
poderem defender contra os verdadeiros inimigos que eram os holandeses, os ingleses e os
franceses.

De ambas as partes se entende que esta aproximag¢ao ndo é genuina, pois 0s
portugueses ndo pretendem perder a sua independéncia. No entanto, os interesses
econdmicos camuflaram esse sentido patriotico®®?.

A monarquia dual ficaria selada para todo o sempre entre as duas nagdes ibéricas,
assim se conjecturou em 1580. A unido de Espanha e Portugal sob a coroa espanhola ficou
selada na carta patente dada por Filipe Il, em Lisboa, a 12 de Novembro de 1582.
Teoricamente as negocia¢des foram excelentes para Portugal, pois poucas vezes a soberania
de um povo que se une a outro mais poderoso terd ficado melhor protegida do que a
soberania portuguesa na carta acima citada.

Todavia, rapidamente, Portugal se apercebeu de que as promessas de Filipe Il
ficariam apenas nas palavras. A auséncia quase permanente da familia real em terras lusas,
presidios e fortalezas portuguesas em maos espanholas, a presenca permanente de tropas
espanholas, empréstimos forcados e tributagdes sempre aumentadas, foram alguns dos
incumprimentos vivenciados ao longo dos sessenta anos da monarquia dual. Afinal, durante
esse vasto periodo, muito do que ficou gizado, jurado e selado no papel e formalmente em
actos de grande aparato politico haveria de ser posto em causa e Espanha nunca se inibiu de
pOr em causa os superiores interesses dos portugueses em proveito préprio. Nao serd por
acaso que D. Antdénio de Ataide defenderd no seu Borrador — ja o afirmamos — Lisboa, a
lingua portuguesa, os seus grandes autores e cultistas.

Com a retirada dos centros de decisdo, foram-se os focos -culturais e,
consequentemente, também os ‘cérebros’ lusos, que deixam de ter campo de actuacao em
Portugal e rumaram a Espanha para poderem realizar obra. Isto originou uma importante
guebra na cultura para os portugueses. A fuga de ‘cérebros’ para a corte espanhola era mais
do que evidente. A forca centripeta de Madrid assim o ‘sentenciava’. Ou se ia para junto do

rei de Espanha ou se perdia o vento que levava de feicdo os aristocratas ou a pequena

191 Veja-se sobre o assunto Pilar Vadsquez Cuesta, A lingua e a cultura portuguesas no tempo dos Filipes. Mem-Martins:
PublicacGes Europa-América, 1988. Para mais informagdo vide Ana Isabel Buescu (s.d.).

81



nobreza até aos altos cargos administrativos. Lisboa parou sem a agitacdo das festas na
corte e tornou-se provinciana. Os nobres retiraram-se para as suas propriedades na
provincia. Geraram-se sentimentos de inferioridade pelo contacto necessario com o luxo
desenfreado da corte castelhana. A vitalidade de letras e artes do século de ouro espanhol e
as virtudes do requinte no modo de vida e no trato social que encantavam os portugueses,
eram todavia entendidas como um nivel de civilizagdo mais avang¢ado.

No entanto, Espanha, em 1640, estava falida e corroida por insurrei¢cdes internas
graves como as da Catalunha ou da Andaluzia. As revoltas por toda a Espanha ndo surgiam
por acaso e o seu declinio era evidente em relagdo a outras poténcias que se iam afirmando
no contexto da lenta globalizacdo mundial a época®®?.

Possivelmente os rendimentos de D. Anténio de Ataide provindos do Brasil, bem
como os da Casa de Braganca e de tantos outros membros da alta nobreza portuguesa, eram
mais abundantes em relagdo aos da nobreza espanhola, e, por isso, eram cada vez mais
postos em causa pelo governo espanhol. O povo portugués, cansado de vitupérios, estava
farto de pagar impostos e de morrer pelos dominios e bandeiras que nao lhe pertenciam. O
Brasil, bem como outras regiées do império portugués de entdo, estavam saturados de
tantos ataques franceses, holandeses e de impostos. Como ja anteriormente referimos, nao
foi por acaso que D. Antdnio de Ataide conseguiu a criacdo permanente de um pequeno
corpo de marinha de guerra constituido e comandado todo o ano sé por Portugueses, apesar
dos protestos dos altos politicos de Castela. No Vice Reino do Peru, os Portugueses eram
afastados dos altos negdcios sob o pretexto de serem cristdos novos ou de judaizarem. A
inveja dos poderosos espanhdis falava mais alto. Todas estas circunstancias e destinos
politicos haveriam de conduzir a revolta e ao desejo da Restauracdo, que se consumou a 1
de Dezembro de 164093,

Embora D. Antdnio de Ataide se encontrasse profundamente ligado a gestdo dos

Habsburgos!®* de Espanha, e talvez por isso, em 1641, ndo se tenha livrado da prisdo'®> por

192 Cf, Fernando Garcia de Cortazar e José Manuel Gonzalez Vesga (2017), op. cit., pp. 287-310.

193 Carlota Miranda Urbano 2009: 192-193. “Utopias na Literatura novilatina da Companhia de Jesus”, Coléquio Utopias e
Distopias X Semana Cultural da Universidade de Coimbra, Faculdade de Letras, 6 e 7 de Margo de 2008. Veja-se também
Julio Valdedn et al. 2015: 302 e ss.

194 A Casa de Habsburgo também conhecida por Casa da Austria é uma familia nobre europeia das mais importantes e
influentes da histdria da Europa do século Xl ao século XX. A dinastia filipina que governou Portugal pertencia a Casa de
Habsburgo, uma vez que Filipe | era filho do Imperador do Sacro Império Romano-Germanico e rei das Espanhas Carlos V de
Habsburgo.

82



suspeita infundada®®, de participacdo numa conjura pré-espanhola, ja, no inicio do século

XVII, sentimos no amago dos seus manuscritos (como por exemplo no Borrador de huma

arte poetica que se intenta/ua escreuer) um louvar continuo da lingua e literatura

portuguesas, sinal da sua afei¢cao pela cultura lusa. Alids, os autores verndculos que o 5.2
conde apresenta como modelo para os diversos géneros literarios sdo portugueses e nao
espanhdis.

Para a desconfianca politica que, com certeza, D. Antdnio de Ataide suscitava junto
da nova dinastia portuguesa, deve também ter concorrido o facto de o seu filho mais velho,
D. Jerénimo de Ataide, ter ficado por Madrid depois do 12 de Dezembro de 1640'%7. A
presidéncia da Mesa da Consciéncia e Ordens foi-lhe retirada'®®, mas D. Antdnio continuou
conselheiro de D. Jodo IV, passando os ultimos anos de vida em quietude, ainda que com
problemas de dinheiro. O 5.2 conde da Castanheira teve talvez de, por um lado, comprar a
liberdade e as atitudes insuspeitas do seu filho e herdeiro que ficou por terras de Espanha;

por outro lado, terd contribuido presumivelmente no esfor¢o da guerra da Restauracao.

195 Em Francisco Contente Domingues (2002), afirma-se o seguinte relativamente a este assunto: «a Restauragdo
encontrou-o pois profundamente ligado a gestdo dos Habsburgos, e talvez por isso ndo se livrou da prisdo em 1641, por
suspeita (infundada) de participagdo numa conjura pré-espanhola. Para a desconfianga politica que com certeza suscitava
junto da nova dinastia, deve também ter concorrido o facto de o seu filho mais velho, D. Jeréonimo de Ataide, ter ficado por
Madrid depois do 12 de Dezembro de 1640; a presidéncia da Mesa da Consciéncia e Ordens foi-lhe retirada, mas D. Antdnio
passou os Ultimos anos de vida em quietude, morrendo a 14 de Dezembro de 1647.» A publicagdo, em 1641, da obra da
autoria de José Pellicer de Ossau Salas y Tovar La fama austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador,
Ferdinando Segundo, onde se enaltece D. Anténio de Ataide, que aparece ligado de forma profunda aos Habsburgos, tera
contribuido para o desenvolvimento de suspeitas relativamente a fidelidade do 1.2 conde de Castro D’Aire em relagao a D.
Jodo IV?

196 Cf. nota anterior.

197 O futuro 2.2 conde de Castro D’Aire n3o aceitou a restaura¢do da Independéncia de Portugal, em 1640, como ja demos
conta atras. Foi nomeado mordomo-mor de Isabel, mulher de Filipe IV de Espanha. Este o fez marqués de Colares, titulo
que ja ndo teve validade em Portugal, e Ihe deu a promessa do ducado de Benavente quando recuperasse Portugal. Exerceu
o elevado cargo de aio do principe espanhol Baltazar Carlos. Regressou a Portugal, em 1668. Esta sepultado no Convento da
Castanheira, pantedo da familia. Que correspondéncia terd existido entre D. Antdnio de Ataide e seu filho? Que ideias
politicas terdo sido trocadas entre ambos? Na Guerra da Restauragao, sé o 2.2 conde de Castro D’Aire ficard em Espanha;
embora instigado por Filipe IV, nunca pegou em armas contra Portugal. Qual teria sido realmente a vontade interior de D.
Jerénimo de Ataide? Tzvetan Todorov 2017: 29 afirma o seguinte acerca da ‘vontade e perfeicdo’ dos actos humanos: «ndo
sendo senhor de si, ignorante da natureza das forgas que o dirigem, o ser humano ndo pode confiar na sua vontade ou
exigir desta a sua salvagdo. A liberdade ndo é uma ilusdo, mas nunca somos totalmente livres; quando muito, podemos
estar em vias de ser livres, mais livres hoje do que dantes. O homem nunca se aproximara da liberdade divina.»

198 \/ide Francisco Contente Domingues (2002), op. cit. Cf. ainda D. Antdénio Caetano de Sousa 1740: 112.

83



2. D. ANTONIO DE ATAIDE: PERCURSOS DE UMA VIDA

T TR

e - o r‘@ A

Figura 8
(«Alcobaca 9 de Novembro de 601)

D. Anténio de Ataide, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer), fl. 41.

O 5.2 conde da Castanheiral® e 1.2 conde de Castro D’Aire?°°, o autor de um

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever, morto o Cardeal-Rei, na crise da

Independéncia, tomou o partido do rei espanhol, fazendo parte da campanha do marqués
de Santa Cruz contra a Ilha Terceira??l. Serviu sob as ordens de D. Martinho de Ribera,
general das galés de Espanha, tendo prestado tamanhos servicos que foi nomeado
sucessivamente capitdo de cavalos, fronteiro-mor dos coutos de Alcobacga, general de uma

202

armada da costa, coronel de Infantaria, capitdo-mor das naus da india2®?, general das

199 Veja-se o documento inserto, na pagina 133, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista Artciencia n.2 22-23, onde se
apresenta o treslado de uma carta de D. Filipe Ill que atribui a D. Anténio de Ataide o titulo conde de Castanheira.

200 Casou o 1.2 conde de Castro D’Aire com D. Maria de Lima, filha e herdeira de D. Antdnio de Lima, senhor de Castro
D’Aire, e de Dona Maria de Melo filha de Christovad de Melo herdeiro da Ilha de S. Tomé de quem teve seis filhos, e duas
filhas. Cf. Barbosa Machado, 1965: 212.

201 Cf, A.A.V.V. (1960), Nobreza de Portugal, vol. ll, p. 521. Henry Kamen 2008: 249, afirma: «os dominios ultramarinos
portugueses acompanharam o rumo dos acontecimentos em Portugal, e aceitaram Filipe. S6 houve resisténcia nas ilhas
atlanticas dos Acgores, onde o prior Antdnio se aguentuou, com a ajuda de uma forga francesa. Em Julho de 1582, foi
enviada uma frota sob o comando de Santa Cruz, que infligiu uma sangrenta derrota aos navios franceses. No Verdo de
1583, travou-se outra batalha ao largo da ilha Terceira, que confirmou o controlo do arquipélago pelos espanhdis.» A vitéria
na Terceira foi para Filipe Il de Espanha das mais importantes em toda a sua vida como rei. No entanto, pouco depois da
conquista de Portugal, ja em 1585, as armadas e os exércitos de Filipe Il se mostravam enfraquecidos e o pais ndo dispunha
dos materiais necessdrios para rearmar o seu aparelho militar e naval. Sobre este assunto veja-se Henry Kamen (1988) op.
cit., p. 366 e ss.

202 Vjde o documento inserto, na pagina 107, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Anténio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte,
Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-23, onde se apresenta o traslado do alvara em que se afirma que sua Majestade D. Filipe I
por carta lhe ‘praz fazer a D. Anténio de Ataide capitdo-mor de uma armada da Carreira da india por uma viagem de ida e
vinda.’

Sobre uma concess3o na india a favor do 1.2 conde de Castro D’Aire, veja-se documento inserto na pagina 125, da obra
Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo
Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-23. Ai se traslada um

84



armadas de Portugal. Para além de ter ocupado cargos politicos de alto-relevo, D. Anténio
foi uma das mais importantes figuras da Histdéria Naval e Maritima portuguesa dos finais do
século XVI e inicios do século XVII?%3. Diogo Barbosa Machado declara a respeito da grande

figura de armas que foi 0 1.2 conde de Castro D’Aire:

«D. Antonio de Attayde primeiro Conde de Castro Dayro, e filho 2. do Conde de Castanheira
de quem proximamente fallamos, e de sua 2. mulher D. Barbara de Lara, illustrou com as suas acgones
politicas, e militares nad s6 a sua preclarissima ascendencia, mas a todo o Reyno de Portugal.
Aspirando o seu grande espirito a emprezas dignas do seu nacimento se ensayou para as conseguir na
militar escola do Marquez de Santa Cruz na occasiad que navegou com huma poderosa Armada no
anno de 1582. contra a Ilha Terceira: e na de D. Martinho de Ribera das Galés Espanholas obrando o
seu valor taes faganhas, que em breve tempo subio aos postos de Capitad de Cavallos, Fronteiro mor
dos Coutos de Alcobaga, General de huma Armada da Costa, Coronel de Infantaria, Capitad mor das
naos da india, e General das Armadas de Portugal?®*.»

O 5.2 Conde da Castanheira teve problemas com a Coroa a partir de 1621, pois, no
cargo de capitdo da armada, foi acusado pelo governo filipino de ndo executar os encargos
defensivos que lhe eram devidos. Nesse ano, a nau Nossa Senhora da Conceigdo regressava
da india com valioso carregamento. Ao chegar a ilha Terceira, o capitdo da nau Nossa
Senhora da Conceicdo recebeu instrucbes para navegar em direccdo a costa portuguesa
pelos 39,5° de latitude, o que de facto fez, mas, ao invés da armada da costa que o deveria

esperar, deparou com dezassete vasos argelinos ao largo de Peniche. Seguiu-se o combate

alvara de mercé da Capitania da Fortaleza do Chadl (india) concedido por D. Filipe Ill a D. Anténio de Ataide conde de Castro
D’Aire.

203 Sobre o assunto veja-se Humberto Leitdo, (1958), Viagens do Reino para a india e da india para o Reino — Didrios de
Navegagdo coligidos por D. Antdnio de Ataide no século XVII. Lisboa, Agéncia-Geral do Ultramar, 3 vols. Contém
documentos autégrafos de D. Antdnio de Ataide que nos permitem efectuar uma comparagdo com a letra e a caligrafia do
manuscrito intitulado Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever e que provam por comparagdo de
caligrafias ser verdade a opinido J. B. de Castro inserto no inicio do documento: «[fl. B] Este manuscripto he de D. Antonio
de Ataide / Conde de Castro daire, e he da sua propria letra. /»

Entre as pp. 95 e 177 da obra de H. Leitdo é-nos apresentado o «Didrio da viagem da nau NOSSA SENHORA DE GUADALUPE,
do Reino para Goa, no ano de 1611, escrito por Simdo Castanho», onde ficamos a saber da mestria na arte de navegar de D.
Anténio de Ataide como capitdo. Nas pp. 179-273 podemos ler o «Didrio da viagem da nau NOSSA SENHORA DE
GUADALUPE, de Goa para o Reino, no ano de 1612. ESCRITO por D. ANTONIO DE ATAIDE.» Por vezes surgiam conflitos nas
naus da Carreira da india. Francisco Contente Domingues & Inacio Guerreiro (1988), op. cit., declaram o seguinte sobre este
assunto: «um outro tipo de conflito muito frequente ocorria entre capitdes de naus, ou entre estes e o capitdo-mor. Do
facto se queixou D. Antdnio de Ataide em relagdo a armada que capitaneou, atribuindo em parte a responsabilidade deste
tipo de situagdes a ndo punig¢do dos culpados, apesar do que os regimentos estipulavam em contrario.

Ndo é em vao que nos podemos interrogar, em certas circunstancias, sobre o exercicio efectivo da autoridade a bordo; em
mais de uma situagdo a hierarquia era ou podia ser ultrapassada, e os homens do mar constituiam a bordo um poderoso
grupo de pressdo que frequentemente actuava coesa e ordenadamente em fungdo dos seus interesses proprios.»

Homem de caracter singular e personalidade forte, soube D. Antdnio de Ataide resolver os problemas que Ihe surgiram a
bordo de navios na carreira da india.

Cf. também Ralph Boxer (1984). «The naval and colonial papers of Dom Antdnio de Ataide» in From Lisbon to Goa, 1500-
1750, Studies in Portuguese maritime enterprise. Londres, Variorum Reprints.

204 Cf, Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit:, pp. 211-213.

85



qgue durou dois dias e a nau foi perdida depois da explosdo que se seguiu a um incéndio,
eventualmente posto pela propria tripulagdo, ja sem hipoteses de continuar a defesa do

navio®®®. Jodo Carvalho Mascarenhas, que seguia a bordo e foi levado para o cativeiro em

Argel, escreveu, em 1627, um relato pormenorizado do que se passou?%,

Sobre estas matérias afirma com alguma ironia Manuel Faria e Sousa:

«Armada de cinco galeons. Capitan mayor de cinco galeones Ruy Freyre de Andrada, y los
otros el Almirante D. Juan de Almeyda, Francisco de Melo, Pedro de Mesquita Pimentel, Baltasar de
Chaves; ivan para andar en el Estrecho de Ormuz.

La nao, Concepcion que partio este afio [1619] de la India adonde se hizo, peleando com 16
navios de Turcos junto a la Ericeyra fue quemada por ellos en Outubre de 160. andando la armada de
Portugal por alli, de que era General D. Anténio de Ataide. Por esto fue acusado, y resulto de la
acusacion hazerle Conde de Castrodayro, y otras Mercedes, que nunca alcang¢ara a no averse perdido
aquela n3o0?”.»

D. Antdnio de Ataide foi por isso acusado e julgado, mas absolvido, uma vez que se
reconheceu que cumprira seu dever, conquanto mal sucedido?®. Cristévdo Aldo de Morais
afirma que devido a esse facto se cantava em Lisboa a cantiga: «D. Anténio de Ataide,

/Cabeca de Birimbau, /quer comer galinha gorda /e deixar queimar a nau?%.»

205 Sobre 0 aconteceu veja-se as circunstanciadas descriges efectuadas por José Antdnio Rodrigues Pereira '2013: 168-172.
Anélogo tratamento de dados e com mapas detalhados acerca dos acontecimentos ocorridos vide do mesmo autor 22013:
187-193.

206 Vjde Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 211, relata assim o acontecimento: «em tad diversos lugares, a que o
sublimara o seu merecimento, nad deixou de experimentar armada contra si a maliciosa enveja dos seus emulos
accusando-o de que pelo seu descuido fora abrazada pelos Turcos a Ndo Conceicdo, que voltava da India preciosamente
carregada no ano de 1621. quando como General da Armada a estava esperando para a condusir ao porto de Lisboa. Partio
a Madrid nad prezo, como erradamente escreveo Fr. Marcos de Guadalaxara na Hist. Pontif. Tom. 5. liv. 17. cap. 3. mas se
purificar da culpa de que injustamente fora arguido, sendo della absoluto pela rectidad dos Juizes a 6.de Setembro de 1624.
como affirma D. Gongalo de Cespedes Hist. De Filippe IV. liv. 2. cap. 26.»

207 \/eja-se Manuel de Faria y Sousa 1666: 206, vol. llI.

208 Em Pablo Antonio Iglesias Magalhdes (2010), nota 22, p. 127, pode ler-se relativamente ao caso da nau Nossa Senhora
da Conceigdo o seguinte: «British Museum. Ergeton Library. Cédice no 1136, Tomo VI. Fls. 474-525v. Consultas, pareceres,
cartas, memoriaes, e outros papeis, tocantes ao caso da nau queimada em 11 de outubro de 1621 em frente da Ericeira
pelos Turcos, sendo D. Antonio de Attaide, Capitdo General, e D. Francisco de Almeida, Almirante da armada, o que deu
logar a que estes dous Officies fossem processados, etc. Entre estes papeis ha um (fol. 481 a 497) com o seguinte titulo:
Relagdo de como procedio D. Antonio de atayde Capitan General de la armada dede portugal el afio de 1621 en que se
quemo una nao de la yndia en frente de la Ericera estando la armada en el cavo despichel 12 legoas della, con calmeria y sin
berla ni tener recado alguno de que alli estubiere, ni que peleava. Datados de 1622.» Veja-se também o testemunho [em
linha]: http://purl.pt/22306/4/, intitulado «Cargos que resultarad da devassa que os governadores de Portugal mandarao
tirar de Dom Antonio de Attayde, capitad geral da armada de Portugal, acerca da perda da nao da India Nossa Senhora da
Conceissad, que os inimigos queimarad o anno de 1621. e resposta de Dom Antonio aos cargos. - [S.l.] : [s.n.], [post. a
1622.06.23]. - [1], 31 f.; 22 (27 cm). Cota do exemplar digitalizado: hg-6114-1-a.»

203 Cf, Cristévdo Aldo de Morais em op. cit. p. 285. Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212 revela outra opinido
sobre este acontecimento: «Foy o I. Conde de Castro Dairo por Alvara de Felippe IV. passado em Aranjués em 30. De Abril
de 1625. no qual para que se eternize na posteridade a innocencia de D. Antonio accusada injustamente pela malevoléncia,
o honrou com estas palavras. En consideracion delo que padecio en el negocio dela partida dela nave dela India, que los
enimigos quemaron, enque se verifico que no tuvo culpa, y que cumplio com sus obligaciones, y queriendo portodo hazerle
merced conforme a su qualidad se lahago del titulo de Conde de su Villa de Castro Dairo. Por succeder na Casa da

86


http://purl.pt/22306/4/

A cidade da Baia foi conquistada pelos holandeses em 162421°, Tal acontecimento
«impeliu a nobreza ibérica a recorrer as armas, mas, preso, D. Antonio de Ataide foi excluido

desta comocdo politica. Foi neste contexto que D. Jerédnimo escreveu os Capitulos da

211

Relagéo®'!, que teria por fim auxiliar a defesa de seu pai em Madrid?!2.» Filipe IV de Espanha

mostrou o real apreco que tinha por ele, nomeando-o gentil-homem de sua Camara,
mordomo-mor da Rainha D. lIsabel, conselheiro de Estado do Conselho de Portugal,
presidente do Conselho de Aragdo. Foi por essa época enviado a Alemanha, ao imperador
Fernando Il, como embaixador extraordinario.

O titulo de conde de Castro D’Aire foi-lhe concedido por alvara de 30 de abril de
1625, assinado, em Aranjuez, por Filipe IV de Espanha?!3. Sucedeu D. Antdnio de Ataide ao
sobrinho D. Jodo de Ataide?!4. Sobre os importantes titulos nobilidrquicos concedidos a D.

Antdnio de Ataide afirma D. Barbosa Machado:

«Tal foy o conceito, que este Principe formou da sua fidelidade, que para dignamente a
premiar o nomeou seu Gentil homem de boca, Mordomo mdr da Rainha D. lzabel de Borbon,
Conselheiro de Estado do Conselho de Portugal, e Presidente das Cortes do Reyno de Aragad. Nao
satisfeito aquelle Principe com as merces de lugares tad honorificos o mandou por seu Embaxador
extraordinario ao Emperador Fernando Il. e a outros Principes do Imperio, em cujas expedigoens se
mostrou tad liberal, como politico para concluir os negocios mais dificultosos como o testemunhad as
historias daquelle tempo, e elegantemente o deixou escrito o insigne Jurisconsulto Agostinho Barbosa
Jur. Eccles. lib. I. cap. 30 n. 15. Ea adhuc redditur spectabilior, quod oilim ad Caesaream Majestatem
Regis Catholici Orator missus officium tanto splendore administrauit, ut tam facundam uiri
eloquentiam, eloquentem facundiam; singularem in rebus tractandis, et spirantem prudentiam non
potuerit non Caesar ipse praeconiis exornare, non observare, non admirari. Ornado com tad illustres
occupagoens o recebeo Portugal com inexplicaveis significacoens de jubilo por seu Governador no
anno de 1631. escrevendo o mesmo Barbosa, cum vix possit ennarrari qud morum integritate, qua
legum, jurisque prudentia, quo religionis studio, qud muneris vigilantia gubernauerit. Deste governo
passou a Presidente da Meza da Conciencia onde practicou a rectiddo, que sempre exercitara
servindo-lhe de degrdos para subir a tantos lugares as suas virtudes?>.»

Castanheira a seu Sobrinho o Conde D. Joad foy o 5. Conde desta Casa, e Alcayde mér de Colares, Commendador de
Langroiva, S. Salvador de Valorco, e de Santa Maria de Satad na Ordem de Christo, e pelo Condado de Castro Dayro Alcayde
mor de Guimaraens, e Senhor dos Lugares de Payva, Baltar, e Cabril.»

210 Sobre a frota para libertar a cidade brasileira do jugo holandés veja-se Lucy Maffei Hutter 2005: 21.
211 Vide Pablo Antonio Iglesias Magalhdes (2010), op. cit.
212 |dem, Ibidem, pp. 122-123.

213 Veja-se o documento inserto, na pagina 111 da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de
Castro D’Aire e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte,
Ciéncia e Comunicagdo n.2 22-23, onde se apresenta o traslado de uma carta de D. Filipe Ill que atribui a D. Anténio de
Ataide o titulo conde de Castro D’Aire.

214 Sobre este assunto veja-se A.A.V.V. (1998), vol. VI, pp. 255-256.

215 Vide D. Barbosa Machado (1965), op. cit., pp. 221-212. No documento (s. a.) (s.d.), CHAM - Genealogias - Linhagem de D.
Bdrbara de Lara, prima co-irmd por via paterna de D. Antéo de Meneses, sao referidos todos os cargos de D. Anténio de
Ataide: «- 52 Conde da Castanheira; - 12 Conde de Castro Daire; - Alcaide-mor de Guimardes; - Alcaide-mor de Colares; -
Comendador de Valdreu (Ordem de Cristo); - Comendador de Santa Maria de Satdo (Ordem de Cristo); - Presidente da

87



E continua D. Diogo Barbosa Machado os seus elogios as qualidades como politico,
homem das letras e da cultura ao mais alto nivel, socialmente correcto, como soi dizer-se
hoje, porque «como eloquentemente escreveo Rodrigo Mendes Sylva no Cathalog. Real de
Espanha fol. mihi 112. v.2 Varon sefialado por su gran talento, y partes naturales, y
adquiridas, y por los supremos lugares, que occupo en la Monarchia, ascendiendo a ellos
graduadamente mds a fuerca de méritos, que de fortuna 26.»

Em 1631 foi nomeado governador de Portugal com o conde de Vale dos Reis, Nuno
Mendonga, porém, em virtude do falecimento deste, ocupou sozinho o cargo de Margo de
1632 a Abril de 163327, Afirma Barbosa Machado que D. Anténio foi depois presidente da
Mesa da Consciéncia’’® e Ordens «onde practicou a rectiddo, que sempre exercitara
servindo-lhe de degrdos para subir a tantos lugares as suas virtudes?®.»

Assevera Pablo Anténio Iglésias Magalhdes que quando «em dezembro de 1640 teve

inicio a Restauracdo Portuguesa??®, D. Antonio de Ataide permaneceu alinhado aos

Mesa da Consciéncia; - Governador do reino; - Mordomo-mor de D. Isabel de Bourbon; - Capitdo-mor da Carreira da india
(1611); - General da Armada de Portugal.»

216 |dem, Ibidem, p. 212.

217 Sobre a nomeagdo de governadores para Portugal durante os reinados de Filipe Ill e Filipe IV de Espanha veja-se J. G.
Pereira (2011).

218 Cf, pagina 129, da obra Subsidios para uma Biografia de D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire e 5.2 Conde da
Castanheira (Estudo Monogrdfico), em publicagdo na Revista Artciencia n.2 22-23, onde se traslada uma carta da atribui¢do
do cargo de Presidente da Mesa da Consciéncia e Ordens a D. Antdnio de Ataide, conde de Castro D’Aire.

219 |dem, Ibidem, p. 212. E hoje possivel reconstruir muito do que foi a vida dos condes de Castanheira e de Castro D’Aire. A
titulo de exemplo destacamos o amplo fundo documental guardado na Biblioteca da Ajuda e também em parte nos
Arquivos Nacionais da Torre do Tombo sobre a casa da Castanheira. Acerca da biografia do 1.2 conde de Castro D’Aire vide
ainda King's College London Archives (2017).

220 Segundo D. Antonio Caetano de Sousa (1740), op. cit. p. 111 a noticia da aclamagdo do Duque de Braganga como rei de
Portugal s6 chegou a Madrid a «7 de Dezembro [...] aviso , que havia mandado o Corregedor de Badajoz.» Segundo ainda
Caetano de Sousa (1740), op. cit. pp.121-134 «convocou EIRey Cortes para o dia 28 de Janeiro do referido anno de 1641 na
Cidade de Lisboa, e concorrerad todos os Pévos por seus Procuradores das Cidades, e Villas do Reyno, que tem voto nellas.
Jurarad os Tres Estados do Reyno a EIRey por legitimo Senhor destes Reynos, e por Principe, successor seu, ao Principe D.
Theodosio. Dom Manoel da Cunha, Bispo de Elvas, em huma eloquente Oragad representou a EIRey o amor dos Pdvos, e a
estes a magnanimidade, e resolugad delRey em os querer defender, e amparar. Seguio-se o juramento, em que se
observarad todos os estylos antigos. No dia seguinte, em que foy a primeira proposicad das Cortes, orou segunda vez o
Bispo D. Manoel da Cunha, o qual referio, que EIRey havia por levantados todos os tributos impostos por EIRey de Castella.»
[...] Era a diversad da guerra de Catalunha huma das mais importantes segurangas do Reyno; pelo que mandou EIRey
aquella nova Republica ao Padre Ignacio Mascarenhas da Companhia de Jefu, irmad do Conde de Santa Cruz, Religioso, em
quem concorriad virtudes, e letras, acompanhado do Padre Paulo da Costa. Aceitarad os Deputados a Embaixada, e
voluntariamente aceitarad a confederagaé com Portugal. [...] No mesmo dia , que sahirad do porto de Lisboa os
Embaixadores para Franga, e Inglaterra, deu a véla para Hollanda o Embaixador Tristad de Mendoga. [...] Para a Embaixada
de Dinamarca, e Suecia destinou EIRey a Francisco de Sousa Coutinho, fiel, e antigo servidor seu , em quem concorriad
partes, e talento, que o habilitavad para os mayores negocios. Partio de Lisboa a 18 de Margo em hum navio de Dinamarca,
levando por Secretario.»

88



Habsburgos??l.» No entanto, outros autores afirmam precisamente o contrdrio. Segundo

222

Roque Ferreira Lobo%*%, na revolu¢do de 1640, pds-se ao lado do duque de Braganca,

mencionando-o como conselheiro de Estado nomeado por D. Jodo IV2%3:

«Recolhido Sua Magestade ao Pago, nao dilatou, como era necessario, nomear ministros de
Estado. Declarou para o Despacho diario o Marquez de Ferreira, o Visconde D. Lourengo de Lima, o
Arcebispo de Lisboa, e passados alguns dias ao Marquez de Gouveia. Além destes nomeou
Conselheiros de Estado, ao Arcebispo de Braga, ao Inquisidor Geral, ao Marquez de Villa Real, ao
Conde de Vimioso, ao Bispo de Lamego D. Miguel de Portugal, ao Marquez de Ferreira, a D. Miguel de
Almeida, D. Antdnio de Ataide, D. Jorge Mascarenhas, e Henrique Correia da Silva. As Presidencias dos
Tribunaes, e os mais Empregos da Corte distribuio EIRei pelas pessoas mais beneméritas??.»

Ainda assim D. Antdnio de Ataide deve ter sofrido de ressentimentos e invejas, pois,
segundo Roque Ferreira Lobo??>, foi descoberta a tempo uma premeditada conspiracdo??®

contra D. Jodo IV, onde Antdénio de Ataide se viu envolvido:

«para a mesma hora tinhao as justicas, e alguns Fidalgos ordem para as outras prizdes que se
fizerdo. Para a Torre de Belém fordo também prezos Nuno de Mendonga, Conde de Val Reis, e
Lourengo Pires de Carvalho. Para o Castelo de S. Filippe em Setubal foi conduzido D. Antonio de Ataide
Conde da Castanheira, e para a Torre de Out3o Gongalo Pires de Carvalho?%.»

da Embaixada a Antonio Moniz de Carvalho, Desembargador da Relagad do Porto, e chegarad a 15 de Abril a Coppenhague,
aonde forad recebidos, e tratados magnificamente pelo Governador daquella Cidade, a despeza delRey por espago de hum
mez. [...] Para Roma foy nomeado o Bispo de Lamego D. Miguel de Portugal.»

221 Cf, Pablo Antdnio Iglésias Magalhdes (2010), op. cit., p.123.

222 \Jeja-se Roque Ferreira Lobo 1803: 213-214. Relativamente a este assunto declara D. Anténio Caetano de Sousa (1740),
op. cit. p. 116: «Nao dilatou El Rey em nomear Ministros para o governo, e para o despacho de todos os dias, ao Arcebispo
de Lisboa, o Visconde D. Lourengo de Lima, e o Marquez de Ferreira, e depois o Marquez de Gouvea. Nomeou para o
Conselho de Estado, além dos referidos, ao Arcebispo de Braga D. Sebastiad de Mattos, o Inquisidor Geral Dom Francisco de
Castro, o Marquez de Villa-Real D. Luiz de Noronha, que ja na dominagad de Castella tinhad este exercicio; o Conde de
Vimioso, e a D. Miguel de Portugal seu irmad, D. Antonio de Ataide, Conde da Castanheira, e Castro-Dairo D. Jorge
Mascarenhas, Marquez de Montalvad, D. Miguel de Almeida, e Henrique Correa da Sylva.»

223 Em 1640, D. Antdnio de Ataide estara do lado do Duque de Braganga; como veremos de seguida, invejas mesquinhas té-
lo-do acusado de traicdo que nunca se veio a comprovar. Foi proximo de D. Jodo IV e seu conselheiro. Ndo deve ter sido
facil para o 5.2 conde da Castanheira passar por determinadas provagdes e o seu génio politico terd certamente contribuido
para a Restauragdo nao so6 da patria lusa como também das artes, das letras e da Lingua Portuguesa que tanto estimava.
Assevera D. Antdnio Caetano de Sousa (1740), op. cit., p. 112 que «quando EIRey D. Joad entrou a reynar» presidia a «Mesa
da Consciencia, e Ordens, D. Antonio de Ataide», tendo sido retirado do cargo. Declara ainda D. Antdnio Caetano de Sousa
(1740), op. cit., p. 116, que D. Jodo IV nomeou o «Conde da Castanheira, e Castro-Dairo» seu conselheiro de Estado.

224 Cf, Roque Ferreira Lobo (1803), op. cit., pp. 213-214.
225 |dem, Ibidem, p. 240 e ss.
226 Sobre a conjura perpretada veja-se Mafalda de Noronha Wagner 2007: 1 e ss. Cf. ainda Ronaldo Vainfas 2009: 89.

227 Vide Roque Ferreira Lobo (1803), op. cit., p. 242. Veja-se ainda D. Anténio Caetano de Sousa (1740), op. cit., pp. 156-159,
onde se declara: «[...] No dia 28 de Julho determinou de ver fazer exercido aos quatro Tergos das Ordenangas, para o que
mandou se formassem nas principaes pragas da Cidade. Fezse aviso a Corte, que naquella tarde, que era Domingo, fosse ao
Paco para acompanhar a EIRey, e juntamente aos Conselheiros de Estado, para que as tres horas da tarde se achassem no
Conselho. O Marquez de Villa-Real, a quem a propria consciencia accusava, se penetrou com as prizoens referidas, e ainda
mais da admoestagad de seu filho; e tal vez arrependido, sahindo EIRey aquella mesma manhaa da Tribuna de ouvir Missa,
lhe disse, que o zelo, que tinha do seu servigo, nad sofria dilatarlhe materias muy importantes, que lhe queria praticar.
EIRey revestido de Magestade, com admiravel prudencia, sem a menor sombra de perturbagad, Ihe respondeo, que as tres

89



No dia seguinte ao das prisdes saiu o Arcebispo de Lisboa com uma Procissdo da Sé,

em accgao de gracas, por se ter descoberto a conspiracao

«que ameacava ruina tdo lamentdvel ao Reino, e o cruel atentado contra a vida do novo
Soberano. Mandou EIRei publicar hum Decreto, pelo qual satisfazia os seus leaes vassallos, intimando
0 sentimento com que manddra proceder, contra os que cégamente intentavao perturbar o socego
publico, antepondo a este o sujeitarem-se outra vez ao Dominio, e ao cativeiro de Hespanha. Que elle
protestava ajustar-se com as obriga¢des da justica, perdoando a qualquer pessoa, que perante os
Ministros descobrissem a noticia que tivessem tido da conspiragdo. Muitos dos comprehendidos
escapardo com este indulto do castigo, e accrescentardo a prova aos que depois fordo
condemnados?%.»

Todavia e apesar do sucedido mandaram-se «examinar as culpas dos mais que tinhdo
sido prezos, e ndo se achando fundamento para serem condemnados, fordo soltos
immediatamente, o Conde de Val de Reis, o Conde da Castanheira, (sdo soltos os que se
prendérdo por se lhe ndo provar culpa) Gongalo Pires de Carvalho, e o Commissario Geral da
Bulla, que depois foi Arcebispo: igualmente se soltardo todos os mais que se julgardo

innocentes 22%.»

horas viesse ao Conselho de Estado. Assim o fez o Marquez, sobindo a escada do Pago achou ao Porteiro mor, que o
encaminhou ao apofento, onde estava Thomé de Soufa, o qual tanto, que o Marquez entrou, lhe disse, que EIRey ordenara,
que o prendesse. Peturbado, sem replica, entregou a espada. Dom Rodrigo de Menezes, irmad do Conde de Cantanhede, e
naquelle tempo Desembargador do Pago, prendeo na mefma forma ao Arcebispo de Braga; D. Pedro de Menezes, depois
Bispo eleito do Porto, prendeo ao Bispo Inquisidor Geral, tambem pela mesma maneira; a prizad do Duque de Caminha se
encarregou a Pedro de Mendoga, e a Antonio de Saldanha, que o esperavad antes, que chegasse as escadas do Pago; e sem
lhe darem lugar, a que se apeasse, se meterad no mesmo coche, em que vinha, e o levaraé a Torre de Belem, que
governava Antonio de Saldanha.

No mesmo dia, e hora forad prezos em suas casas, e logo levados a differentes Torres, Nuno de Mendoga , Conde de Val de
Reys, e Lourengo Pires de Carvalho na Torre de Belém; na de S. Filippe de Setuval D. Antonio de Ataide, Conde da
Castanheira; na de Outad Gongalo Pires de Carvalho, Provedor das Obras do Pago; na Fortaleza de Cascaes Antonio de
Mendoga, Commissario Geral da Bulla da Cruzada; no Castello de Lisboa Ruy de Mattos de Noronha, Conde de Armamar; no
Mosteiro de Belem, e depois passado para a Torre, Fr. Luiz de Mello, Religioso dos Eremitas de Santo Agostinho, Bispo
eleito de Malaca, parente do Arcebispo de Braga; nas cadeas do Limoeiro prenderad a Paulo de Carvalho, Vereador da
Camera, e seu irmad Sebastiad de Carvalho, ambos Desembargadores da Casa da Supplicagad; Luiz de Abreu de Freitas,
Escrivad da Camera delRey, Jorge Fernandes de Elvas, que havia poucos dias antes passado de Castella a este Reyno; Diogo
Rodrigues Lisboa, Jorge Gomes de Alemo seu filho, e Simad de Sousa Serrad, todos tres homens de negocio de grandes
cabedaes; Christovad Cogominho, Guarda mér da Torre do Tombo, Manoel Valente, Escrivad da Camera de Setuval, e
Antonio Correa, Escrivad mayor da Secretaria de Estado. No dia seguinte prenderad no Limoeiro a D. Agostinho Manoel, e
do caminho de Coimbra para Braga trouxerad prezo a Torre de Belem ao Bispo de Martyria Dom Francisco de Faria, que
fora Provisor do Arcebispo em Elvas, e era seu Coadjutor em Braga. Nesta tormenta padeceo tambem Mathias de
Albuquerque por muy leves indicios, e por mal entendidas, e peyor executadas as ordens delRey, o levou Manoel Lobo da
Sylva a Setuval para o Castello de Outad, aonde as vozes do povo desordenadamente o perseguiad, o que sabendo El Rey, o
mandou mudar para Belem. Nos mesmos dias prenderad pelos mesmos indicios, na Torre de S. GiaG, ao Padre Joad da
Refurreicad, Geral da Congregacad, de S. J 0ad Euangelista, a que chamad vulgarmente dos Loyos.» (Negrito nosso).

228 |dem, Ibidem, pp. 244-245.

229 |dem, Ibidem, p. 250. Acerca da posterior libertagdo da prisdo do 5.2 conde da Castanheira, D. Anténio Caetano de Sousa
(1740), op. cit., p. 164, afirma o seguinte: «EIRey, que com moderacad mostrou castigar o delicto, e nad a queixa, lhe
pareceo, se devia logo deferir aos mais criminosos, examinando-se as culpas dos que se achavad prezos, e nad se achando

90



Teria D. Antonio de Ataide sido vitima de injustigas por parte das camadas populares
uma vez que o seu filho D. Jerénimo de Ataide?*° tinha ficado em Espanha? Teriam corrido
boatos invejosos sobre a sua conduta e fidelidade para com a causa de D. Jodo IV? Teria sido
achada alguma correspondéncia entre pai e filho? Nos arquivos ndo se conseguiram
descobrir, até ao momento, documentos que validem tais hipdteses agora expostas. No
entanto, e como ja foi mencionado, o 5.2 conde da Castanheira fara parte da Corte e do
Conselho de D. Jo3o V23!, No final da sua vida o 5.2 conde da Castanheira — ja anteriormente
o inferimos — parece ter passado por alguns apertos de ordem financeira supridos pela ajuda
do genro de seu filho. Tera D. Anténio de Ataide contribuido com elevadas somas nas
guerras da Restauracdo? Nenhum documento até ao momento atesta tal hipdtese, todavia é

possivel que assim tenha acontecido.

fundamento, forad todos foltos, ainda que em diversos tempos. Sahirad da prizad os Condes da Castanheira, e Val de Reys,
e Gongalo Pires de Carvalho; e seu filho Lourengo Pires tivera o mesmo successo senad morrera na prizad; Antonio de
Mendoga foy mandado passar da Torre de S. Giad para o Mosteiro da Trindade de Santarem, sendo restituido aos feus
cargos; Mathias de Albuquerque foy folto, e admittido logo a prefenca delRey, a quem queixofo disse: Tem V. Magestade
aos seus pés o mais leal Vassallo, que pdde desejar; a que El-Rey benigno respondeo, que estava inteirado da fua
innocencia, e com vontade de lhe fazer muita merce, o que brevemente se veyo a verificar.»

230 D, Antonio de Ataide e D. Ana de Lima foram pais de D. Jerénimo de Ataide que sucedeu ao pai como segundo conde de
Castro D’Aire e sexto conde da Castanheira. Foi como o seu antecessor um erudito homem de letras. O nome de D.
Jerénimo de Ataide figura na Biblioteca Lusitana do Abade Barbosa Machado (1966), op. cit., pp. 481-482. Sobre a familia
Lima a qual pertencia a esposa do 5.2 conde da Castanheira, veja-se a copiosa informagdo existente no Pago Ducal de Vila
Vigosa da qual da nota Jodo Ruas 2006: 155-158. Anselmo Braamcamp Freire (1973), op. cit., p. 10, vol. llI, afirma o seguinte
a propdsito dessa herdeira de D. Antdénio de Lima: «tinha D. Anténio de Lima [6.2 senhor de Castro D’Aire] a alcunha do
Riscado, e deixou duas filhas, com uma das quais, D. Ana, a segunda, casou clandestinamente D. Antdnio de Ataide, levando
0 paroco enganado a grade do Salvador, onde estava recoplhida.»

231 Acrescente-se que, numa carta da Chancelaria de D. Afonso VI, este monarca nomeia Bartolomeu de Barros Caminha
capitdo da companhia de cavalos arcabuzeiros que no exército do Alentejo vagou por falecimento de D. Antdnio de Ataide.
N3o se precisa se se tratava do 1.2 conde de Castro D’Aire. Sabe-se que o 5.2 Conde da Castanheira morreu no reinado de
D. Jodo IV, em 1647. O cargo implicava o pagamento de um soldo por més de trinta e dois mil réis. Esteve o cargo vago
tanto tempo? Ndo se explicita na carta quem era «Dom Anténio de Ataide.» Todavia, no tempo dos Filipes, o autor da Arte
Poética em estudo havia exercido a fungdo de capitdo de cavalos. Na documentagdo existente na Torre do Tombo
encontramos coevos, homdnimos de D. Antdnio de Ataide.

91



Figura 93

De D. Antdnio de Ataide, 12 conde de Castro D’Aire e 5.2 da Castanheira, e de D. Ana
de Lima?33 nasceu em Lisboa, por volta de 1597, D. Jerénimo de Ataide, 22 conde de Castro

D’Aire e 62 conde da Castanheira?3*. E homdnimo do 6.2 conde de Atouguia?®*® — ainda seu

232 | isboa no tempo da Guerra da Restauragdo. Cf. [em linha]:
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/.

233 Diz-nos Anselmo Braamcamp Freire 1973: 104-105, vol. Ill, a propdsito da esposa de D. Antdnio de Ataide: «D. Ana de
Lima Pereira foi 7.2 senhora de Castro Daire por carta de confirmacdo de 7 de Outubro de 1593, senhora da alcaidaria mor
de Guimardes confirmada ao marido por carta de 6 de Fevereiro do mesmo ano, e ultimamente condessa de Castro Daire,
1.2 conde de Castro Daire por carta de 20 de Junho de 1625, e 5.2 conde da Castanheira, que foi governador do reino com o
conde de Val de Reis de 14 de Agosto de 1631 a 1 de Abril do ano seguinte, e sozinho desde entdo até Maio de 1633 em
que tomou posse de presidente da mesa da consciéncia. Morreu a 14 de Dezembro de 1647, e foi sepultado na capela-mor
da igreja de S. Francisco de Lisboa com este epitdfio: D. Anténio de Athaide D. Antonii Il. Comitis de Castanheira ac D.
Barbarae de Lara Filiae D. Petri de Meneses Il Marchionis de Vila Real Nepoti, Conjugi D. Annae de Lima D. Antonii de Lima
ac. Mariae de Vilhena Filiae haeredi, posterisque eorum ob administrationis successionem jus sepeliendi in Capella maiori
Capitulum Provinciale definiuit, Summus Pontifex roborauit. CIC.ICC.IX. Estava escrito nos azulejos da parede da capela-mor
do lado do evangelho, em frente do timulo de D. Manuel de Lima, e no plano da capela viam-se mais estes dois letreiros:
Sepultura de D. Antoniuo de Lima (havia de ser Ataide que |4 estava) e D. Anna de Lima sua mulher; e o outro: D. Antonio
de Ataide e D. Anna de Lima sua mulher, como administradores [...] desta Capella mandarao fazer esta sepultura, em a qual
se poderdo enterrar os mais Administradores que eles descenderem, e suas mulheres e filhos-familias..»

234 Em A.AV.V. s.d: 255-256, (vol. VI) pode ler-se: «foi 2.2 conde D. Jerénimo de Ataide, filho primogénito do 1.2 conde.
Nasceu em Lisboa e na mesma cidade faleceu em 12-XII-1669. Ficou em Espanha quando da revolugdo de 1640, sendo
mordomo-mor da rainha D. Isabel, mulher de Filipe Il (IV de Espanha). Este soberano o féz j& depois da restauracdo

92


https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/

familiar — primogénito dos 5.2s condes, D. Luis de Ataide (que recusou por patriotismo a

nomeacdo de Vice-Rei da india) e D. Filipa de Vilhena?3¢. O 2.2 conde de Castro D’Aire

marqués de Colares, de juro, titulo que ja ndo teve validade em Portugal, e a promessa do ducado de Benavente quando o
soberano espanhol recuperasse a coroa de Portugal. Deve dizer-se que embora partidario de D. Filipe, 0 2.2 conde de Castro
Daire nunca pegou em armas contra o seu pais. Ainda em Espanha, exerceu o elevado cargo de aio do principe D. Baltasar
Carlos. Concluida a paz entre as duas nagOes peninsulares em 1668, regressou D. Jerdnimo a Portugal e breve faleceu. Foi
casado com D. Helena de Castro, filha de D. Jodo de Castro, senhor de Reriz e Benviver, Sul, Penela e Resende e de sua
mulher, D. Juliana de Tavora.

Escreveu e publicou em Madrid: Informacion sobre haver de preceder en el Consejo de Portugal, supplicando de la nueva
forma de precedencias, y respondiendo a las erradas Informes que se dieron a S. Magestad. Deixou ainda outro memorial
sbbre o mesmo assunto e em manuscrito: Obras Genealdgicas, in-folio que em 1741 pertencia a livraria do conde de
Redondo; Adigcées as “Linhagens dos fidalgos de Portugal», ms. In-folio que pertenceu a mesma livraria, e Nobilidrio de D.
Anténio de Lima, adicionado. Imprimiu ainda: Memorial sobre a preferéncia e prerrogativas dos Marqueses de Portugal.»

D. Antdnio Caetano de Sousa (1740), op. cit., p. 113-115: afirma o seguinte a respeito de D. Jeronimo de Ataide, aquando da
revolugdo de 1 de Dezembro de 1640: «a este mesmo tempo se achavadé em Castella, e féora do Reyno, muy grandes
Senhores, e Fidalgos principaes, a faber: Dom Affonfo de Lencastre, Marquez de Porto-Seguro, Commendador moér de
Santiago, D. Joad Coutinho, Arcebispo de Evora, D. Lourencgo Pires de Castro, Conde de Basto, Diogo Lopes de Sousa, Conde
de Miranda, D. Francisco de Vasconcellos, Conde de Figueird, D. Jeronymo de Ataide, Conde de Castro-Dairo, D. Gregorio de
Castellobranco, Conde de Villa-Nova, D. Luiz Henriques, Conde de Villa-Flor Villa-Flor, Luiz Carneiro, Conde da llha, Dom
Miguel de Noronha, Conde de Linhares, D. Francisco de Catellobranco, Conde de Sabugal, e Meirinho mor, Francisco Pereira
Pinto, eleito Bifpo do Porto, D. Bernardo de Ataide, eleito Bifpo de Portalegre, D. Luiz de Lencaftre filho do Duque de
Aveiro, os quaes todos se achavad em Madrid. D. Manoel de Moura, Marquez de Castello-Rodrigo, Embaixador em Roma,
Dom Francisco de Mello, Embaixador em Alemanha, D.Joad Pereira, Conde da Feira, servindo em Flandes, Felix Machado da
Sylva, Senhor de Entre Homem, e Cavado, Marquez de Monte-Bello, Antonio de Magalhaens, Senhor da Ponte da Barca, D.
Francisco Manoel, D. Filippe da Sylva irmadé do Marquez de Gouvea, em Flandes; D. Manoel de Castro, D. Francisco de
Azevedo e Ataide, D. Lopo de Menezes, e seu irmad D. Bernardo de Menezes, Martim Affonso de Ataide, D. Francisco de S3,
D. Francisco Mascarenhas, e D. Joad Mascarenhas seu filho, Francisco Furtado de Noronha, Luiz de Miranda Henriques,
Francisco de Vafconcellos, e seu filho Bartholomeu de Vasconcellos, D. Fradique da Camera irmad do Conde de Villa-Franca,
D. Fernando de Noronha, e D. Jeronymo de Noronha filhos do Conde de Linhares, Francisco Moniz, Senhor de Angeja, D.
Alvaro Coutinho, Senhor de Almourol, D. Francisco Luiz de Lencastre, Commendador mor de Aviz, Dom Simad Mascarenhas
filho do Marquez de Montalvad, em Catalunha; D. Alvaro de Mello, Henrique de Sousa, e seu irmad Luiz de Soufa filhos do
Conde de Miranda, D. Theotonio Manoel, D. Joad Sottomayor, D. Antonio da Sylveira, D. Diogo Lobo, Prior mor de Palmella,
Affonso Furtado de Mendoca, Dead da Sé de Lisboa, Diogo de Sousa, Chantre de Lamego, D. Joad de Soufa, Antonio de
Sousa, D. Joad de Caftellobranco filho do Conde de Sabugal, D. Jorge Manoel, Affonso de Lucena filho do Secretario de
Estado Francisco de Lucena, Gil de Goes da Sylveira, Dom Luiz de Sousa, Conde do Prado, D. Alvaro de Ataide filho do Conde
da Cail:anheira D. Antonio de Ataide, Duarte de Albuquerque Coelho, Senhor de Pernambuco, D. Sancho de Faro, Jorge
Furtado filho de Lopo Furtado, Pedro Jaques de Magalhaens, Dom Jorge Henriques, Estevad de Brito, Damiad de Soufa de
Menezes com dous filhos, hum filho do Estribeiro, D. Diogo Lobo filho do General, D. Thomas seu irmad, Diogo de Freitas
Marcarenhas, Almirante, D. Rodrigo, Joad Rodrigues de Vasconcellos, Conde de Castello-Melhor, D. Luiz de Abranches filho
de D. Antad de Almada, Antonio de Mello filho de Martim Affonso de Mello, Dom Rodrigo Lobo, dos quaes muitos se
achavaé em Indias; D. Joad Tello de Menezes, Dom Francisco Mascarenhas, e outros muitos em Flandes, e Catalunha, que
pasavad de quatro mil as pessoas de distingad, que se achavad féra do Reyno. Sobre a liberdade de todos foy mandado a
Madrid D. Pedro da Motta, Mordomo da Duqueza de Mantua, que nad voltou. Quasi todos estes Grandes Senhores, e
Fidalgos, se restituirad com o tempo ao Reyno, conforme o permittio a occasiad, e alguns com grandes trabalhos, vencidos
com leal constancia.»

235 Sobre o importante papel do 6.2 conde da Atouguia na empresa da Restauragdo veja-se Roque Ferreira Lobo 1803: 168-
169 e 378, onde se declara «o Conde [da Touguia] D. Jeronymo de Ataide, Filho de D. Luiz de Ataide, quinto Conde de
Atouguia. Foi Conselheiro d’Estado e Guerra, Governador de Tras-os-montes, e Alem-Tejo, Capitdo General da Armada Real,
e Presidente da Junta de Commercio.» Sobre a linhagem dos Ataides vide Antdnio Machado de Faria: 1956, 137-143. Veja-
se ainda, Manuel José da Costa Felgueiras Gayo 1992: 503-510, vol. I.

236 Em Afonso Eduardo Martins Zuquete (1960), op. cit., p. 334, vol. lll, afirma-se a respeito do patriotismo de D. Filipa de
Vilhena, mae de D. Jerénimo de Ataide: «ja era viuva em 1640 e tinha dois filhos. Resoluta e briosa, conhecedora de todos
0s preparativos para a revolugdo, aconselhou os seus filhos a que aderissem e partilhassem dos mesmos perigos a que se
expunham os conjurados, seus irmdos em fidalguia e em patriotismo. Na madrugada de 1 de Dezembro, revelando um
sentimento superior ao seu amor de mae, chamou os filhos e cingiu-lhes ela prépria as armas, mandando-os combater pela
independéncia de Portugal, recomendando-lhes que ndo regressassem sendao honrados com os louros da vitéria. O
primogénito, D. Jerénimo de Ataide, era um dos quarenta conspiradores e actuou em companhia de seu irmdo no ataque
ao Pago da Ribeira. Nado foi sé D. Filipa de Vilhena quem assim procedeu nessa madrugada. O mesmo o fez D. Mariana de
Lencastre, ignorando-se as razGes que mais fizeram gravar no espirito popular o nome e o gesto de D. Filipa.»

93



aprendeu com o pai o exercicio da politica e o gosto pelas letras, chegando a ter fama de
genealogista e escritor?®’. Embora ao servico de Filipe Ill de Espanha, D. Jerénimo de Ataide
como autor da Capitulos Rela¢éo?3® da Jornada dos Vassalos?®® questiona as implicacdes da

soberania castelhana e o alto preco que Portugal bem como as suas possessdes?4°

pagavam
e sofriam por tal facto, nomeadamente o Brasil?*1. Ao contrério dos espanhdis, os autores de
origem portuguesa ndo atribuiram aos cristaos-novos e cripto-judeus a culpa pela tomada de

Salvador pelos holandeses em Maio de 1624. Todavia é recorrente entre os autores

237 De D. Jerénimo de Ataide é o precioso manuscrito Borrador da histéria, que da vida da Rainha D. Branca intentava
escrever o conde de Castro, D. Jerénimo de Ataide. Trata-se de um manuscrito original com sessenta e oito folhas em capa
de pergaminho. Esta quase todo lavrado em lingua castelhana e a merecer um profundo estudo, pois o 2.2 Conde de Castro
parecia querer ir além da composi¢do histérica e factual. A sua leitura e apesar de se tratar de um ‘rascunho’ oferece ao
leitor momentos que tocam a ficgdo romanceada, facto que a partida ndo deixa ser curioso em termos de historia literaria e
fixagcdo de géneros. Outros textos da autoria de D. Jerénimo de Ataide podem ser encontrados na Biblioteca Nacional da
Espanha. Além disso o filho do 5.2 Conde da Castanheira deve ter tido em sua posse papéis muito preciosos e ainda uma
boa biblioteca. Assim e segundo Pablo Anténio Iglésias Magalhdes (2010), op. cit., pp. 117 e ss., o 6.2 «Conde da
Castanheira emprestou, inclusive, documentos particulares para Fr. Luis de Sousa escrever suas obras. Nas Memorias e
Documentos citados por este historiador, aparece a indicagdo “Seis Livros do Conde de Castanheyra, mandados por Dom
Jeronimo de Atayde, filho do Conde de Castro”. Estes seis codices compdem atualmente a colegdo Sdo Lourengo no Arquivo
Nacional da Torre do Tombo.»

238 Segundo Pablo Antdnio Iglésias Magalhdes (2010), op. cit., p. 113, «os Capitulos da Relagdo é uma obra an6nima, visto
que o autor ndo se identifica nem no titulo nem ao longo do texto; pelo menos ndo de maneira direta. Uma afirmacgdo no
indice da Relagdo permite, ndo obstante, identificar quem redigiu o texto. O quinto tépico, “Oficiaes de guerra, causa de
meu Pai, e de D. Francisco de Almeida”, permite conhecer a real identidade do autor: o filho de D. Ant6nio de Ataide. D.
Antonio de Ataide seria o Almirante da armada de 1625, mas por questdes politicas acabou impedido. Seu filho, autor do
texto, chamava-se D. Jer6énimo de Ataide.» Para Pablo A. Iglésias Magalhdes, op. cit., p. 119, «o Unico autor portugués que
concebe a invasdo da Bahia como um episddio do que seria conhecido posteriormente como Guerra dos Oitenta Anos» foi
D. Jerénimo de Ataide. E acrescenta Pablo Iglésias: «por isso, o primeiro capitulo da Relagdo é um Discurso sobre a Holanda,
no qual trata dos direitos de sucessdo e vassalagem da nobreza neerlandeza, do processo de independéncia das Provincias
Unidas iniciado em 1572 e seus desdobramentos no século XVII. Esta visdo é recorrente em outras cronicas de origem
espanhola, como na obra de D. Tomas de Tamayo Vargas, mas inédita, contudo, aos autores portugueses que entenderam
a perda da Bahia apenas como um episddio particular de agressdo dos neerlandeses a um territério ultramarino de
Portugal.»

239 Jornada dos Vassalos é a denominagdo dada a expedigcdo de uma poderosa armada luso-espanhola, enviada em 1625
pela Corte de Espanha para reconquistar Salvador da Bahia, entdo capital do Estado do Brasil, no contexto da primeira das
invasdes holandesas do Brasil.

240 No documento citado na penultima nota podemos ainda ler na p. 121: «a invasdo da Bahia ameagava também uma
propriedade dos Condes da Castanheira: a ilha de Itaparica. O primeiro governador geral do Brasil, Tomé de Souza, doou a
ilha em sesmaria ao primeiro Conde de Castanheira, avo de D. Jer6nimo de Ataide, em 1552. D. Jeronimo revela no verso da
folha 155 um plano de invasdo dos neerlandeses que consistia ndo em atacar Salvador, mas tomar e fortificar a ilha de
Itaparica. O objetivo dos militares neerlandeses, com esta manobra, seria utilizar os 35 kildometros da ilha para fechar
estrategicamente a entrada da baia aos navios de mercadorias. Com isto, obrigaria os moradores a estabelecer comércio
com a Companhia das indias ou sofrer com crises de carestia. Esta manobra sé seria utilizada, de fato, em 1647 por
Sigmund von Schkoppe.»

241 Em relagdo a este assunto Pablo Antdnio Iglésias Magalh3des (2010), op. cit., afirma o seguinte: «a interpretagdo dos
fatos por este viés politico obviamente cumpria uma fungdo pratica. Colocando-se na condigdo de ofendidos, os
portugueses puderam legitimar sua reagdo militar. Dentre os autores portugueses que escreveram sobre a Jornada de
1625, Ataide foi uma excessdo por apresentar no seu texto a tentativa de hegemonia da monarquia espanhola na politica
européia, ainda que coadunando-se a esta ideia, afinal escrevia para o préprio rei. O autor chega a utilizar, a folha 154, a
expressao “nuestra Espafia”. No verso desta mesma folha, contudo, o autor questiona as implicagdes da soberania
castelhana utilizando, habilmente, a metafora do aqueduto: “No se les niega a los Portugueses rason en lo que sienten la
falta de sus Reyes, no porque hoy les falte en Su Magestad el arrimo que antes tenian, pero es la diferencia que va de beber
el agua en la fuente, o por acuadutos que talves nos truxo salitre si no gusanos.»

94



espanhois incriminar os judaizantes de traicdo politica e colaboracionismo com os inimigos-
invasores, declarando que isto sobreveio por receio ou rancor destes ao Santo Oficio. E por
isso afirma Pablo Antonio Iglesias Magalhdes: «neste aspecto, a Relacdo de Ataide se alinha
as dos seus compatriotas, visto que em nenhum momento os judaizantes sdao apontados
como traidores responsaveis pela entrada dos neerlandeses em Salvador 242.»

Segundo Pablo Antdnio Iglésias Magalhdes «o autor estava preparado para embarcar
para o Brasil, mas na ocasido, como afirma no verso da folha 167, foi obrigado a seguir para
Madrid acudir ao seu pai que estava preso. Segundo ele préprio, deveria embarcar na nau
almiranta ao lado de D. Francisco de Almeida?*3.»

D. Jeronimo de Ataide morreu a 16 de Agosto de 1665. Os condes de Castro D’Aire e
da Castanheira, provenientes de D. Antdonio de Ataide e D. Ana de Lima, extinguiram-se na

varonia?*, passando a casa para os marqueses de Cascais?®, e destes para os de Niza.

242 |dem, Ibidem.
243 Cf. Pablo Antonio Iglesias Magalhdes (2010), op. cit., p. 120.

244 Em Miguel Gorjdo Henriques da Cunha (s.d.), a respeito a propdsito do Ultimo conde da Castanheira pode ler-se o
seguinte: «Simdo Correia da Silva, que foi Conde da Castanheira, e morreu em Lisboa, na freguesia de S. José, a 23 de
Novembro de 1710, onde alias havia casado (a 18 de Junho de 1659) com D. Ana de Castro de Ataide, esta representada
pelo procurador Martim Correia da Silva (ADL, Registos Paroquiais de Lisboa, S. José,Liv. C-2, fl. 127?), filho de D. Jerénimo de
Ataide e de D. Helana de Castro (que casaram em Lisboa, em Santa Engracia do Paraiso, a 25 de Julho de 1627).»

245 Em (s.a.) (2008), Marqueses de Cascais, podemos percerber a importancia das Casas de Cascais-Monsanto e de
Castanheira-Castro Daire e as suas ligagdes a governagdo do Estado portugués: «o titulo de Marqués de Cascais foi
concedido por D. Jodo IV, em 1643-11-19, a D. Alvaro Pires de Castro (c. 1590-1674), 6.2 Conde de Monsanto, na sequéncia
da sua embaixada em Franga, por ocasido da morte de Luis Xlll. Ndo obstante, a concessdo do titulo de Conde de Monsanto
a D. Alvaro de Castro (c. 1420-1471) remonta a 1460-05-21, data em que D. Afonso V |he doou simultaneamente a vila de
Cascais, aquando do casamento com D. Isabel da Cunha, filha do senhor de Cascais, D. Afonso - filho de D. Branca da Cunha,
neta do Dr. Jodo das Regras - e do Infante D. Luis - neto de D. Pedro | e de D. Inés de Castro. A ligagdo desta Casa com a da
Castanheira parece remontar ao matriménio de D. Luis de Castro - filho do 3.2 Conde de Monsanto, que lhe sucedeu na
Casa, d. 1529, sem renovagao do titulo - com D. Violante de Ataide, filha dos 1.2s Condes de Castanheira, titulo criado em
1532-05-01, a favor de D. Antdnio de Ataide, vedor da fazenda de D. Jodo IIl. A sua irmd, D. Ana de Ataide, casaria, por sua
vez, com D. Vasco Luis da Gama (c. 1530-1578), 3.2 Conde da Vidigueira, titulo que fora atribuido a D. Vasco da Gama, por
D. Manuel I, em 1519-12-29. Em 1646-10-18, D. Vasco Luis da Gama (1612-1676), 5.2 Conde da Vidigueira, seria, por mercé
de D. Jodo IV, agraciado com o titulo de 1.2 Marqués de Nisa. Por falecimento, em 1704, sem herdeiros, de D. Ana de Ataide
e Castro, 7.2 Condessa da Castanheira, sucessora de seu irmao, D. Jorge de Ataide, 3.2 Conde de Castro Daire, a Casa
Castanheira-Castro Daire passou a seu primo D. Luis Alvares de Castro Ataide Noronha e Sousa, 2.2 Marqués de Cascais e
7.2 Conde de Monsanto. A ligagdo entre as casas de Monsanto e Nisa parece remontar ao tempo de D. Fernando de
Noronha (1667-1722), 9.2 Conde de Monsanto, filho dos 2.2s Marqueses de Cascais, ainda que morresse antes do
casamento que ajustara com a sua sobrinha, D. Maria José da Gama, filha herdeira dos 3.2s Marqueses de Nisa. Esta
senhora viria a casar por duas vezes: a primeira com Nunes Teles da Silva, filho dos 3.2s Marqueses de Alegrete e a segunda
com o 5.2 Conde de Unhdo - titulo criado, por D. Filipe Ill em 1636-06-07 - razdo pela qual as Casas da Vidigueira
(Marqueses de Nisa) e de Unhdo se juntariam. Morrendo solteira, em 1762, a 5.2 Marquesa de Cascais, D. Ana José de
Castro e Noronha (herdeira de seu tio D. Luis de Castro Noronha Ataide e Sousa, 4.2 Marqués de Cascais e 11.2 Conde de
Monsanto), entrou na posse das Casas de Cascais e da Castanheira seu primo D. Rodrigo Xavier Teles de Castro da Gama,
6.2 Marqués de Nisa e 10.2 Conde da Vidigueira (titulos que lhe vinham por via de sua mae, alias filha de uma senhora da
Casa de Cascais) e 6.2 Conde de Unhdo em sucessdo a seu pai, o 5.2 Conde deste titulo. Estas quatro Casas mantiveram-se
unidas até a extingdo dos vinculos, em 1861-1863, sendo entdo administrador delas D. Domingos Xavier Teles da Gama
Castro Ataide Noronha e Sousa, 9.2 Marqués de Nisa, 14.2 Conde da Vidigueira e 9.2 Conde de Unhdo. A este ultimo
sucedeu seu filho primogénito, D. Tomas Teles da Gama, 15.2 Conde da Vidigueira e 10.2 Conde de Unhdo e representante
das Casas de Cascais-Monsanto e de Castanheira-Castro Daire.

95



3. D. ANTONIO DE ATAIDE: A PENA E AS LETRAS

' =
e~ - 7 # o m T .
& s / ;
Cffe Maneron® A6 At AR e A
Fa " % . -~
- gi‘_“d—[j,ﬁ/‘—fjr”}".l et derinn gy T
J e #
.l

Figura 10
(Este manuscripto he de D. Antonio de Ataide / Conde de Castro daire, e he da sua propria letra. /)
D. Antdnio de Ataide, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever. [fl. B249]

Olhai que hd tanto tempo que, cantando

O vosso Tejo e os vossos Lusitanos,

A fortuna mo traz peregrinando,

Novos trabalhos vendo, e novos danos:

Agora o mar, agora experimentando

Os perigos Mavdrcios inumanos,

Qual Canace, que a morte se condena,

Numa mdo sempre a espada, e noutra a pena.

Luis de Camdes, Lusiadas, Canto VII, Estancia 79.
D. Antdnio de Ataide foi homem muito culto, amante das letras e das humanidades,

um escritor cldssico em sentido amplo. A estrutura basica do seu eu foi, entre outros

factores, determinada pela cultura em que nasceu?*’. O saber enciclopédico e a erudita

Da jungdo das Casas de Cascais-Monsanto e de Castanheira-Castro Daire resultou um arquivo consideravel, que chegou
intacto até ao 9.2 Marqués de Nisa. Ainda que este titular ja devesse ter alienado varias pegas de valor do arquivo, seria ao
seu filho, D. Tomas, penultimo Conde da Vidigueira, que se deveria a dispersdo de uma parte importante do acervo,
vendida a Biblioteca Nacional de Portugal e a Sociedade de Geografia de Lisboa. A Colegdo Vidigueira, que a Sociedade de
Geografia de Lisboa adquiriu em 1892, compreende 181 espécies originais e 4 cddices, que abrangem o periodo de 1332 a
1800, ja estudados, em 1956, pela Dra. Rosalina Silva Cunha, que publicaria, em 1960, o seu inventario no "Boletim
Internacional de Bibliografia Luso-Brasileira" (vol. I, p. 65-99). Mais documentos ndo vendeu o Conde da Vidigueira, porque
sua irma, a Marquesa de Unhao, lhe comprou aqueles que restavam, que ficaram, depois, na posse dos descendentes do
outro irmdo, D. Manuel Teles da Gama, Conde de Cascais. Em 1981, o Engenheiro D. Miguel de Almeida Corréa de S3, neto
materno do Conde de Cascais, venderia a Camara Municipal de Cascais os documentos, que, na altura, se supunha
corresponderem a totalidade do nucleo. Porém, ja depois de efetuada a transagdo, entrou na posse de um outro lote, que
igualmente seria comprado pelo municipio, reconstituindo-se, desta forma, a totalidade da documentagdo que a Marquesa
de Unhdo adquirira a seu irmdo primogénito.

Para além da documentagdo diretamente relacionada com os Marqueses de Cascais e Condes de Monsanto, existem
subnucleos relativos a outras casas, de algum modo ligados a esta, como as dos Marqueses de Nisa, Condes da Castanheira,
Condes de Unhao e ainda a da Familia Sousa e Melo. O fundo é relativamente homogéneo ao nivel das tipologias, de entre
as quais se evidenciam os titulos de propriedade (cartas de arrendamento, aforamento, emprazamento, escrituras de
compra e venda e autos de medi¢do e demarcagdo), relagGes de rendimentos, tombos, procuragGes, cartas de privilégio e
correspondéncia diversa. No acervo pertencente aos Condes da Castanheira encontram-se, ainda, documentos de
nomeacao de juizes e oficiais. Com exce¢do da documentagdo dos Condes de Unhdo, os restantes subnucleos revelam-se de
particular interesse para a histdria do Brasil. O fundo encontra-se em tratamento, ndo dispondo de quadro de classificagao
definitivo.»

246 O félio Av encontra-se em branco.

247 Na opinido de Carlo Strenger 2012: 124, «no mundo moderno, temos acesso a outros paradigmas culturais, até ao ponto
de escolhermos a cultura que ira ser central nas nossas vidas.» J4 o mesmo ndo aconteceu com D. Antdnio de Ataide. As
circunstancias fortes do tempo em que viveu nao lhe teriam permitido outras escolhas.

96



cultura cldssica?*® de D. Antdnio encontram-se bem espelhados ndo s6 na sua obra intitulada

Borrador _de huma arte poetica que se intenta/ua _escrever como também em outros

trabalhos?#.

Muito possivelmente D. Anténio de Ataide tera reunido, ao longo da vida, a que foi
sem duvida uma das melhores bibliotecas privadas do seu tempo no tocante a matéria
naval, dada a riqueza e quantidade dos livros e manuscritos que potencialmente a

integraram?>°, Conhecemos hoje alguns cddices importantes que foram sua pertenca, e de

248 Segundo Vitor Manuel de Aguiar e Silva 1962: 3, «classicus significava em latim o cidaddo que, por possuir determinava
riqueza, se integrava na primeira das cinco classes em que a populagdo romana estava distribuida, segundo a reforma
censitdria atribuida a Sérvio Tulio, enquanto aquela que auferia réditos menores, era abrangido pela designacdo infra
classem. Este sentido, de carater socio-politico, possibilitou ao vocdbulo um significado translato, como na expressdo
classici testes.» A primeira vez onde classicus é empregue referido a matérias literarias é num texto de Aulo Gélio. «A
expressao classicus scriptor traduz uma ideia de exceléncia: tal como o cidaddo pertencente a primeira classe censitaria
gozava de proeminéncia social, assim o autor classicus se exalgava ao primeiro lugar entre a multiddo dos autores e possuia
um alto mérito reconhecido pelo publico, ao contrério do proletarius scriptor, autor de parca ou nula importancia.»

De acordo com F. Fortini 1989: 296 «da histéria do termo [cldssico] captamos, por simbolos, a estreita ligagdo da literatura
e das artes coma riqueza e o ensino, ou seja, com a condi¢do e transmissdo do poder. A moderna acep¢do mercantil («de
primeira qualidade») ndo é sem legitimidade que evoca a do século Il d. C. quando Aulo Gélio (Noctes Atticae) contrapos —
atribuindo a Cornélio Frontdo a distingdo — o scriptor classicus, destinado a ser lido pela classe dos maiores contribuintes
fiscais (a classe por antonomasia), ao scriptor proletarius, dirigido a mais baixa categoria dos consumidores. E se ja para
Magno Félix Enddio, na época de Justiniano, classicus é ndo sé o estudante mas também a obra que é lida e comentada na
escola como modelo, s6 nos finais da idade humanistica surge a dupla acep¢do de “autores ou obras da heranca greco-
latina” (os “antigos”, dignos de favor e imitacdo) e de “autores e obras reconhecidas como excelentes”. No vinténio de
1560-80, enquanto Robortello, Castelvetro, Piccolomini, o Escaligero (e outros tratadistas, entre os quais Agnolo Segni que
escreve significativamente, em 1581, de autores “classicos ou toscanos”), propdem a rigorosa imitagdo formal dos modelos
greco-romanos, aqueles que colocam lado a lado ou em contraposi¢do os “modernos” — como tinha feito Leon Battista
Alberti um século antes — ja estdo ha algumas décadas prontos a entender o termo para além do canone dos autores
antigos. A segunda acepgao permanecera, todavia, quase trés séculos, do XVI ao XIX, subordinada e metaférica, enquanto a
primeira dard origem a multiplos e recorrentes classicismos, numa variedade de relagdes e de contradigdes complicada,
acima de tudo, pelas controversas e imprecisas nogées de maneirismo, barroco, neoclassicismo e afins. A historiografia
literaria insiste em falar de periodos “classicos” (por exemplo, a segunda metade do século XVIII para a literatura francesa;
a época entre Milton e Pope, para a inglesa). Mas, na verdade, no decurso das cinco décadas de 1780-1830, ou seja, da
grande polémica europeia ente “classicos” e “romanticos”, a relagdo entre as duas acepgdes inverte-se: ‘classico’ denotara
ndo apenas grandeza qualitativa mas direito de ocupar um lugar no canone de uma lingua, de uma cultura e sociedade
quaisquer; enquanto filologia, linguistica e historiografia vdo dissolver qualquer modelo dureo do mundo antigo com o
estudo das culturas greco-arcaicas e da cultura do baixo império.» Acerca do Maneirismo, veja-se também a obra
Diciondrio de Luis de Camées, (coord.) de Vitor Manuel de Aguiar e Silva, 2011.

243 Sobre o valor literdrio do 1.2 conde de Castro D’Aire e da sua longa vida, D. Barbosa Machado (1965), op. cit., pp. 212-
213, declara: «Publicou. [/] Cargos, que resultdrad da devaca, que os Governadores, de Portugal mandaraé tirar de D.
Antonio de Attaide Capitaé General da Armada de Portugal acerca da perda da Ndo da India N. Senhora da Concei¢cad, que
os inimigos queimdraé o anno de 1621. e resposta de D. Antonio aos Cargos. Lisboa 1622. fol. [/] Desta obra, e do Author
faz mengad a Bibliot. Oriental novamente acrecentada Tom. I. Tit. 13. Col 440. [/] Diario da Jornada, que fez a Alemanha no
fim de Dezembro de 1628. M. S. Traduzio na lingua materna. [/] Tratado de Seneca. [/] Destas obras, como do Author dellas
faz illustre memoria o P. D. Antonio Caetano de Sousa na Hist. Geneal. da Casa Real Portug. Tom. 2. pag. 8 § 3. Pag. 533.
534. e 535. e a tinha feito Joad Franco Barreto na Bib. Portug. M. S. [/] Varios Versos M. S. [/] D. Francisco Manoel na Carta
dos Autores Port. que he a I. da 4. Cent. das suas Cartas escritas ao Doutor Manoel da Fonseca Themudo numera a D.
Antonio de Attayde, que imagino ser este de quem se affirma ser tad insigne em versificar que compuzera. / Arte Poetica.
[..] [/] Carta Latina muito elegante em reposta da Dedicatoria, que ao seu home consagrou Francisco de Fontes in libello
apologetico pro Justo Lypsio, et Erycio Puteano.» Da autoria de D. Anténio de Ataide é também a obra A Derradeira
Aventura de Paulo de Lima, impressa pela primeira vez em 1947.

250 Vide «Collecgdo de varios documentos e papeis régios e administrativos respectivos as armadas e expedi¢des maritimas [
Manuscrito / [compilados por D. Antdnio de Ataide].» Trata-se de uma fotocépia do microfilme do ms. da Bibl. de Harvard
do Cddice de D. Antonio de Ataide existente na Biblioteca Central da Marinha com a cota J22-14/16. Veja-se ainda

97



parte dos quais damos nota breve de seguida: os Cddices de Harvard, Relagdo das Ndos e
Armadas da India, Compilagées de Didrios de Bordo, Livro de marinharia de Gaspar Moreira,
Cddices da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro, Codex Ataide (antigo Codex Lynch), livros
ligados a marinha e a arte de navegar?'. Homem plurifacetado, a inteligéncia, ousadia e
conhecimentos de D. Anténio de Ataide se deve em certa medida — ja o referencidmos — a
criagdo d’ O Ter¢o da Armada da Coroa de Portugal, corpo que esta na génese dos fuzileiros
portugueses.

A respeito da Arte Poética*?, D. Barbosa Machado declara que dela «se lembra
Manoel de Faria, e Sousa na Cathal. Dos AA. Portuguezes que tinha prompto para a
impressad, o qual examinamos, e era Original escrito da sua propria mad2>3.» Trata-se de um
texto de grande valor e a sua publicacdo é, como declaramos, de extrema importancia, pois,
apesar de se tratar de um manuscrito em género de ‘comentdrio’, € uma obra preciosa para

melhor apreender a Histéria Literdria lusa da época classica. Borrador de huma arte poetica

gue se intenta/ua escrever é trabalho de uma importancia capital para melhor entender a

sua correlagdo com outras Poéticas congéneres escritas no velho continente e para a
compreensao dos Classicos Antigos e Modernos. D. Antdnio de Ataide, na sua Arte Poética,
patenteia de modo notavel uma vasta erudicdo literaria, o dominio do latim, do grego, de

varias linguas verndculas e respectivas culturas. Borrador de huma arte poetica que se

intenta/ua escrever é, ja o aludimos, um documento manuscrito critico-literario excepcional

e uma das primeiras obras deste género a serem escritas de forma tdo completa no contexto
ibérico. Depois das reflexdes literarias italianas dos finais do século XV e de todo o século XVI
acerca da Poética, esta obra de Ataide é um ‘tesouro’ que, de certa forma, antecede de
forma tdo completa comentarios espanhdis e franceses da mesma indole.

Foi notavel a versatilidade do 5.2 Conde da Castanheira: politico, militar, e
extraordinario homem de letras, senhor de uma vastissima e enciclopédica cultura a boa
maneira Renascentista. Do ponto de vista das artes D. Anténio de Ataide é o reflexo do seu

tempo. A sua principal obra literaria de teorizacdo poética que chegou até nds, Borrador de

«Regimento dado pelo general Dom Antdnio de Ataide aos capitdes da armada [Manuscrito]» em depdsito na Biblioteca
Central da Marinha com a cota RDf4-12-03.

251 \Veja-se Francisco Contente Domingues (2002), op. cit.

252 Em A.A.V.V., Grande Enciclopédia Portuguesa e Brasileira, 1998, vol. VI, p. 255. Diz-se erradamente que a Arte Poética se
encontra na Biblioteca Nacional. Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever encontra-se, de facto, na
Biblioteca da Ajuda, em Lisboa.

253 Cf. Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212.

98



huma arte poetica que se intenta/ua escrever contém um teor poético, hermenéutico e

retérico notavel. O 1.2 conde Castro D’Aire segue os principios, as metodologias e os
fundamentos dos grandes tratadistas poéticos italianos da sua época, embora ‘inovador’ em
certos campos. A publicagcdo da sua Poética teria contribuido para a divulgacao da teoria
literaria entdo vingente.

D. Anténio de Ataide viveu os contrastes da existéncia com feicdo apaixonada, nos
limites como homem de letras excepcional, notdvel capitdo-general do ponto de vista da
estratégia militar, almirante entendido, politico polifacetado nas suas experiéncias,
observando sempre e antecipando-se a impedimentos que certamente muitas das vezes
teve de contornar. Os distintos mundos a que teve de sobreviver obrigaram-no a agir do
ponto de vista comunicacional e das decisdes como um homem hodierno a experimentar
uma autocompreensdo das situagdes de uma forma extremamente experta. Experienciou
uma vida plenificada por mdltiplas ocorréncias que irdo marcar a Histéria e a Lingua
Portuguesa para sempre. Assistiu a primeira colonizacdo do Brasil, sentiu o vexame
desastroso de Alcacer-Quibir, a perda da independéncia; optou pelo partido dos Filipes, —
sem nunca olvidar a sua génese lusa —, administrou e governou regides desmedidas, cuidou
dos seus, andou pela india, percorreu oceanos e sentiu na pele as agruras dramaticas do
tragico e do épico; intuitivo esteve na génese dos fuzileiros da marinha portuguesa. Nao foi
por acaso que elevou até ao Olimpo, Luis de Camdes.

A sua sageza e a profunda autocompreensdo de que o seu espirito era dotado
levaram-no a procura permanente da descentralizacdo (filosoficamente utdpica) num
periodo em que fazé-lo era perigoso do ponto de vista politico. Estava muito a frente em
relacdo a outros seus coevos?>,

D. Antdnio de Ataide viveu uma época peculiar da nossa histéria, e «xo momento
psicolégico realiza a ligacdo de todas as condicdes (essencial, preparatoria,
proposicional)®*>.» Na trama dos factos fica-nos, no entanto, a sensacdo que uma parte
restrita, mas, ainda assim relevante, da familia Ataide, senhores e condes de Castanheira,

conspirou contra Portugal ao longo dos séculos XV, XVI e XVII. As identidades familiares

254 Como afirma Jurgen Habermas, 2006: 140-141: «a partir das experiéncias do dia-a-dia, sabemos que as ideias servem
muitas vezes bastante bem para mascarar com pretextos legitimadores os motivos reais das nossas ac¢des. O que a este
nivel se chama racionalizagdo chamamos-lhe, no plano da acgdo colectiva, ideologia. Em ambos os casos, o conteddo
manifesto de enunciados é falseado pela irreflectida vinculagdo a interesses por parte de uma consciéncia sé na aparéncia
auténoma.»

255 Cf, Paul Ricoeur ('2013), op. cit., p. 116.

99



também observam altos e baixos no fluxo das suas exegeses a que a existéncia nos incumbe
a efectivar, fluxos subordinados a conveniéncias da mais variada indole. J& observamos
anteriormente o caso do exilado D. Alvaro de Ataide. O continuo desterro de alguns dos
Ataides em Espanha levou a que muitos membros desta linhagem se tornassem em diversas
ocasides apoiantes da causa castelhana. Dois exemplos de descendentes de D. Alvaro de
Ataide que advogaram a favor de Espanha foram D. Jorge de Ataide®°®, tio de D. Antdnio de
Ataide e o seu filho D. Jerénimo de Ataide (?- 12/12/1669), 62. Conde da Castanheira. Ndo
podemos achar respostas ou julgar a familia Ataide e as suas divagantes tomadas de posicao
politica no decurso dos tempos a luz de preconceitos; alids, o que se exige efectivamente aos
nossos esforcos de compreensdo é termos a obrigacao, hoje, de pensar a realidade histérica
em termos de alteridade e afastar preconceitos parciais e particulares. E a prépria tarefa
hermenéutica que nos exige tal tomada de orienta¢do?°’, procurar a verdade e o porqué das
posicoes de D. Jorge de Ataide ou de seu sobrinho, D. Antdnio, 1.2 conde Castro D’Aire. O
objecto histérico é sempre constituido por duas realidades: «a realidade histérica, por um
lado; a realidade da compreensdo histdrica, por outro?®.» As circunstancias politicas, sociais
e econdmicas em que Portugal se encontrava por motivos e desvarios varios conduziram o
pais para o que pareceu aos nacionais de antanho ser mais correcto. A certeza de que 0 5.2
conde da Castanheira defendeu superiormente os interesses de Portugal, antes, durante e
mesmo depois do dominio filipino é também um facto. Lisboa, o chdo portugués espalhado
pelos cinco cantos do globo, a lingua portuguesa e os seus cultores, foram sempre objecto

de respeito por parte de D. Antdnio de Ataide?*°. A integridade de todo o territério —

256 Sobre D. Jorge de Ataide, obserevem-se as notas 108 e 150 desta tese.

257 E acresecenta Hans-George Gadamer, (1998), op. cit. P. 85: «S6 gragas ao fendmeno da “distdncia temporal” e a
clarificagdo do seu conceito podemos cumprir a tarefa propriamente critica da hermenéutica, quer dizer, distinguir os
preconceitos verdadeiros. E necessario arrancar a compreens3o os preconceitos que a dirigem e permitir assim, por outro
lado, as “perspectivas outras” da tradigdo, que se desprendam — o que implica assegurar a possibilidade de que qualquer
coisa seja compreendida como outro. [..] O que efectivamente exige os nossos esforgos de compreensdo é o que se
manifesta, antecipadamente e por si mesmo, na sua alteridade. O que nos reconduz a uma constatagao que tinhamos ja
feito, a saber, que toda a compreensdo comega pelo facto de que qualquer coisa nos interpela.»

258 |dem, Ibidem, p. 89.

29 Gilles Lipovetsky e Jean Serroy (2016), op. cit.,, p. 142 afirmam que a ‘cultura-mundo’ que marca a nossa
contemporaneidade, «longe de ser a sepultura da diversidade das linguas, é, muito pelo contrdrio, o instrumento da sua
consolidagdo como elemento de afirmacgdo identitaria dos grupos e dos individuos desejosos de valorizar a sua diferenga.»
Embora, num tempo tdo diferente do nosso, é provavel que D. Antdnio de Ataide e os seus coevos tenham sido susceptiveis
as diferengas identitarias e linguistico-culturais entre os Portugueses e os seus vizinhos ibéricos. Tais circunstancias, a adir
ao0s sucessivos aumentos de impostos, alistamento de homens para defender causas e teritdrios que directamente nao nos
diziam respeito, tratamento desigual relativos a negdcios argentarios, perseguicdes religiosas, repressdo de ideias, bem
como a forma como certas partes do Império Luso estavam a ser descuradas pela monarquia espanhola, a acrescentar
ainda o facto de Ingleses, Franceses e Holandeses, inimigos de Espanha, se terem tornado também inimigos de Portugal e

100



inclusive o imperial — e do mar portugués estiveram sempre na linha da frente para o 1.2
conde de Castro D’Aire e de certo modo também para o seu filho que quis morrer e ser
sepultado em Portugal. A interpretacdo que fazemos das obras e das suas acdes de D.
Antonio de Ataide leva-nos a executar uma intercessdo entre o presente e o passado, na
medida em que este «se apresenta e se dirige a nds. Neste sentido radical e universal, a
tomada de consciéncia historica ndo é o abandono da tarefa eterna da filosofia, mas a via
que nos foi dada para aceder a verdade sempre procurada?®®.»

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever é apenas um fragmento,

de certo modo pequeno, de uma vida muito vasta, variada e rica. Por tras dela houve todo
um mundo de vivéncias, de amizades verdadeiras, mas também de conluios politicos e
influxos que ndo sdo de todo observaveis num texto que é fundamentalmente um
testemunho de bom gosto literario. Todavia, como diz Arnaldo Espirito Santo a propésito da
Arte Poética de Marco Girolamo Vida, na penumbra desse sistema de preceitos sobre
Poética é plausivel divisar muitas outras coisas?®’. Por exemplo, D. Antdnio de Ataide n3o
deixa de ser um dos primeiros comentadores da obra de vdrios autores portugueses,
nomeadamente Camdes, apontando-o como um exemplo a seguir para o género épico.
Além disso, o 5.2 conde da Castanheira é um acérrimo defensor da lingua e dos autores
lusos. Destas matérias daremos conta mais adiante, na Illl Parte desta tese. Antes disso,
examinemos, na Il Parte deste trabalho, os impressionantes desenvolvimentos culturais e de
reflexdo a que D. Antdnio de Ataide assistiu e como esses factos terdo contribuido para a
escrita de sua teoria Poética, assente na influéncia nos classicos greco-latinos, apandgio da

sua época.

atacarem territérios que de facto e de jure eram nossos e a consequente perda de algumas possessdes lusas para essas
poténcias, a inoperdncia da politica espanhola relativamente a esses acontecimentos, tais razdes terdo contribuido para um
mal-estar geral e levado ao desencadeamento da Restauragao da Independéncia de Portugal a 1 de Dezembro de 1640.

260 \/jde Hans-George Gadamer (1998), op. cit., p. 89.
261 \/eja-se Arnaldo Espirito Santo 1990: 26.

101



Figura 11 22 Figura 12 263

262 Deve-se a D. Anténio de Ataide, 12 Conde da Castanheira, entre 1540 e 1550 a construgdo das capelas laterais onde
instala o seu pantedo de familia. Foi o seu filho, D. Jorge de Ataide, Bispo de Viseu, o responsavel pela casa do fresco.
Possivelmente D. Jorge terd sido quem mais contribuiu para este conjunto religioso, tal como o conhecemos. Todo o
convento foi remodelado por obras suas.

263 No documento [em linha]: http://digitarg.dgarg.gov.pt/details?id=4725392 pode-se observar um retrato (de autor
desconhecido) de meio corpo de D. Jorge de Ataide e ler a seguinte inscrigdo: «D. Jorge de Ataide, capeldo-mor, bispo
inquisidor geral, insigne benfeitor desta casa, filho dos condes padroeiros da mesma. Hic Jacet. Ob. An. 1610.»

102


http://www.google.pt/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwjHuNyMluXRAhXFaxQKHXbSDIYQjRwIBw&url=http://ruinarte.blogspot.com/2013/05/convento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&psig=AFQjCNHfP6u6q6vMlHCJZ0daXlbEdG5ptQ&ust=1485704330163052
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392

PARTE Il

A TEORIZACAO POETICA NO RENASCIMENTO: INFLUXOS EM
ANTONIO DE ATAIDE

103



1. Sentido e contexto de uma Poética a luz dos classicos greco-
latinos?s*

«[...] Um poema foi sempre um circulo tragado a roda duma coisa,
um circulo onde o pdssaro do real fica preso.»

Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 841.

«A nossa [...] existéncia é um ato de leitura continua do mundo, um exercicio em decifragdo,
em interpretagdo no interior de uma cdmara de eco, cujo volume de mensagens,
de entradas semidticas, é incomensurdvel.»

Georges Steiner 2016: 12.

O periodo humanistico-renascentista, entre o final da centuria de Trezentos e os anos
derradeiros de Quinhentos, reveste-se de uma grande densidade cultural e moral. A
filologia?®> oferece, a partir de entdo e paulatinamente, a possibilidade de recuperar alguns
fildsofos que haviam caido no esquecimento ao longo da Idade Média2®: Epicuro e Platdo
sdo recuperados e a polémica com o aristotelismo medieval imperante até ai instala-se.

O primeiro humanismo filoséfico-literario desenvolve-se em Florenca, que é o centro,
na primeira metade da centuria de Quatrocentos, de uma viva polémica sobre o valor

cientifico e filosofico dos ensinamentos de Platdo e Aristoteles. Gemistio Pletén, um douto

264 Para a realizagdo da Il PARTE desta tese, tivemos a oportunidade de consultar na BNL as seguintes edi¢8es: de Francisco
Robortello, In librum Aristotelis de arte poetica explicationes de 1555. De Anténio Minturno, L'Arte poetica: Con la dottrina
de' soneti, canzoni ed ogni sorte di rime toscane de 1725. De Ludovico Castelvetro as edigdes de 1570 e de 1576 da Poetica
Volgarizzata et sposta. De Vincentii Madii, Aristotelis librum de poetica communes explanationes, publicado em 1550.

Na BGUC pudemos examinar de Anténio Minturno a edi¢do de 1725 da obra L’arte poetica. Da autoria de Lodovico
Castelvetro, a edicdo de 1576 da Poetica d'Aristotele vulgarizzata et sposta; deste mesmo autor, tivemos a oportunidade de
estudar também de 1582 Le Rime del Petrarca.

Na BPE observamos de loan Baptistae Pignae Poetica Horaciana de 1561. De Francisco Robortello In librum Aristotelis de
arte poetica explicationes de 1548. Da autoria de Petri Victorii, Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum,
as edigGes de 1560 e de 1573. Do portugués Aquiles Estaco, Q. Horatii Flacci Poéticam commentarii de 1553.

Em relagdo a Escaligero seguimos os trabalhos de B. Weinberg de 1942, 1961 e 1970-74 e de Javier Garcia Rodriguez de
2003 que se encontram referenciados na bibliografia deta tese. No que diz respeito as citagGes da obra De poeta de
Antdnio Minturno seguimos os trabalhos de B. Weinberg (1963) e Javier Garcia Rodriguez (2003), cujo estudo se baseia nos
trabalhos de B. Weinberg.

Para a obra intitulada In librum de arte poetica Q. Horatii Flacci explanationes de Tomé Correia, seguimos B. Weinberg
(1963), pp. 185-187, 215-221, 229-231, 247, 319-322, 345. No que diz respeito a este preceptista luso tivemos também em
de conta o trabalho de Maria Amélia Machado Santos. Para Aquiles Estaco os comentérios de Anibal Pinto de Castro (1976).

265 Sobre o conceito de filologia veja-se C. Carena (1989), op. cit., p. 200 e ss.

266 Acerca da histdria e critica literaria da Poética aristotélica, ao longo dos tempos, veja-se Eudoro de Sousa 1986: 13 e ss.
Sobre o assunto vide igualmente Valentin Garcia Yebra 31999: 7-23.
Sobre a transmissdo do texto e a questdo do Livro Il, observe-se também Ana Maria Valente: 2004: 5-8.

104



bizantino, inicia o debate que se vai revitalizando pouco a pouco com a tradu¢do de muitos
didlogos; Leonardo Bruni propde nas suas obras a redescoberta dos Antigos. Na verdade,
Bruni é o primeiro historiador a usar a visdo dos trés periodos da histéria: Antiguidade, Idade
Média e ldade Moderna. As datas que Bruni utiliza para definir os periodos ndo sao
exactamente aquelas que os historiadores utilizam actualmente. No entanto, estabelece as
bases conceptuais para uma triplice divisdo da histéria bem como a sua secularizagdo.
Considerado como o criador da forma renascentista da traduc¢do, junta a sua paixdo
filolégica o seu interesse por problemas éticos e civis, opondo-se a tradi¢do ascética. Tal
linha de conduta leva-o a declarar-se seguidor de Aristételes, pois, no trilho do filédsofo, o
homem sé se realiza completamente na vida civil e em convivéncia com os seus
semelhantes. Pelo contrario, o ser humano isolado aniquila-se e desumaniza-se?®’.

Um dos interesses primordiais dos humanistas prendia-se com a transmissao do
saber dos antigos: as suas obras haviam sobrevivido ao passar dos tempos uma vez que
estavam, fundamentalmente, de acordo com a beleza da natureza, fonte de toda a verdade.
Os humanistas criticavam o caracter abstracto e estéril do saber das escolas suas coevas e
reivindicavam uma cultura mais livre e aberta aos problemas reais da vida politica, civil e
social do homem. No Renascimento estabelecer-se-a definitivamente a periodizacdo entre a
época antiga e a moderna e a obra do artista, do filélogo, do filésofo, do homem de ciéncia
deverd ser uma emulacdo do homem antigo. O residuo é medievo e fazia parte das
tenebrae, segundo Petrarca.

A revitalizacdo renascentista dos textos classicos obriga o homem a repensar a

literatura e a Poética®® enquanto ressignificacdo semantica de determinadas ambiéncias,

267 Cf. ). A. Sdnchez Marin & M. Lépez Mufioz (1991), op. cit., p. 107 e ss.

268 Arnaldo M. Espirito Santo (1990), op. cit. pp. 32-35, apresenta-nos, em sintese, uma mole de obras que contribuiram
para a sistematizacdo da Poética durante todo o Cinquecento e que provam que o processo foi gradual e dessincronizado.
Afirma o estudioso portugués: «no que diz respeito a Itdlia, Bernard Weinberg publicou em 1970 sessenta tratados de
teoria literaria de quarenta e cinco autores. Mas esta coletanea, que engloba textos em latim e em vulgar sobre os mais
variados temas, é apenas uma parcela dos duzentos e noventa e cinco textos inventariados pelo mesmo autor. E ndo é
tudo; pois que a este acervo de comentdrios, apologias da lingua vulgar, polémicas levantadas em torno de uma ideia ou de
uma obra, tratados de retdrica e poética, ha que acrescentar a edigdo principe da Poética e da Retdrica de Aristételes em
1508, a do De elocutione de Demétrio de Faleros na mesma data, a da parafrase de Averrdis a Poética de Aristoteles em
1522, a publicagado do Ciceronianus de Erasmo em 1528, a tradugdo do De uulgari eloquentia de Dante em 1529, a tradugao
da arte Poética de Horacio em 1535, a segunda tradugdo latina da Poética de Aristoteles em 1536 — a primeira fora feita por
Giorgio Valla em 1498 — bem como outras edi¢Ges de Horacio, em 1554 (tradugdo italiana), em 1566 (outra versdo italiana),
e em 1587, e de Aristoteles em 1594 e em 1572 (duas versdes italianas diferentes), e finalmente do De sublime em 1554.

Muitas das questdes afloradas em todo este conjunto de reflexGes literdrias agrupam-se, no entanto, em redor de um
numero limitado de problemas: imitagdo, “el problema central en las doctrinas poéticas humanistas”; defesa da dignidade e
da capacidade literaria da lingua vulgar; defesa da exceléncia da poesia e da fungdo do poeta na sociedade; conciliagdo
entre conteudos dos modelos classicos e exigéncia de uma pratica cristd renovada; adaptagdo da teoria retérica a analise

105



regularmente ligadas a palavra, dentro de um horizonte politico, uma vez que «o homem
vive e age em comunidade, nela conhece os seus limites e potenciais, nela e com os outros
homens vive o seu tempo e dele recebe as marcas?®®. A mimesis alegada por Aristételes é a
da acgdo/tempo humanos condensados no mythos.»?*’® Todo esse processo esta
profundamente ligado ao imagindrio, onde a atribuicdo de siginificados é uma constante. O
homem faz repercutir as suas ac¢ées nas obras literdrias que devem ser regidas por normas
poéticas, éticas e noéticas.

Por isso, quando nos finais do Quattrocento, veio a luz a Poética de Aristételes, num
ambiente dominado pelos textos da tradicao medieval, logo se estabeleceram semelhancgas
e se realizaram convergéncias interpretativas, de tal maneira que foi possivel determinar

271 No seu

que o texto horaciano é, na verdade, uma traducdo retoricizada da Poética
comentdrio De arte poetica de 1498, ). Badio Ascencio?’? reduz a obra do Venusino?’? a um
numero exacto de regulae que poderiam, de igual modo, reconhecer-se na obra de
Aristoteles. Além desta, vdrias edicbes, comentdrios e traducbes das obras de Horacio e
Aristoteles surgem nos finais do século XV e durante todo o século XVI. A primeira edi¢ao da

traduc3o latina de Averrdis, parafrase da Poética de Aristételes, surge em 1481274, Em 1482,

do discurso poético; discussGes sobre a esséncia e as leis de cada género; procura da esséncia e sistematizagdo das
caracteristicas do discurso poético; questdes de estilo; exceléncia de Virgilio, mesmo acima de Homero; finalidade da
poesia; etc.»

Segundo Paula Santos 2009: 74, «a mais antiga defesa do vernaculo perante a supremacia do Latim deve-se a Dante
Alighieri, pelas afirmag¢des produzidas no De Vulgari Eloquentia. Todavia, dado que o conceito de “lingua vulgar” ai
formulado é pouco claro, desenvolveu-se uma polémica em torno do mesmo, a chamada “Questione della lingua”. Esta
discussao prolongou-se desde o final do século XIV até ao século XIX, encontrando um momento especialmente aceso entre
os teorizadores quinhentistas. Assim, entre os escritores mais influentes do “Cinquecento” encontram-se Machiavel,
Castelvetro e Varchi, como defensores do Florentino, e Castiglione, Calmeta e Trissino, que preconizavam a fixagdo de uma
lingua “italiana” literaria, independentemente de qualquer uso local.»

A respeito do movimento de defesa da lingua vulgar Maria Jodo de Moura Santos, em «Nota sobre o movimento
quinhentista de ‘Defesa e llustragdo’ das linguas vulgares», Biblos, Coimbra, vol. LI, 1975, p. 517, declara o seguinte:
«Podemos afirmar que a generalidade do movimento abrangeu toda a Europa, desde as linguas nérdicas as eslavas e as
germanicas, e ainda desde os idiomas nacionais aos que viviam em zonas sem independéncia politica mas com uma
tradi¢do cultural e linguistica propria (de que sdo exemplo o irlandés, o galés, o bretdo, o provengal, o cataldo.» Sobre a
Poética na época do Renascimento veja-se Antonio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 24-32.

269 Vjde Soares, Nair de Nazaré Castro Soares (2017): 17-42.
270 \Veja-se Maria do Céu Zambujo Fialho 2007: 12-13.
271 Cf. Nair de Nazaré Castro Soares 1996: 128.

272 Sobre o esforgo de os autores do Renascimento ligarem o pensamento de Horacio com o fildsofo grego, veja-se Bernard
Weinberg 1961: 71 e ss.
Veja-se ainda José Agostinho Macedo 1806: XXXII-XXXV.

273 Quinto Horacio Flaco (latim: Quintus Horatius Flaccus) nasceu em Venusia a 8 de Dezembro de 65 a.C. o que lhe vale o
reconhecimento como Venusino, tendo morrido em Roma a 27 de Novembro de 8 a.C. Foi um poeta lirico e satirico
romano, além de fildsofo. E conhecido por ser um dos maiores poetas da Roma antiga.

274 Marie-Luce Demonet 2002: 146, apud Michel Magnin, afirma que «(introduction accompagnant la traduction de la
Poétique d’ Aristote, Paris, Le Livre de Poche classique, 1990), le commentaire d’ Averroes (XII¢ s.) est resté ignoré, tout

106



€ publicado o comentario de Cristoforo Landino, De arte poetica de Hordcio; em 1498 surge
a traducdo latina da Poética de Aristételes feita por Giorgio Valla e o comentario De arte
poetica de Horacio por I. Badio Ascencio. S6 no século XVI vem a lume a edicdo princeps da
Poética e da Retdrica de Aristételes e da obra De elocutione de Demétrio Falereu?’>.

Poucas obras terdo tido uma transmissdo tdo acidentada como a Poética do
Estagirita. Possivelmente conhecida e preservada em Bizancio, o primeiro texto de que ha
noticia é, contudo, uma versao siriaca, feita talvez no final do século IX, versdo da qual se
conhece apenas o capitulo seis. Terd sido traduzida para drabe por Abu Bisr, na primeira
metade do século X, desenvolvendo-se assim o denominado ‘Aristotelismo islamico’, que
viria a ser uma via fundamental de difusdo do saber grego no Ocidente europeu. Dentro
deste contexto, a Poética de Aristoteles foi conhecida no ‘velho continente’ durante largo
periodo por meio da parafrase comentada do fildsofo arabe Averrdis (1126 — 1198)%7°,
estudo esse que viria a ser traduzido para latim por Hermannus Alemannus?’’, em 1256.
Segundo Hélio J. S. Alves, as «traducdes directas do grego para o latim por Guilherme de
Moerbeke (1278) e pelos renascentistas Giorgio Valla (1498) e Alessandro de’ Pazzi (1536),
as versoes latinas do original arabe, quer a mais antiga de Hermannus Alemanus, quer as
duas quinhentistas que se fizeram sobre uma traduc3o hebraica do texto de Averrdis?’®»
exerceram uma grande influéncia nos teorizadores do século XVI. Registe-se que a versao

latina de Guilherme de Moerbeke?”®, do ano de 1278, sé em 1930 veio a ser redescoberta.

comme la traduction latine de Guillame de Moerbeke; ce traté arrive trop tard, a la fin du Xve siécle, aprés Horace et Platon
et il ne figure méme pas dans la primiere édition des oeuvres en grec (Venise, 1495), ni dans la traduction latine de 1483;
Giorgio Valla I'imprime pour la primiére fois en 1498, mais il a été incapable de cerner le sens d’ eikos (Introd., p. 54). La
nouvelle traduction latine d’ Alessandro Pazzi (1527) devint la base des grands commentaires ultérieurs: Robortello; 1548,
Castelvetro, 1570; Picolomini, 1572, etc. On en retrouve des traces dans les nouveaux commentaires de I’ Art Poétique d’
Horace.»

275 Sobre este assunto veja-se Nair de Nazaré Castro Soares, (1996) op. cit., p. 128.
276 \/gja-se Hélio J. S. Alves 2001: 81.

277 Hélio J. S. Alves (2001), op. cit., p. 81, diz-nos, na nota 1 do capitulo 5, intitulado “A repercussdo da Poética de Aristétles
e o predominio da teoria retdrico-horaciana”, o seguinte: «Entre Weinberg 1961: 352 e Hardison 1962: 35 podemos
enumerar umas sete publicagdes, que incluiam versdes latinas do comentario de Averréis, em 1515, 1522, 1525, 1550,
1560, 1562 e 1574. A versdo de Hermannus Alemanus terd sido a mais influente no Renascimento italiano, mas ha a
considerar ainda outras duas versdes latinas, ambas baseadas numa tradugao trecentista para o hebraico: a de Abrado de
Balmes, datada de 1522 e reimpressa em 1560, e a de Jacob Mantino publicada em 1550 e 1562. A data tardia destas
traducgdes e a sua reimpressao relativamente frequente devem ser tidas em conta na avaliagdo do género de leitura que a
Poética de Aristoteles podia ter na época.»

278 Cf. Hélio J. S. Alves (2001), op. cit., p. 81.

279 Guilherme de Moerbeke foi um frade dominicano dos Paises Baixos que viveu no século XllI. Foi integrado na provincia
da Grécia e aplicou-se no conhecimento do latim, grego e drabe. Fr. Tomds de Aquino pediu-lhe uma nova tradugdo em
latim de Aristoteles, o mais fiel e exacta possivel, tarefa cumprida por Guilherme de Moerbeke com notavel éxito. Em 1274

107



O texto de Hermannus, em 1482, foi a primeira versdo da Poética aristotélica a ser
editada. Esta e as duas outras versdes foram regularmente impressas e reeditadas no século
XVI, inclusivamente como forma de comentdrio a traducbes directas do texto grego. O
imenso labor filolégico acerca do texto aristotélico ocorria ja pelos anos 40 do século XVI,
quer sobre as traducdes directas do grego, quer sobre o texto original. Todavia, «o
comentario de Averrdis ndo sé corria paralelamente a esse esfor¢o, como correspondia, em
larga medida, as expectativas tedrico-literdrias dos homens que primeiro procuraram
explicar um texto fidvel da Poética?®.»

O facto de a versdo de Averrdis em tradugdo latina, se ter tornado no quase absoluto
brevidrio do mais marcante tratado de Poética da Antiguidade durante uma boa parte da
centdria de Quinhentos, é aos nossos olhos, algo de mordaz e irénico, uma vez que os
teorizadores do Renascimento se encaravam a si proprios como ‘aristotélicos’?21,

Ao mesmo tempo que Averrdis desconhecia a esséncia da literatura grega, o seu
desejo de aplicacdo dos preceitos aristotélicos a realidade arabe levaram a que o original
sofresse alguns constrangimentos de ordem interpretativa. A parafrase observou uma
orientacdo pedagdgica o que fez com que os géneros aristotélicos?®? fossem substituidos por
aqueles com os quais o filésofo cordovés e os seus conterrdneos se encontravam
familiarizados: o encdmio e a satira?®3. Porém, outras vias se tinham encetado tendo em
vista a preservacdo do inserto original da Poética. «E que, entre o séc. X e XI, fora copiado
um manuscrito grego, o cod. Parisinus 1741, vindo de Bizancio, que acabaria por ser

reconhecido o de maior valor para a reconstituicdo do texto no séc. XIX (T. Vahlen, 1784 e

participou no Concilio de Lyon. A data da sua morte era arcebispo de Corinto. Traduziu de grego para latim, além de
Aristoteles, outros autores como Simplicio, Proclo, Galeno, Hipdcrates e ainda o Tractatus de arte et scientia Geometricae.

280 Veja-se Hélio J. S. Alves 2001: 81.

281 Na opinido de Hélio Alves (2001), op. cit., pp. 82-83, «o primeiro elemento do comentdrio de Averrdis que se destaca
claramente do espirito e da letra do original é o da prépria definicdo e caracter essenciais da poesia. Se, tanto no texto
quanto na parafrase, a poesia é imitacdo ou representagdo, Averrdis acrescenta a definicdo de Aristdteles uma finalidade
pedagdgica, se ndo mesmo politica, de estimular a virtude e desencorajar o vicio. De facto, para o filésofo drabe (na
tradugdo de Hermannus), “omne itaque poema & omnis oratio poetica aut vituperatio aut laudatio”. Esta concepgdo
epidictica, essencialmente alheia a Poética do Estagirita, vai determinar toda a abordagem do texto grego por Averréis.
Assim, vertentes conhecidas da Poética como o valor de cada género literario, os objectos da imitagdo, o prazer, a fabula, a
verosimilhanga e a mimese ela mesma, inflectem de sentido pelo pressuposto de que toda a poesia é, ou deve ser,
demonstrativa.»

282 Segundo Marie-Luce Demonet (2002), op. cit., p. 146, «la redécouverte de la Poétique et les relecteures qui se propagent
surtout dans la deuxieme moitié du XVI¢ siecle ont fait revenir sur la différence entre les genres lyriques, |’ histoire vraie et
le récit fictif. Toutefois, certains éléments de la Poétique n’étaient pas inconnus, comme on sait, et les commentaires d’
Averroes étaient répandus avant méme qu’ on soit revenu au texte original.»

283 |dem, Ibidem.

108



1885)284 » E dele que dependem os numerosos cddices do séc. XV e XVI, e é nele que se
baseia a melhor edi¢do critica moderna, a de R. Kassel, Aristotelis de Arte Liber, Oxford,
1965.

Sobre a Poética de Aristoteles tém-se escrito e continuam a redigir-se, de modo
regular, livros inteiros, artigos, comentarios, sem que tenha sido possivel atingir uma
exegese, aceitavel de muitos dos trechos desta obra fundamental, a que toda a teoria
literaria, afinal, ascende. Podemos, certamente, considerar como um acontecimento
simbdlico a redescoberta do texto original da Poética de Aristoteles. Como se depreende
pelo acima firmado, a Idade Média ndao conhece a Poética, a ndo ser por intermédio de um
comentario de Averrdis, traduzido em latim no séc. Xlll, versdo que reduz a poética da
tragédia e da comédia a retdrica demonstrativa do louvor e da reprovacado, e compreende a
imitacdo como uma ‘figuracao’, uma aplicacao de figuras, tropos e ‘cores’, no propdsito da
‘doce persuasao’. Ainda assim, produzir-se-4 um salto conceptual logo que Giorgio Valla
publica, em 1498, a sua traducdo latina da Poética, dez anos antes da edicdo do seu texto
grego Alde (1508). Porém, a tradugdo de Averrdis dominou intensamente até ao ano de
1530, quando aparece a edicdo traduzida de A. de Pazi (1536). Na década de quarenta do
século XVI e na senda de um grande esforco filolégico sobre o texto aristotélico, quer sobre
traducgdes directas do grego, quer sobre o texto original, ndo ha duvida de que o comentario
de Averréis continuava a ser lido e correspondia, em larga medida, as expectativas
tedrico-literarias dos homens que primeiro procuraram explicar um texto fiavel da Poética.

Desde os anos 40 da centuria de Quinhentos que a obra de Aristételes entrava pouco
a pouco na teoria literaria (pelo menos na Itdlia), juntando-se a Arte Poética de Horacio na

funcdo do texto candnico?®®. Segundo Francois Cornilliat & Ulrich Langer é mister que se

284 Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 6

285 Sobre a Arte Poética de Horacio, veja-se Manuel Mafias Nufiez 2006: 39 e ss. A propdsito desta obra do Venusino declara
Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 29 que «na AP hd um pouco de tudo, sem, no entanto, admitirmos que seja um
tratado. A verdade é que o poeta da preceitos, mas ndo os da todos, fazendo, pelo contrario, uma selecdo daqueles que
melhor conhece e de que mais gosta e, ndo se submetendo, deste modo, a ordem dos manuais escolares de retdrica, que
serviriam de introdugdo a arte da poesia.» Segundo Paula Santos (2009), op. cit., pp. 19-22, «ndo foi, no entanto, esta a
recepcdo que os tedricos do século XVI fizeram da Ars Poetica, uma vez que, influenciados pela tradicdo do elo entre
Poética e Retdrica, procuraram encontrar nela uma estrutura tripartida tipicamente retdrica, constituida por inventio,
dispositivo e elocutio.

Outro “engano” dos tedricos de Quinhentos foi terem partido do pressuposto de que a Ars Poetica se destinava a
estabelecer preceitos literarios para a criagdo poética ao mais alto nivel. Se, em primeira instancia, a revivificar o valor da
poesia dramatica, integrada num movimento dirigido pelo imperador Augusto, como defende J. Perret, num segundo
plano, enquanto texto literdrio, funciona como um “vade mecum” preceptivo, destinado, ndo a um circulo de sublimes
literatos, mas aberto a amplos sectores da sociedade romana; em Ultima instancia, trata-se de uma oferta a uma verdadeira
legido de poetas amadores oriundos das classes cultas, tendo em conta que a poesia era considerada também uma espécie

109



evoque trés acontecimentos que sdo a publicacdo do primeiro comentario sistematico da
Poética em latim «(F. Robortello, In librum Aristotelis de arte poetica explicationes, 1548)28¢,
celle de la premiére traduction en langue vulgaire (B. Segni, 1549), enfim celle du premier
commentaire systématique en vulgaire (L. Castelvetro, Poetica d’Aristotele vulgarizzata e
sposta, 1570)*%7. Merece também uma referéncia especial a traducdo italiana da Arte
Poética de Horacio por Lodovico Dolce ocorrida em 1535.

Como se depreende facilmente do que fica dito, os comentarios maiores da Poética

aristotélica sé aparecem impressos pela primeira vez a partir de meados do século XVI2%. A

de arte diletante na Roma imperial, partilhada pelos altos funcionarios, pelos oradores e até pelos imperadores (recorde-se
o caso de Nero, a titulo de exemplo).

Ora os tedricos renascentistas, negligenciando o especifico contexto histdrico-social da produgdo da Epistula ad Pisones,
tornaram-na como doutrina séria e incontornavel para a criagdo literaria, ao mais alto nivel. No Renascimento, afirma
Garcia Berrio, “se leyé al pie de la letra la Epistula ad Pisones, y, prescindiendo de su contexto, se identificd habitualmente
con el concepto horaciano de la gran poesia, sin mas distingos.” Esta atitude perante a epistola horaciana conduziu também
a aristotelizagdo da mesma, na tentativa de colmatar as alegadas lacunas que nela encontraram os literatos da época.
Assim, os humanistas do Renascimento submeteram a Ars Poetica ao modelo aristotélico, com grande arbitrariedade,
baseados no argumento simplista da sucessdo histérica — Horacio viveu depois de Aristoteles; seria logico, portanto, que a
epistola do Venusino tivesse como modelo a Poética do Estagirita, o que parece ndo corresponder a verdade.

A Epistula ad Pisones ndo deve, na realidade, ser valorizada pelo mérito original, ja que sintetiza e divulga opiniGes e
doutrinas habituais nas gramaticas, retdricas e preceptivas da cultura helenistica alexandrina, sobretudo no que se refere a
Neoptdlemo de Pario. Como refere Garcia Berrio, del valor del Ars de Horacio es sobre todo histérico, en primer lugar
porque resulta ser el Unico documento completo de Poética superviviente del periodo romano; y sobre todo por su
capacidade sobressaliente para formular com un acierto expressivo singular esos tépicos de conocimiento divulgado.
Gracias a esa capacidad de expression versificada, las ideas acufiadas por Horacio se convirtieron en el bloque doctrinal mas
importante hasta la difusion europea renacentista de la Poética de Aristoteles.

No século XVI, a influéncia de Horacio nao resulta apenas do conhecimento da Epistula ad Pisones, mas também da leitura
das Odes. Com efeito, a primeira ode novilatina horaciana que se conhece em Portugal, de acordo com Américo da Costa
Ramalho, encontra-se no Epigrammaton libellus de Lourengo de Caceres, publicado por volta de 1515/16. Segundo o
mesmo autor, “mais tarde, nos anos trinta e seguintes do século XVI, a ode em ritmos horacianos aparece entre as
produgées dos melhores poetas latinos: André de Resende, Indcio de Morais, Diogo de Teive, Aquiles Estago, Diogo Pires,
José de Anchieta.

Também influenciados pela obra do Venusino, escreveram, em vernaculo, Luis de Camdes, Sa de Miranda, Antdnio Ferreira,
Diogo Bernardes, Pedro de Andrade Caminha e, menos conhecido do que os anteriores, André Falcdo de Resende, que foi o
principal tradutor quinhentista de Horacio.»

Sobre a importancia de Horacio na teorizagdo poética do Renascimento, veja-se também Antonio Garcia Berrio (1971), «El
patron renacentista de Horacio y los tdpicos tedrico-literarios del Siglo de Oro espafiol» in Edicion digital a partir de Actas
del Cuarto Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas. Salamanca. Universidad de Salamanca, pp. 573-588.

286 Francesco Robortello, latinizado como Franciscus Robortellus (Udine, 1516 - Padua, 1567), foi um humanista do
Renascimento italiano, apelidado Canis grammaticus devido ao seu carater lutador e exigente.

287 Cf. Frangois Cornilliat & Ulrich Langer 1997: 119-120.

288 A este respeito Maria Naves 2009: 11-12 afirma que «en la historia de la teoria literaria del Renacimiento italiano, la
Poética de Aristoteles marca una trayectoria nueva con su presencia, sus ideas y sus interpretaciones. Tuvo varias
traducciones, fue objeto de comentarios en lengua latina y vulgar, unas veces referidos a toda la obra (Comentarios
mayores), otras limitados a temas concretos (Comentarios menores), inspiré nuevas poéticas y sus temas fueron objeto de
continuas discusiones formales y tematicas en las Academias. En todos estos aspectos, la situacion religiosa (Reforma y
Contrarreforma) propicid y orientd lecturas diversas, tanto de los textos tedricos como de las obras literarias e impuso unas
perspectivas determinadas.

De los comentarios en latin, destacan los cuatro Comentarios mayores: de F. Robortellus (1548, publicado en Florencia en
1583); de V. Maggi y B. Lombardus (1550); de P. Victorius (1560) y de A. Riccobonus (1582).

Robortellus ya deja claro que la maxima autoridad en teoria de la literatura es Aristételes; traduce la Poética al latin y
comenta ampliamente sus temas destacando las leyes generales que podian inducirse del andlisis textual. Ademas escribe
un comentario menor, De Comoedia.

110



reconhecida influéncia da Poética no mundo ocidental recomecou a partir das versodes
latinas feitas em Itdlia no século XV e XVI, a primeira das quais foi a de Giorgio Valla em
1498, ja o referimos, e a que mais se difundiu foi a edicdo greco-latina da Poética de
Aristoteles feita por Alessandro de’ Pazzi, publicada na edi¢do aldina de 1536. Saliente-se
que é de Francesco Robortello a primeira publicacdo onde se constrdi a explicacdo integral e
pormenorizada da Poética, em 1548. De real¢ar sdo também os comentarios de Vicenzo
Maggi ou Madius e de Bartolomeo Lombardi de 1550, Pier Vettori ou Petrus Victorius de
1560, Ludovico Castelvetro de 15702%%°, Alessandro Piccolomini de 1575, Riccobini em 1579 e
1587 e Antdnio Riccolini de 1582. S6 depois de Robortello foram compostos e proliferaram
grandes comentdrios sobre a Poética’®®. Quando estes comentaristas tinham que tecer
qualquer observagao acerca da Poética de Aristoteles faziam-no sempre em estreita relacao
com as afirmacdes de Robortello, tanto para as aceitar como para as contestar, citando-o
sempre que imprescindivel.

A traducgdo italiana de Castelvetro de 1570 deve ser referenciada, nao sé pela
divulgacdo que conheceu, como por ter sido esta a que se tornou responsavel pela chamada
"Lei das trés unidades" (de accdo, de tempo e de lugar), ao proclama-las — erradamente —
preceito fundamental a observar na composicdo de uma tragédia. Volvida em lei inviolavel
durante o Renascimento e o Neoclassicismo, sera Lessing um dos primeiros a considerar que
s6 o texto relativo a unidade de accdo era determinante. A unidade de accdo é
efectivamente preceituada no cap. 8, especialmente em 1451a 16-19. A de tempo foi

deduzida do trecho do cap. 5, em que se compara a auséncia de limita¢cOes dessa ordem na

El Comentario que escriben en colaboracion V. Maggi y B. Lombardi (In Aristotelis librum de poetica communes
explanationes), evoluciona ya hacia una interpretacion decididamente moralista de los conceptos literarios, entre ellos la
catarsis, por lo que fue considerada la poética de la Contrarreforma (Pueo, 2001).

Inmediatamente después de la traduccidn al latin y del Comentario de Robortellus, B. Segni tradujo al vulgar la Poética
(1549), que publica sin comentarios porque consideraba que los de Robortellus son perfectos y definitivos. La traduccién al
toscano da lugar a nuevos comentarios, ya en vulgar, como el de L. Castelvetro (1570) o el de A. S. Piccolomini (1575) y
suscita una gran actividad editora y comentadora sobre el texto aristotélico. Cooper (1972: 102-103) hace la historia de las
obras escritas, y afirma qque fueron muchas: cita unos veinticinco comentarios editados y afirma que son mas los inéditos.
Este ambiente tan dindmico, de paréfrasis y de judicios (comentarios mayores, comentarios menores, traducciones,
tratados monograficos, discusiones y lecciones en las Academias), propicia la aparicién de nuevas poéticas, que en la
seunda mitad del siglo XVI prefieren centrarse en la de Aristoteles para seguirla, matizarla o discutirla, y se orientan
progresivamente hacia interpretationes moralistas del arte literario.»

289 Cf, Poetica Volgarizzata et sposta per Ludovico Castelvetro, 1570.

290 Sobre este assunto vide Javier Garcia Rodriguez 2003: 63. Ainda no que a Poética diz respeito ndo podemos olvidar os
importantes comentarios de Aquiles Estago, Tomé Correia, Lopez Pinciano ou Lope de Vega.

111



epopeia com as da tragédia (1449b 12-14). A Unica possivel alusdo a unidade de lugar estaria

no cap. 24 (1459b 24-26)>°1,

1.1. O labor dos comentaristas e a legitimagao da Poética como
disciplina independente

E hoje indiscutivel que a teorizagdo literaria se consolidou como uma disciplina
independente das outras disciplinas humanisticas, gracas a institucionalizacdo académica
dos seus conteudos e a sua presenga cada vez mais constante nos planos de estudos. Como
ja assinaldmos, contribuiram, para esta consolidacdo, em grande medida, a existéncia de
uma riquissima tradi¢do textual efectuada a partir dos textos fundacionais de Aristoteles e
Hordacio, facto que permitiu o desenvolvimento de uma histdria que valida per se a existéncia
do seu objecto de estudo.

O problema da critica literdria do século XVI circulou sobretudo a volta da estética.
Diz-nos B. Weinberg?®?> que esse se podia apdr a critica realizada em qualquer lugar ou
periodo. Porém, foi mais profundo na Itdlia do século XVI. Provavelmente, em nenhuma
outra época e em nenhum outro lugar se reflectiu do ponto de vista tedrico sobre Poética
como no Cinquecento italiano. O maior compromisso dos criticos consistiu, sem duvida, no
desenvolvimento de uma teoria acerca da arte literdria com a preocupacdo primeira de
saber como é que a teoria poderia ser utilizada na valorizacdo de obras concretas. Os
comentadores desse periodo estiveram sempre conscientes das questdes tedricas, das
dificuldades especulativas e dos modos tedéricos na hora de abordar as obras literarias.
Comprovadamente, ndo existe na histdria literdria do Ocidente um outro lugar no qual se
possa encontrar uma meditacdo tdo ininterrupta, tdo copiosa e tao variada em relagao aos
problemas suscitados pela teoria literaria. Ademais a estética literaria do Cinquecento nao se
desenvolveu de forma independente como se se tratasse de um florescimento livre e
autéonomo. Pelo contrdrio: ela foi transplantada a partir da Grécia Antiga, de Roma e do que

foi escrito na Europa durante toda a Idade Média como se depreende pelo que acima foi

291 S50 numerosos os estudos sobre a transmissdo do texto e sobre comentarios da Poética. O essencial encontra-se na
introdugdo a edigdo comentada por Lucas, 1968: XXII-XXIV. Sobre a recepgdo da obra, veja-se em especial o livro de St.
Halliwell, Aristotle’s Poetics, London, 1986: cap X.

292 professor norte-americano que efectuou no século passado importantes estudos primordiais sobre a critica literaria na
Renascenga italiana em particular e europeia em geral. Cf. [em linha]: http://rll.uchicago.edu/about/history.

112


http://rll.uchicago.edu/about/history

afirmado. Os tedricos procuraram a cada passo manifestar duas preocupagdes: a da
fidelidade em relagdo a uma longa tradicdo de que se apropriavam e que aspirava em
continuar e a preocupacdo pela utilidade desta tradicdo para uma nova época e uma nova
literatura.

O labor dos tedricos foi extremamente complexo. Em primeiro lugar, havia que se
descobrir de forma correcta o significado de obras antigas, havia que propor interpretagdes,
e isto numa altura em que o conteldo dos textos estava estabelecido de forma muito
imperfeita. Além disso, os textos eram de dificil compreensdo e suscitavam copiosas
interrogagdes, levando a uma desmesurada diversidade de exegeses. De resto, tinham de
decidir se a reflexao acerca da Arte Poética de Horacio ou da Poética de Aristoteles era
suficiente para sustentar os argumentos tedricos, ou se, pelo contrario, era indispensavel
atender a referéncias existentes em alguns outros textos antigos disponiveis. A medida que
o século XVI avangava, colocava-se ao teorizador o problema de saber se devia escolher uma
entre varias possibilidades alternativas e fundamentais, se apenas um Unico criador antigo,
ou conciliar posi¢Ges variegadas de diversos autores. Por fim, deveria observar se a sua
teoria ndo so se ajustava ao texto base que facultou a criacdo de um novo comentdrio, mas
também se permitia aos seus compatriotas e contemporaneos entender e julgar obras
coevas. N3o se julgue que esses problemas eram planteados e solucionados por todos os
tedricos do Renascimento de um modo consciente e deliberado.

Para o escritor o procedimento era um pouco menos complicado. Na verdade,
também ele estava obrigado a procurar uma base tedrica para a sua critica, ndo sé quando
desenvolvia a sua prépria teoria, mas também se a tomava emprestada de um
contemporaneo ou de um fildsofo antigo?®®. Em suma, o autor tinha que estar versado em
literatura sustentada numa tradicdo critica larga e diversificada. Ademais, o escritor tinha
gue converter as explanagoes tedricas de que partia, uma espécie de guias de leitura, para a
construcdo dos textos, organizando critérios de julgamento precisos, estabelecendo
inclusive a partir das normas a admissdao ou a exclusdo de novos géneros literdrios e
preparar-se para as controvérsias que de pronto poderiam suscitar-se.

Além disso, os textos estavam, por vezes, sujeitos a muitas dlvidas e a uma enorme

diversidade de interpretacdo. Depois havia que decidir se era possivel alcancar uma leitura

293 Cf, Segismundo Spina 1967: 19 e ss.

113



satisfatoria do texto permanecendo dentro dos dados apresentados e dos argumentos do
proprio texto, ou se devia procurar auxilio, ou socorrer-se de exemplos em algum outro dos
textos antigos disponiveis.

A sensibilidade dos poetas tinha de estar preparada para conciliar as descobertas das
suas analises com as conclusdes tedricas contrdrias que pudessem surgir ou que lhe fossem
sugeridas. Além disso, deveriam estar aptos para aceitar a tradicdo e, ao mesmo tempo,
superar os modelos greco-latinos. Os poetas e também de certo modo os teorizadores
deveriam estar capazes para pressentir e discutir o cardcter agdnico que as suas criagdes
literarias poderiam criar e ao mesmo tempo percepcionar que, apesar da imitacdo, a
literatura como a arte estavam sujeitas a evolucdo tedrica e artistica decorrente do fluir
temporal. Nao é por acaso que D. Antdnio de Ataide assenta no seu Borrador as inUmeras
metamorfoses que se iam verificando, por exemplo, no que diz respeito a comédia®®*. Disso
daremos conta mais a frente.

O teorizador e o poeta do Renascimento encontraram-se num ponto que podemos
chamar de crucial na histéria da critica ocidental: o ponto em que as doutrinas da
Antiguidade Cl3dssica se transformam em algo de novo e diferente, que se converteu na
critica literdria moderna. A intencdo era extrair da tradicdo cldssica e medieval as licOes
precisas para a solu¢cdo de problemas criticos coetaneos. A cinco séculos de distancia
podemos afirmar que nao foi em vao esse imenso trabalho, pois as consequéncias de todo
esse processo teorizador e as novas orientagdes entretanto surgidas converteram-se em
assuntos de considerdvel importancia na histéria ocidental, influenciando as artes em geral,
a literatura em particular, e como tal, o modus cogitandi de observar o mundo e a forma de
o transpor para a arte e para a vida.

- 3 luz dessas consideracdes que as questdes metodoldgicas se revelaram vitais para
a histdria da critica no Renascimento. Com um numero limitado de textos antigos, com uma
tradicdo medieval na qual esses textos — se ndo estavam olvidados — haviam sofrido uma
pronunciada transmutacdo, o desejo de inventar a partir desses materiais antigos e
medievais um novo aparato tedrico, bem como o resultado do anseio que actuou sobre
esses materiais dependeu da forma como tedricos e criticos trataram de encontrar a solucao

para um vasto conjunto de problemas. Cada tedrico em concreto abordava um problema

294 VVide Antdnio de Ataide (1599), op. cit., fl. 14 r.

114



tendo por detras uma série de hdabitos intelectuais proprios, partindo de uma disciplina de
leitura e interpretagao dos textos directamente relacionados com o modus faciendi dos seus
antecessores, logo a teoria que cada um per se propunha, podemos afirmar que, no seu
conjunto, representava uma classe apesar das diferengas individuais. Outro habito de
leitura, outra disciplina e outra atitude poderiam dar como resultado um tipo de critica
completamente diferente. Segundo Bernard Weinberg uma situacdo como esta ndo nos
permite afirmar que existam constantes?®>. Os textos fundamentais mudam de leitor para
leitor, o modo de proceder de cada critico aportarda aspectos diferentes segundo cada
comentador e nunca duas teorias resultantes dos actos reflexivos dos criticos serao
idénticas. Dai resulta a extraordindria diversidade e complexidade do pensamento critico do
Cinquecento. Em certo sentido, as Unicas afirmagdes vdlidas que se podiam fazer sdo
assercoes sobre textos e autores individuais. Ndo obstante, existiu ao longo do século XVI
algo que poderiamos considerar como uma corrente geral de disciplina intelectual. Explica-
nos B. Weinberg que houve uma formagdo bastante estavel de habitos intelectuais nas
escolas, uma tradicdo bem definida acerca do modo como certos temas e questdes
deveriam ser examinados e tratados. Essa orientacdo geral — ainda que com variantes —
permitiu a criacdo de bases, de forma a gerar-se e a empregar-se uma linha condutora em
termos metddicos que permitiu a cada autor individual desenvolver e descrever a sua
actividade tedrico-critica ajudando o leitor na compreensdo dos juizos formulados e na

posterior andlise textual?®.

1.2. O estatuto do modelo poético e seu significado

No Renascimento, tal como na Idade Média, a criacdo literadria ndo se concebe sem o
estabelecimento a priori da ideia de imitacdo/reproducdo, de modo que a poética dos
géneros tem como primeiro objectivo determinar modelos e processos de reescrita. A

referéncia do texto permanece na tradicdo como reservatdrio de formas e contetidos?®’.

2% Vjde B. Weinberg, (1961) |, op. cit., p. 60 e ss.
2% |dem, Ibidem, p. 564 e ss.

297 Na exposigdo, deste item, segui genericamente Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., 112 e ss.

115



O modelo, objecto de imitacdo, designa precisamente essa relacdo na qual o texto é
elaborado como uma reprodug¢dao, uma renovagao que se regista num processo de
transformacdo, de alteracdo, e até mesmo de subversdo, por exemplo, na parddia. Agarrado
na sua ambivaléncia, ora como norma, exemplo que deve seguir, ora como estrutura formal,
o modelo revela toda a sua ambiguidade na Poética do Renascimento, onde a nocgdo é, ao
mesmo tempo, normativa e descritiva. Um criador devia seguir as virtudes de um bom autor,
ou assemelhar-se a ele, pois nenhuma poesia se deve dar por completa se ndo arremedar a
natureza®®®. Segundo Giséle Mathieu-Castellani, as duas actividades da imitatio ‘imitar’ e
‘representar’, implicam a coexisténcia das duas no¢des do modelo e ddo dois sentidos ao
exemplar?®. Para os criticos do Cinquecento, na nog¢do central da imitacdo encontramos uma
espécie de duplicidade: ora designa a reproducdo de modelos literarios autorizados a partir
dos bons autores gregos e latinos, ora a representacdo da natureza, no¢do também em si
ambivalente, ja que também refere o mundo exterior bem como o mundo humano, os
homens em geral?®. Porém, se a Poética oscila deste modo entre a imitacdo de modelos
literarios e a imitacdo da natureza, relativamente ao macro ou microcosmos, o movimento
pendular é regulado por um postulado que resulta do seguinte dilema: imitar a natureza é
representar as belas descricGes que foram feitas pelos antigos e pelos bons autores e
aqueles ndo sdo imitdveis, a ndo ser na medida dos versos onde eles assemelham a
natureza3®l. A nocdo de representacdo directamente associada a noc¢do de imitacdo parece
ser um sindnimo de traducdo, carregando dois valores: reproduzir — apresentar ao novo, e

mostrar — dar a ver3®2. A imitacdo ndo podia ser um decalque. Todavia, pressupunha uma

298 Cf, Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 57-99.
29 Vide Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112.

300 yjde Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112. Em Paula Santos (2009) op. cit., pp. 13-14 encontramos uma lista
pormenorizada sobre os autores renascentistas que escreveram sobre o conceito de imita¢do. Afirma a estudiosa lusa que
o fizeram «geralmente em forma de tratado ou epistola, entre outros, Juan Francisco Pico (Ad Petrum Bembum de
imitatione libellus, 152), Bembo (Carta a Pico, 1513), Erasmo (Ciceronianus, 1528), Escaligero (Pro M. T. Cicerone contra
Erasmum Oratio, 1529), G. C. Delminio (Della imitazione, c. 1532), Celio Calcagnini (Super imitatione commentatio, 1532),
Dolet (Dialogus de imitatione Ciceroniana aduersus Erasmum pro Longolio, 1535), Omphalio (De elocutionis imitatione et
apparatu, 1537), Sturn (In partitiones oratdrias Ciceronis, 1539, De imitatione oratoria libri tres, 1574), G. Giraldi Cinzio
(Super imitatione epistola, 1540), Ricci (De imitatione, 1541), Calcagni (De imitatione, 1544), Ramus (Brutinar Quaestiones,
1547, Ciceronianus, 1556), Sebastian Fox Morcillo (De imitatione seu de informandi styli ratione, 1554), Muret (Variae
Lectiones, 1559), Bernardino Partenio (Della Imitatione Poetica, 1560), Lorenzo Palmireno (De uera et facili imitatione
Ciceronis, 1560) e Cortese (Dell’ imitazione e dell’ invenzione, 1591). Estes teorizadores renascentistas sdo referenciados por
Galvano della Volpe (Poetica del Cinquecento) e B. Weinberg (Trattati di Poetica e Retorica del” 500 e A History of Literary
Criticism in the Italian Renaissance).»

301 Vide Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112.

302 Esta série de ambiguidades, segundo Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 113, coloca aqui e ali algumas
discordancias nos textos, até mesmo algumas contradigdes. Assim e de acordo com as suas ideias, Ronsard no prefacio de

116



superacdao do modelo, tanto na invencdao, como na disposicdo e na elocucdo poética,
alcancada através de uma real e completa assimilagdo de algumas das componentes
essenciais do discurso.

A Poética do Renascimento, logo que se articula em torno da nog¢ao de modelo,
convida a estudar, ndo o préprio modelo, mas sim a série de transformacdes que o afectam
quando este assegura a génese do texto. Segundo Gisele Mathieu-Castellani a tradicdo da
criacdo literaria da Idade Média, mantém a matriz virtual dos discursos, a sua referéncia
privilegiada, e a sua unidade de medida: a escrita permanece uma reescrita e a semelhanga
uma modalidade do saber e da criagdao. Tomado ndo sé como origem do texto, mas também
como garantia de validade, até mesmo a veracidade das exposi¢cdes; aqui alguém diz
verdadeiro porque repete o que outrora declarou um outro, autoridade incontestavel, visto
que é antiga e habitualmente reconhecida3®. A tradic3o carrega virtualidades teméticas e
retdricas, que o texto ao imitar tem por mandato actualizar, desempenhando o papel de um
conservador das formas. E desta forma que os comentarios italianos, franceses, espanhdis,
ingleses, ou lusos da Epoca Moderna apresentam habitualmente por encargo, entre outros,
exibir as fontes e os antigos modelos do poema, para o ancorar num registo tradicional e
legitimizar com isso o que é dito e observado3%4,

A pragmatica poética do Renascimento revela a relagdao de um texto com outro texto
ou com uma estrutura propria: a citacdo, o pretexto, o empréstimo ou o plagio, o conteudo,
a montagem textual, a hibridacdo, por vezes desconforme, a parddia, sdo procedimentos
constitutivos de uma literatura que absorve textos — pedacinhos, fragmentos — sem assimilar
as suas diferencas e que constréi o seu sentido a partir da obra desmembrada de outrem3%,

Convém determinar que a vinculacdo intertextual®®® é mais subtil do que aquilo que se diz da

La Franciade afirma ndo querer mentir sobre a verdade da coisa de forma a declarar que é inttil preocupar-se em saber se
tal é “verdade” ou ndo —, hd também a vantagem de ndo reduzir a actividade da imitagdo a uma imitagdo de “improviso”.

303 Cf, Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 113.

304 A este respeito afirma V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 40: «a medida que as obras dos grandes poetas e
prosadores greco-romanos eram arrancadas do olvido dos velhos e, quantas vezes, truncados manuscritos e a medida que,
revistos e emendados criticamente os textos, a imprensa as difundia generosamente, aumentava a admiragdo dos
humanistas e fortalecia-se mais a vontade de criar obras literdrias que se aproximassem desses modelos supremos. [...] O
desejo e a vontade dos humanistas de realizarem uma literatura rica e bela. Eloquente e organicamente estruturada, que se
pudesse aproximar da grandeza da literatura greco-latina, teria de radicar numa reflexdao estética que traduzisse, por
exemplo, as suas ideias acerca da natureza da poesia, dos varios géneros e do objectivo especifico desta, dos problemas da
criagdo artistica, etc.»

305 Veja-se Bernard Weinberg (1963): 635-714.

306 Apud Roland Barthes, Ana Gabriela Macedo 2008: 27 afirma: «“um texto ndo é feito de uma linha de palavras, libertando
um sentido Unico, de certo modo teoldgico (que seria a mensagem do Autor-Deus) mas um espacgo de dimensdes multiplas,

117



teoria, da explicitagdo e da imitagdao: a exibicdo dos modelos, frequentemente retorcida,
anda de m3os dadas com a dissimulacdo dos empréstimos3?’.

Também D. Antdnio de Ataide, depois de ter abordado a tematica relacionada com o
furor poético, alude, no félio 17, no capitulo 3, intitulado «Definicdo / da poesia/», a ideia de
gue a imitacdo é um preceito a seguir pelos poetas, pois é sua primeira obrigacdo imitar

perfeitamente o que escreve e trata em seus versos.

«[..] Buscando a etemologia <no Capitulo pasado> dos nomes poeta E poesia / fomos em
certo modo E quasi insensiuelmente dizen/do tambem <o principio> da sua definicdo E o que he
poesia pois / uimos com os autores alegados que he hum / furor poetico agora acrecentamos com
Aristoteles / ou com o que delle se colige que <o efeito deste furor> / he huma imitagdo porque dis
elle que a epopeya / Comedia Tragedia E ditirambica / E todas as mais poesias ou sejdo pera can/tar
ou pera referir conuem nisto que he serem todas / imitagcdo ainda que diferem no modo E em outras /
cousas que adiante diremos asi que parece sera / <boa descripsdo> da poesia dizendo que he huma
imita/cdo <[da acg¢do ?]> exprimida com <peso conta> E medida { por huma uniuersal / idea contia
em / faculdade me/trica jacobus / [falemias ?] folio / 105 / } A qual procede / de hum furor poetico
<cujo fim he ensinar deleitando> Diguo imitacdo porque nenhuma / outra <primeira> obriga¢do tem o
poeta que imitar per/feitamente o que escreue em seus uersos se trata /[...]»

Através da poesia, o homem constréi efectivamente um mundo alternativo e
equivalente ao mundo real. O conhecimento humano abre uma via de comunicagdao com o

mundo; «la accién poética como mimesis, imitacion o reproduccién de la realidade, redobla

onde se casam e se contestam escritas variadas, nenhuma das quais é original: o texto é um tecido de citag0es, saidas dos
mil focos da cultura” (“A Morte do Autor”, 1987, p. 51-2).» Afirma a mesma estudiosa 2008: 30-31 que «o conceito de
intertextualidade articula-se por sua vez initimamente com o conceito de reescrita, ao privilegiar, no escritor, “um leitor de
textos culturais”, nos quais este se insere “re-escrevendo-os” através da indefinida construgdo textual da histdria e da
sociedade: “um texto é feito de escritas multiplas, saidas de varias culturas e que entram umas com as outras em didlogo,
em parddia, em contestacdo”, escreve Barthes em “A Morte do Autor” (p. 53). Por sua vez, afirma Kristeva, a escrita é
sempre uma releitura de textos culturais e do didlogo destes com o literdrio (1969: 69; 65). [...] No ensaio de 1971, “De
'oeuvre au texte”, publicado na Revue d’ esthétique, Barthes define ainda o texto como “travessia”, lugar onde “as
linguagens (antecedentes ou contemporaneas) se cruzam e circulam” (p. 56; 61), e afirma: “O intertextual em que todo o
texto é apanhado, visto que ele proprio é o entre-texto de um outro texto, ndo pode confundir-se com qualquer origem do
texto” (p. 58). O texto constrdi-se assim como uma rede, uma teia de produgdo de sentidos e significagdes, um jogo de
disseminagdes.» Apud Barthes, declara ainda A. G. Macedo 2008: 32 que: «“procurar as ‘origens’, as ‘influéncias’ de uma
obra é obedecer ao mito da filiagao; as citagdes de que um texto é feito sdo andnimas, inidentificaveis, e contudo ‘ja lidas’:
sdo citagBes sem aspas” (p. 58).» Apud Julia Kristeva, A. G. Macedo 2008: 28-29 declara: «O dialdgico vé em cada palavra
uma palavra sobre a palavra, dirigida a palavra; e é apenas na condi¢do de pertencer a esta polifonia — a este espago
intertextual — que a palavra se torna numa palavra completa. (...) No seio desta plurivocidade a palavra/discurso ndo tem
uma “significagdo fixa” (a sua unidade semaéntica e sintactica é destruida pelas vozes e acentos dos “outros”); a
palvra/discurso é disseminada por uma multiplicidade de facetas, uma multiplicidade de contextos — no contexto dos
discursos, na intertextualidade onde o sujeito falante se torna plural e fragmentado, mas também no ouvinte, nds
mesmos”.»

307 Cf, Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 114. Declara a estudiosa francesa que 'seguir as virtudes de um bom
autor’, segundo Du Bellay, é ‘quase como se transformar nele’, mas também é transformar o texto-modelo: o ‘ladrdo de
palavras’, para conseguir a formula feliz de Michel Schneider, autor completo, gragas ao seu trabalho sobre a lingua, como
tradutor, mas no estatuto de autor.

118



y diversifica los instrumentos humanos de alcanzar un concepto “verdadeiro” sobre el

universo de la alteridad3%8.»

1.3. A critica e o comentario — interpretac¢ao ou critica de sentido

Uma perspectiva, ainda que sumadria, dos aspectos da Poética do Renascimento deve
prestar alguma atenc¢do a actividade critica que nasce ou renasce e que ndo se verificava
durante os séculos medievais. Os modelos antigos e bizantinos — por exemplo, Sérvio sobre
Virgilio, Aristarco ou Eustdtio sobre Homero e Tzetzes sobre Hesiodo — determinam as regras
de interpretacdo erudita associada ao detalhe do texto, comentando a obra escrita,
enquanto os modelos modernos propostos pelos comentarios italianos (particularmente,
Dante e Petrarca) estabelecem, de modo pratico, os cddigos e as normas de uma leitura
mais atenta aos aspectos propriamente literdrios ou filoséficos3°.

Sendo um género misto, por vezes pedagoégico e hermenéutico, o comentdrio assume
uma dupla funcdo de instru¢do: ao nivel da aprendizagem, explicitando as referéncias
eruditas; e de esclarecimento: ao nivel da compreensao, resolvendo as ligeiras dificuldades e
os pequenos enigmas do texto. Em ltalia, os comentarios sobre Dante conferem a sua lingua
o estatuto de modelo3!?, enquanto em Franga os comentarios na obra Amours de Ronsard
(1553) demonstram, pela sua simples presenca, que o texto moderno, ‘amoroso’ e vulgar se
eleva ao nivel da Eneida, da lliada, ou, de forma mais modesta, das Rimas de Petrarca. Por
outro lado, autoriza o comentador, que pretende, como o tradutor, atingir o nivel de autor
na sua plenitude, construindo a sua obra com base na obra dos outros3!!.

Além disso, segundo Gisele Mathieu-Castellani3¥? o comentdrio na Renascenca

constitui-se, de certa forma, em género literario®'3. O seu crescimento em Itélia, e depois na

308 V/jde Antonio Garcia Berrio 2006: 56.
309 Na exposigdo, deste item, segui genericamente Giséle Mathieu-Castellani 1997: 116 e ss.
310 Veja-se Vide B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 478 e ss.

311 para Gisele Mathieu-Castellani, op. cit., p. 117 o comentario oscila entre a modéstia e a ambigdo na sua abordagem e
procedimentos: por vezes, apenas preocupado em revelar o sentido oculto pelo autor e expressar o que ele ‘quis dizer’, o
que, de acordo com Murte - comentador de Ronsard — ‘apenas o préprio autor entende perfeitamente’; outras vezes,
optando por enriquecer o verdadeiro sentido do texto através do seu trabalho exegético, criando uma multiplicidade de
sentidos. Mathieu-Castellani citando K. Stierle afirma: «Ndo saberiamos, imaginar o contraste impressionante entre a
atitude de um excesso de sentidos e o gesto de Sérvio na miniatura que Simone Martini criou para Virgilio de Petrarca,
apresentando Virgilio, o poeta inspirado, removendo o véu atrds do qual se concebeu a sua obra: a remogdo do véu
colocado ante a propria criagdo ou a produgao de uma multiplicidade de sentidos sdo as concepgdes extremas da fun¢do do
comentdrio.»

312 Cf, Gisele Mathieu-Castellani, op. cit., p. 116-117.

119



Europa, confirma a sua importancia enquanto fendmeno socio-cultural: basta recordar o seu
papel nos colégios e escolas das instituicdes académicas florentinas. Porém, é necessario
sublinhar a influéncia do comentario sobre a consciéncia que a literatura encerra, assim
como na sua actividade auto-reflexiva: o comentario implica um trabalho de interrogatério
ndo apenas ao nivel do estatuto do texto, mas também sobre o destinatdrio e o leitor, onde
os comentdrios criticos programam a recepgao, e ainda no préprio locutor, esse comentador
brilhante que secunda o prdéprio autor. Assumindo uma vertente, e integrante das suas
formas de tradi¢des diversas, combinando funcdes multiplas, desde a modesta funcdo
metalinguistica (explicagcdo do Iéxico e da gramatica) a critica hermenéutica que transmite o
verdadeiro sentido do texto finalmente revelado, passando pela critica do contexto, o
comentario elabora os cédigos e os nomes que dominam por muito tempo o discurso sobre
a literatura na cultura ocidental. Segundo Gisele Mathieu-Castellani o comentario é
claramente «a primeira forma de leitura a tomar consciéncia de si propria3'4.»

Deve observar-se a coexisténcia de dois tipos de comentdrios : o primeiro constitui
uma metamorfose da critica erudita e da sdbia exegese, é reconhecido socialmente,
culturalmente e institucionalmente como uma actividade paraliteraria de pleno exercicio,
permanece subjugado ao modelo oratdrio de descricdo e de avaliacdo dos efeitos, tratando
0 poema como um discurso; esse comentario de natureza retdrica nao saberia afirmar o
gue, no poema, ndo constituia discurso (e ndo era possivel resumir através da critica),
limitando-se essencialmente a autorizar a utilizacdo do vulgar, exibindo o seu intertexto
sabio/antigo e a esclarecer as alusdes ou referéncias. Ndo tece comentdrios sobre a
significdncia, completamente associada a singular significacdo3!>. Relativamente ao segundo
tipo, é necessario procura-lo ndo a margem dos textos ou debaixo dos mesmos — como é o
caso do primeiro —, mas nos textos propriamente ditos, no momento em que praticam uma
forma de critica ‘agreste’ e quando, como é o caso em determinadas sequéncias dos Ensaios
- uma leitura atenta mas disfarcada do Sublime -, desvia a atencdo para a literalidade, ou
ainda desde que o comentdrio assuma o pretexto de uma leitura para reflectir sobre a sua

prépria escrita3®.

313 Veja-se B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 349 e ss.

314 Observe-se Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., apud, Karlheinz Stierle, p. 117.
315 Vide B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 478 e ss.

316 |dem, Ibidem, p. 189 e ss.

120



Desde os inicios da Renascenca que se encontra esquematicamente desenhada a

317 virada para o correcto labor dos classicos greco-

perspectiva da poética de Janus
latinos3!®, mas atenta, também, a reflexdo critica dos autores quinhentistas. No nosso
entender, a época do Humanismo foi também o ‘tempo de Janus’, por outros motivos que
ndo apenas o retérico-poético. Por exemplo, Joaquim Oliveira Caetano, citando J. V. de Pina
Martins, afirma que a caracteristica fundamental da «cultura [...] dessa época foi o papel de
referéncia europeia que a arte italiana, e a partir dela, a da Antiguidade Classica, tomou para
toda a Europa: “Rome a donné a la culture grecque une portée géographique plus vaste qui
suivait la maitrisse de noveaux espaces jusqu’a établissement de I'Empire. L’ltalie de la
Renaissance a eu un rdle historique semblable a celui de la Gréce ancienne”3°.» Assim se
resume o comportamento admiravel e, de certa forma, protegido de uma critica literaria nos
seus primérdios, preocupada em definir a sua filiacdo e em reivindicar a sua heranga, mas

impulsionada pela histéria dos tempos modernos a rumar em direc¢do a novos horizontes.

Afirma Oliveira Caetano que

317 Apud Socorro Viana (2007), op. cit., pp. 44-45, Paul kristeller, sobre a histéria do pensamento de Aristteles no ambito
da cultura da Epoca Moderna, assegura o seguinte: «a Retdrica de Aristételes, que na Idade Média fora descurada pelos
retores profissionais e abordada pelos fildsofos escoldsticos como apéndice a Etica e & Politica, torna-se durante o século
XVI um texto importante para os retores humanisticos. A Poética, ndo de todo desconhecida na Idade Média latina, [...] mas
[...] relativamente descurada, obteve, por obra dos humanistas, uma larga difusdo e tornou-se no século XVI o texto-modelo
que deu origem a uma ingente mole de discussdes criticas e de literatura.»

318 para mais informagdo sobre este assunto, veja-se Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 111 e ss. Declara a
estudiosa francesa agora referida, na p. 113, do trabalho ora citado, o seguinte: «Le modele, objet d’imitation, designe
précisément ce par rapport a quoi le texte s’élabore comme reproduction, une reproduction qui s’inscrit dans un processos
de transformation, d’altération, voire de subversion (dans la parodie, par exemple). Saisi dans son ambivalance, tant6t
comme norme, “Exemplaire qu’il faut suivre”, comme dira le Dictionnaire de I’Académie francaise (1694), tantét comme
structure formelle, le modéle déclare toute son ambiguité dans la poétique de la Renaissance, ou la notion est a la fois
normative et descriptive. Suivre (“Suivre les vertus d’'un bom auteur” Du Bellay), ou ressembler (“Nulle poésie se doit louer
pour accomplie si elle ne ressemble la nature” Ronsard), les deux activités de la mimésis, “imiter” et “représenter”,
impliquent la co-existence des deux notions du modele; et donnent deux sens a I"éxemplaire, systéme de normes et de
prescriptions, ou systéme de représentation.

Sénia Cristina Pereira Quental 2009: 19, a propdsito das ideias, da estudiosa francesa, supra referida, afirma: «na
maturagdo do periodo renascentista, o discurso tedrico sobre as artes conhecerd uma cisdo que legitima a referéncia de
Giséle Mathieu-Castellani a poética desta época como uma “Poétique-Janus” (Bessiére et al., 1997: 111). Nela, destaca-se a
emergéncia de um modelo retdrico, veiculado pelos comentarios e pelas tradugdes das poéticas de Aristoteles e de
Hordcio, concorrendo com a progressiva instauragdo de um modelo de base platdnica. Na questdo da criagdo artistica, o
sistema tridadico de origem retérica que discrimina as qualidades do poeta e a especificidade do seu verbo
(natureza/arte/doutrina) confronta-se com a valorizagdo de um quarto pré-requisito filosofico: o furor poético — “[...] qui
fait de lI'interpréte des dieux un prophéte inspiré [...]” (idem: 112). A procura da persuasdo transforma-se na busca do
éxtase, dirigindo-se o furor do sujeito ao despertar do estupor do seu publico. Se bem que este termo seja de absoluta
necessidade ao que é verdadeiramente inspirado, é importante reparar que ele ndo incide nunca sobre o ignorante,
transfigurando apenas o poeta que a natureza ja dotou e que exerce dominio sobre todas as ciéncias: “[...] un tel homme ne
saurait devenir un grand poéte sans la fureur; sans cette ‘cause efficiente’ de la poésie, le savoir le plus parfait ne produit
rien qui vaille” (idem: 134).»

319 Veja-se Joaquim Oliveira Caetano (1996), op. cit., p. 10.

121



«0 Janus artista olha para uma Italia longinqua, mas tem mais proximo, na outra face, a
experiéncia nacional imediatamente anterior para ver. [...] Na Idade Média, Janus era sobretudo a
imagem do primeiro més do calendario, que dele retirou o nome de Janeiro. Aquele que, trazendo
novas forgas e o despontar de um novo ano, carregava também fresca a memdria do ano findo, e é um
pouco nesse sentido que utilizamos a sua imagem, pois a pintura do periodo que estudamos tem,
como veremos, bem presente a vontade de um ciclo e o lastro de um passado recente3%,»

Os séculos ‘classicos’, sem fazerem tabua rasa dos seus conhecimentos, obrigavam os
preceptistas do Renascimento a restringir-se a normas e fixavam-nos aos termos da razao e
do bom senso, da decéncia e do bom gosto. Também D. Anténio de Ataide exerce no seu
Borrador um papel de critico e os seus comentarios, quer sobre géneros menores, quer
sobre a obra de Camdes, permitem-nos deduzir que os autores aludidos deviam ser um
modelo retdérico-poético a seguir, destacando acima de quaisquer o épico luso. Segundo
Ataide, Cam&es conseguiu superar qualquer outro no género herdico, tornando a sua lingua
e o seu estilo®?! modelos a seguir. N3o deixa de ser extremamente interessante a posi¢do de
defesa do 5.2 conde da Castanheira por tudo o que era portugués, atendendo a que viviamos
sob o regime dos Filipes. A defesa da lingua portuguesa bem como dos seus cultores é algo
que D. Antdnio de Ataide mantém sempre presente na sua Poética??.

No seu Borrador, o 5.2 conde da Castanheira mais ndo faz do que seguir os padrdes
retoricos e epidicticos da sua época e observar os antigos modelos greco-latinos e os
italianos seus coevos sempre numa perspectiva de imitacdo que jamais deveria ser servil323,
A escolha dos modelos expostos por Ataide foi sempre efectivada em funcdo da sua
qualidade, assentando num profundo conhecimento dos respectivos textos como se pode
deduzir pelas inUmeras alusdes e citacdes ostentadas ao longo de todo o Borrador.

«Enriquece a memdria de doutrina, / Do que um cante, outro ensine, outro te conte» —

320 |dem, Ibidem, pp. 10-11.
321 Sobre a problematica acerca do conceito de estilo observe-se S. Segre (1989), op. cit. p. 116 e ss.

322 \Vejamos entdo o que declara em seus comentarios quanto a este assunto, no félio 32: «E la/tinos mas ndo quero alargar
me ou diuertir me / em louuores da nosa lingua asi porque ndo parega / que busco ocasido arrepelada pera discurso como /
porque tratou bem esta materia <como todas> Joao de barros na / sua gramatica da lingua portuguesa E o mes/tre Andre
de Resende na sua antiguidade de Euo/ra E tambem manuel baratta escreueo hum breue / dialoguo; E o que <em> a todos
eu acho alguma culpa he / em fazerem hum grande fundamento de seus louuo/res na semelhanca que tem com a latina,
porque / dahj ndo resulta mais que ser hum latim corrupto / E eu quisera que mostrardo elles como n3o consiste sé / niso a
sua excelengia E se alguma hora sair / a lus hum tratado das grandezas de Lisboa // [fl. 32v] aj se uera esta materia tratada
de fun/damento Agora <direj somente o que nisto> alegar / se he a lingua latina mas que pera hum poeta com/por
perfeitamente a de ser na sua lingua natural.»

323 \Vgja-se Tomé Correia 1569: 9-12.

122



recordava Ferreira a Diogo Bernardes3?*. S6 deste modo podia empregar-se com vantagem o
método de contaminagdo, que residia em utilizar elementos conteudisticos e formais
tomados em diversos modelos, para a concepc¢do de obras tdo novas e perfeitas quanto
possivel.

No inicio da década de setenta do século passado, Karl Kohut apresenta o pouco que
ainda se tinha indagado, no que diz respeito ao periodo do século XVI, acerca da
emergéncia, do surgimento e do tratamento das novas teorias poéticas de cariz aristotélico
e horaciano na Peninsula Ibérica da época da Renascenca, ao contrdrio de Italia e de Franca.
Censura mesmo o estado titubeante das analises investigativas que se iam formulando sobre
a questdo. Critica os estudiosos de entdo e os escassos conhecimentos que tinham acerca
das teorias literdrias desenvolvidas em Espanha e em Portugal nos séculos XV e XVI.
Desaprova o facto de muitos comentadores se contentarem em considera-las uma espécie
de ‘coadura’ das teorias italianas. Na sua opinido e em relagdo ao caso luso, o panorama é
ainda mais negativo, ja que, para muitos e erradamente, nestas duas na¢ées com culturas
similares, nada se tinha realizado de novo no século XVI, em relacdo as novas preceptivas
poético-literarias. As ideias dos estudiosos seus contemporaneos em relacdo a este assunto
sao preconceituosas e erradas, como prova K. Kohut através das suas investiga¢des. O
trabalho de Anibal Pinto de Castro, saido do prelo em 1973, comprova também ele — e quase
em simultaneo —, as percepc¢des de K. Kohut. A Ibéria do século XVI esteve atenta e foi bem
copiosa na indagacao de um renovado ideario e na produc¢ao de obras que concorreram para
a formulacdo evolutiva de modernas doutrinas poético-literarias que se coadunavam com os
tempos coetaneos que entdo se viviam em Itdlia. Assim, a nossa Peninsula contribuiu em
termos de enunciacdo e de producdo de trabalhos e conceitos para a formulacdo de um
novo corpo doutrinario relativo as artes em geral; ndo escamoteamos que os autores e
criticos peninsulares foram influenciados aqui e ali, pelas teorias expressas pelos grandes
comentadores quinhentistas da Poética de origem transalpina que influiram toda a Europa
ocidental de ent303?°. Disso daremos conta mais a frente, pois esses preceptistas est3o na

origem de todo o0 movimento hermenéutico da Epoca Classica.

324 Cf. Thomas F. Earle 2000: 365-367. Veja-se ainda os documentos [em linha]:
http://www?2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf e  http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitasl1-
12/09 Rocha Pereira.pdf.

325 Cf. Karl Kohut 1973: 1-55.

123


http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf

Figura 1332

1.4. Conexdes entre a linguagem da Poética e a explanacao
verosimil da histdria

Bernard Weinberg afirma que cada critico destacou aspectos diferentes em relacdo a
teorizacdo poética desenvolvida ao longo do século XVI3?’. Foi tremenda a variedade e
complexidade do pensamento critico no Cinquecento. Ja anteriormente fizemos referéncia
ao facto dos comentdrios e juizos de textos fundamentais mudarem, na época de
Quinhentos, de leitor para leitor. O modo de proceder de cada critico focalizar-se-a em
aspectos diferentes e nunca as teorias se nos apresentam integralmente idénticas. Nao
obstante, existiu ao longo do século XVI algo que poderiamos considerar uma corrente geral
de disciplina intelectual. A primeira caracteristica deste método residiu na tendéncia para

prolongar a andlise da Poética indicando a sua posicdo em relacdo a outras artes e

326 Figura da autoria de Andrea Alciato, escritor e jurisconsulto italiano (Alzato, Lombardia c. 1492 — Pavia c. 1550). Em
1531, editou a primeira obra sobre emblemas: Emblematum Liber. Cf. [em linha]:
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018.

Em Joaquim Oliveira Caetano 1996: 9, pode ler-se: «o XVIIl emblema de Alciato mostra a figura de dois rostos de Janus, o
bifronte, aquele que ‘conhece bem as coisas passadas e o futuro, que contempla o detras e o diante’. A metafora foi ja
aplicada pelo professor Pina Martins ao Renascimento portugués, em Humanisme et Renaissance de I'ltalie au Portugal. Les
deux regards de Janus (Martins 1989), que ja a considerou adequada a defini¢do da “unité d’une double réalité historique
née avec Pétrarque au coeur méme de I'ltalie et précédée au Portugal par le developpement méthodique des grands
voyages maritimes. Les deux visages de Janus ne sont autre chose que ces regards dirigés vers la civilisation ancienne et
vers le monde de I'avenir” (Martins 1989, p. IX).»

327 Na exposi¢do, deste item, segui genericamente B. Weinberg (1961, op. cit., pp. 1-37. Veja-se também Javier Garcia
Rodriguez 2003: 16 e ss.

124


http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018

saberes3?®, Este interesse pela classificacdo da Poética em relacdo aos outros saberes podia
orientar-se em sentidos diversos: situar a Poética dentro da familia das subdisciplinas da
filosofia; relaciona-la com um grupo mais pequeno de artes afins como a Ldgica e a Retdrica
ou como uma Unica arte com a qual se apresentava irmanada, a histéria, ou transforma-la,
mediante uma espécie de analogia, numa arte universal que compreenderia todos os ramos

da filosofia. Segundo Aristoteles

«a fungdo do poeta ndo é contar o que aconteceu mas aquilo que poderia acontecer, o que é
possivel, de acordo com o principio da verosimilhanga e da necessidade. O historiador e o poeta ndo
diferem pelo facto de um escrever em prosa e o outro em verso (se tivéssemos posto em verso a obra
de Herddoto, com verso ou sem verso ela ndo perderia absolutamente nada o seu caracter de
Histdria). Diferem e pelo facto de um relatar o que aconteceu e outro o que poderia acontecer.
Portanto, a poesia é mais filosdfica e tem um caracter mais elevado do que a Histéria. E que a poesia
expressa o universal, a Historia o particular. O universal é aquilo que certa pessoa dird ou fara, de
acordo com a verosimilhanga ou a necessidade, e é isso que a poesia procura representar, atribuindo,
depois nomes as personagens3°.»

B. Weinberg cita um caso que apelida de ‘tempordo’ do século XV: a obra de
Rodolpus Agricola De inventione dialectica. Nesse trabalho sdo comparadas histéria e poesia,
posto que ambas fazem uso das palavras para narrar uma ordem de acontecimentos que se
sucederam. A histdria inclinada para a representacao da verdade oferece os acontecimentos

|II

na ‘ordem’ “natural” em que realmente ocorreram, enquanto a poesia pode permitir-se a

III

dispor eventos numa ‘ordem’ “artificial”. Talvez um dos casos mais tipicos da liberdade
poética tenha precisamente a ver com o facto de a ac¢do comegar muitas vezes in medias
res. O método de Agricola consistiu em buscar um factor comum as duas artes e em usa-lo
como meio de comparacdo e diferenciacdo. As demais caracteristicas ficaram de fora de
toda a considerac¢do33°,

Todavia, o procedimento de Dionigi Atanagi no seu Rafionamento de la eccellentia et
perfetione de la historia de 1559 é, na opinido B. Weinberg, muito mais complexo. Atanagi
pretendeu sobretudo caracterizar a histdria e usar como a melhor regra a comparacao de
uma ampla sequéncia de semelhangas entre a histéria e a poesia que incidentalmente

proporcionam a formulacdo completa da teoria da poesia. A diferenca fundamental ndo se

estabelece entre o uso da prosa € o uso do verso, uma vez que encontramos poemas em

328 Na exposicdo, deste item, segui genericamente Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., p. 16 e ss.
329 \Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., 54.
330 Vide B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 40-43.

125



prosa, mas na forma como a mimesis — a mensagem, diriamos nds hoje — é elaborada e
apresentada pelos autores.

Na opinido de Weinberg o que para Agricola era a base da comparacdo fica
convertido em Atanagi simplesmente num de muitos pontos de contacto entre as duas
artes. Os pontos de justaposicdo permitem que sejam olhados com maior pormenor e
verificar como a poesia se circuncreve em fungao da arte. Em linhas gerais, os tdpicos sdo os
seguintes: o género, o tipo de accdo, a relacdo com a verdade e a probabilidade, as
personagens, a ordem, a objectividade, o didlogo, o género retérico, o decorum, a finalidade,
os adornos, a natureza da fabula, as figuras, o metro e as qualidades visuais. Seria um bom
poema aquele satisfizesse a andlise de todas estas condi¢des33.

Segundo B. Weinberg, uma aproximacgdo similar, embora bastante limitada, é o que
aparece descrito no trabalho anénimo Didlogo sobre la historia, recolhido no Ms. Vat. La.
6528, composto por volta de 1565. Nesta obra mantem-se o ponto de vista de
Pomponazzi®3? sobre o assunto em questdo bem como as ideias relativas ao inicio do século
XVI333, Desta forma e de acordo com o ponto de vista dos autores em estudo, quer a histéria,
qguer a poesia, sdo espécies do género narrativo que se diferenciam pelo facto de que a
poesia narra uma Unica accdo de um sé homem, ao passo que a histéria discursa sobre
muitos homens numa Unica acgado. Os diferentes géneros poéticos nascem de uma Unica
fonte — os Anais histdricos. Sdo estes que ddo lugar a épica mediante a seleccdo de um
homem excepcionalmente importante e de uma das suas ac¢des igualmente grandiosa; da
épica nasce a tragédia e assim sucessivamente.

Giovanni Antonio Viperano, no primeiro dos seus dois tratados sobre histéria, o De
Scribenda Historia de 1569, apresenta como ponto de partida para a sua explanacao sobre o
assunto, o género narrativo. Dentro deste género analisa trés espécies: a histéria, a poesia e

a oratéria. O autor inclui a oratéria, uma vez que, de acordo com as doutrinas retéricas

331 |dem, Ibidem, pp. 40-42; 458-59.

332 pjetro Pomponazzi (Méntua, 16 de setembro de 1462 — Bolonha, 18 de maio de 1525) foi um filésofo italiano,
considerado o representante mais famoso de Aristoteles na sua época, no que diz respeito a polémica da imortalidade da
alma humana. Defendeu que a imortalidade da alma era uma verdade de fé, mas que filosoficamente nao se podia chegar a
conhecer algo mais do que isso. A outra vertente do Renascimento mais destacada do aristotelismo de P. Pomponazzi é o
Humanismo (de influéncia platénica), na qual se destaca a ética. O aristotelismo desta época preocupou-se do ponto de
vista académico e universitario com questGes ligadas a medicina, a légica e a filosofia. Tem interesse em compreender o
que pensou Aristoteles e quais dos ensinamentos da tradicdo peripatética sdo adicionados a posteriori. Esta nova
preocupagdo pela alma converte-se na apelidada nova filosofia da consciéncia.

333 Veja-se B. Weinberg (1963) op. cit., p. 42.

126



comummente aceites na época, a narragdo era uma das partes que compunham o
discurso334, Note-se que Giovanni Anténio Viperano inclui a oratdria, no entanto obras
analogas e contemporaneas nao o fazem. Segundo Viperano, a histéria e a poesia diferem
no tipo de ac¢des que representam; a histdria utiliza somente a res gesta e a poesia a res
ficta. Cada uma das trés espécies tem uma finalidade. De facto, todas parecem possuir varias
finalidades, estando cada uma delas ao servigo das outras. A histdria trata em primeiro lugar
de ‘narrar bem’ e, depois, de ensinar como deve o homem comportar-se de feicdo correcta e
de modo a formar o caracter. E também uma &rea UGtil para as outras artes, as quais
proporciona exemplos e materiais, devendo ser acompanhada com prazer. A poesia procura
como primeiro objectivo ‘inventar o que é apropriado para cada personagem’ e depois
oferecer prazer através da sua narracdo. Para a oratdria, a finalidade imediata é censurar,
procurando também agradar através da narracao.

Uma posicao similar a contida no anénimo Didlogo sobre la Historia encontra-se no
Dialogo dell’historia de Sperone Speroni, obra publicada em 1596. Para Speroni, a historia e
a poesia sdo ambas tipos de narragdes: a poesia narra a accao de um homem e a histéria a
accdo de muitos homens. Todavia, o autor italiano vai mais longe quando introduz a questdo
da veracidade do conteldo. Se se tomarem em conta trés formatos como os Anais, a historia
e a poesia, podem aplicar-se, de acordo com S. Speroni, as seguintes distingdes: «os anais
sdo verdadeiros, a histéria é verdadeira e digna, a poesia é verdadeira, digna e
maravilhosa3>.» A verdade da poesia transforma-se em algo mais alto e mais importante
mediante o processo de a tratar ‘como o deveria ser’, segundo S. Speroni, de acordo com a
necessidade e a verosimilhanga. Isto é o que faz da poesia uma imita¢dao. Assim, embora a
poesia seja como uma histéria no tratamento da verdade, é diferente dela porque

transforma a prépria verdade enquanto mimesis da vida33®,

334 Vide Javier Garia Rodriguez (2003), op. cit., 20.
335 |dem, Ibidem, p. 21. (Tradugdo nossa).

336 Cf. Martinho Soares no documento [em linha]:
http://www.academia.edu/1512409/A mem%C3%B3ria_que herd%C3%Almos dos gregos da poesia hist%C3%B3ria_e

filosofia, explica bem esta relagdo entre a histéria e a poesia: «Embora Aristételes, no célebre passo da Poética (2004,
1451a, 36; 1451b, 10) considere a poesia tragica mais filosofica e mais séria — porque imita o possivel e o universal — do que
a histéria — que imita o acontecimento particular — a verdade é que ambas as artes sdo filoséficas e sérias, pois ambas
imitam acgOes e palavras convertendo-as em poiesis. De facto, a poesis, através da escrita histérica ou poética, tem o
conddo de concatenar num enredo os eventos e as palavras que marcam a individualidade do homem, permitindo a sua
cristalizagdo contra a corrupgdo temporal, garantindo a sua fama contra a precariedade de tudo o que resulta da praxis,
aproximando-se da eternidade das coisas naturais.»

127


http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia

Mas tornemos a Poética e aos seus liames com o pensamento reflexivo do
Cinquecento: ao ser examinada no contexto histérico de Quinhentos, para um conhecedor
especializado sobre o assunto, parece insustentdavel ndo sé a oposicdo, como também a
mera distingdo entre Humanistas e cientistas ou fildsofos. O Humanismo, entendido /ato
sensu, é susceptivel de abranger o saber total, sem diferenciar entre ciéncias humanas e
cientifico-técnicas; € um movimento intelectual, um ideal educativo e uma atitude vivencial,
vital, orientados para a relagdo entre a matéria que se observa e a vida integral do homem.
Muitas das reflexdes dos Humanistas do Cinquecento consistiram em demonstrar
continuamente uma multiplicagdo de saberes globais e superadores de conhecimentos
miopes parciais e excessivamente especializados, na busca de um desenvolvimento pleno da
personalidade. Apresentada assim esta concep¢ao do Humanismo, ha que perguntar se é
possivel um saber cientifico-técnico que ndo participe por sua vez do saber literario,
artistico, filosdfico, etc., e um saber literario, artistico, etc. que ignore por si o saber
cientifico-técnico®’. Esta questdo da totalidade e globalidade do saber é uma das
problematicas mais importantes dos Humanistas da Renascenca.

Alids, as questdes metodoldgicas tornaram-se vitais para o Homem da Renascenca e
para a histdria critica. Com um numero limitado de textos antigos, com uma tradicdo
medieval em que esses textos — se ndo estavam esquecidos — haviam pelo menos sofrido
uma certa transmutacdo e, desejando encontrar e produzir com esses materiais antigos e
medievais um novo aparato tedrico, é evidente que o resultado desse desiderato actuou
sobre os materiais de tal modo que, a partir deles, teorizadores, criticos e artistas trataram
de encontrar solugbes para os seus problemas. Ndao podemos dizer que em absoluto
existiram Unicos e constantes. Os textos fundamentais mudam de leitor para leitor e o modo
de proceder de cada critico produzira aspectos diversos, ja o afirmamos; no limite, podemos
asseverar que nunca duas teorias serdo completamente iguais. Uma pratica ligeiramente
diferente de leitura, outra disciplina e outra atitude poderiam dar como resultado um tipo
de critica completamente diferente. Dai a tremenda variedade e complexidade do
pensamento critico do século XVI. Anténio de Ataide também o deve ter pressentido e
vivenciado. Em certo sentido as Unicas afirmacgdes validas que se podem fazer sdo assercdes
sobre textos e autores individuais. Neste aspecto, como em muitos outros, o Renascimento

ndo é uno e a liberdade de opinides proliferou. D. Antdonio de Ataide (tal como muitos

337 Vide B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 1-37.

128



comentadores dos séculos XVI a XVIII) constréi a sua obra numa base de critica pratica,
conforme tantos outros estudiosos da Poética da Epoca Classica. Ainda que a obra do 1.2
conde de Castro D’Aire se apresente materialmente incompleta porque truncada a espacos,
afinal trata-se de um Borrador, a sua interpretacao exige uma resposta livre e inventiva pois
«ndo pode ser realmente compreendida se o intérprete ndo a reinventa num acto de

congenialidade com o préprio autor338.»

1.5. O cenario Retodrico e a Hermenéutica Poética

Durante o Renascimento, a Poética era uma pequena ‘colénia’ do vasto império
retdrico, notoriamente sem autonomia mas assegurando, de forma progressiva, a sua
posicdo de descolonizagdo em diversos territérios; redefinir a sua histéria na Europa
implicaria uma narragao da aventura da sua lenta emancipagao, tendo em conta a falta de
sincronizacdo que marca cada etapa da libertacdo, e particularmente de avanco, que a Italia
demonstrou face aos restantes paises da Europa a partir do Quatrocento3°.

Na Renascenca, o poeta deveria possuir o génio, a ciéncia e a arte, trilogia de que
deveria estar munido para criar a grande obra e com ela ingressar na imortalidade. Alias,
esta ideia veio evoluindo desde a mais alta Antiguidade Cldssica®*°. Para que tal sucedesse
teria o vate que conhecer também as regras da retérica de forma plena, a filosofia e as artes
liberais**1. D. Antdnio de Ataide, como podemos verificar pela sua biografia, é disso

exemplo.

338 \Veja-se Umberto Eco, (1989) op. cit., 69.
339 Na exposigdo, deste item, segui genericamente Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 111-116 e ss.

340 para Maria Naves (2008) op. cit., pp. 54-55, «la Poética es una obra que pretende ser una investigacion cientifica sobre
obras literarias, como, por exemplo Edipo rey.

El conocimiento que el tedrico de la literatura adquiere puede beneficiar al poeta para fundamentar racionalmente su
préprio arte. La poética como ciencia productiva es una teoria de la literatura, y puede ser una ayuda importante para el
poeta, pues inicia una interaccién entre el autor literdrio y el investigador literdrio. La tendencia humana a la imitacién
explica el origen de la literatura, la complacencia humana en el conocimiento justifica la investigacién cientifica, y la
posibilidad de convertir en practica la teoria puede interpretarse como finalidad de la investigacidn sobre la literatura;
poeta y tedrico tienen su proprio ambito y a la vez mantienen una interaccion constante. Creacidn literaria y conocimiento
sobre la literatura son actividades humanas que interactian continuamente.» Sobre a tradigdo classica de Poética veja-se
Antonio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 14-23.

341 Cf. S. Spina 1967: 68 e ss.. A. P. de Castro 1984 (3): 508, afirma «quando em, em 1547, a Poesia e a Retdrica obtém um
lugar de primazia no quadro das disciplinas estabelecido para o Colégio das Artes, o régio fundador limitava-se a consagrar
definitivamente uma situagdo anterior, modelada a luz dos padrdes europeus. E a situagdo ndo iria sofrer alterages de
maior quando em 1555 a instituicdo passa a Companhia de Jesus.»

129



O movimento humanista dos séculos XV, XVI e também XVII conservou e até
acentuou de certa forma o conceito da poesia-sabedoria; os humanistas viveram
obstinadamente voltados para a natureza humana e para as ciéncias naturais na senda dos
antigos greco-latinos; o descobrimento e o estudo da natureza fisica vieram amplificar as
balizas do saber nesses séculos, remexidos violentamente pelas descobertas maritimas.
Contudo era necessario todo um potencial retdrico para grafar em papel os monumentos
artisticos que se iam suscitando, ou as novas terras e geografias que tinham de ser dadas a
conhecer.

Subsiste a ideia de que, ao desenvolver-se por um periodo de dois ou trés séculos, a
problematica das diferentes ‘artes poéticas’ e de outros discursos retéricos se organizam em
torno da relagdo entre a poesia e a eloquéncia e entre as artes e o persuasivo e a
persuasdo3*?. O termo persuasdo, de origem tedrica, ndo designa apenas a actividade de
influéncia que exerce todo o orador sobre a sua audiéncia, no Férum ou num Tribunal, mas
também a capacidade de cada artista em conquistar a aprovacado do espectador ou do leitor,
em comunicar uma emocao particular, evidenciando uma diferenca no que respeita ao
género considerado, mas sublinhando que o artista ndo é apenas mestre no seu saber, mas

mestre do seu publico. Belmiro Pereira demonstra na sua tese

«qudo larga e profunda foi a repercussdo da tratadistica europeia em Portugal. Primeiro
predominou a produgao italiana dos Valla, Poliziano, Negri, Dati, Flisco, Perotti, Nifo; depois, mercé da
politica cultural de D. Manuel e de D. Jodo lll, veio a prevalecer a influéncia do humanismo da area
renano-flamenga que teve nas escolas de Paris e Lovaina o entreposto mais eficaz para a sua
transmissdo a Portugal; por fim, a dividida cultura europeia pela cisdo provocada pela Reforma, a
resposta do humanismo catélico promovido pelas autoridades eclesiasticas, pela Companhia de Jesus
e outras ordens, tornando-se programa politico-religioso com a conclusdo do Concilio tridentido, fez
com que de novo ganhasse a primazia a produc¢do de origem italiana. Colocamos assim Portugal no
quadro ibérico no que tange a recepg¢do da literatura retdrica europeia, por razoes anteriormente
referidas, mas sobretudo por o caso portugués ndo apresentar grandes diferencas em relagdo ao resto
do espago peninsular: também em Espanha preponderou primeiro o influxo italiano, depois o
humanismo do Norte da Europa e por fim a influéncia romana3*.»

Se o paradigma retdérico de descricdo e de avaliacdo teve uma grande importancia no

Renascimento, &, indubitavelmente, na medida em que propde, simultaneamente, uma arte

342 Vide Segismundo Spina (1967), op. cit., p. 57 e ss.

343 Cf. Belmiro Fernandes Pereira 2012: 706.

130



de comunicagao que permite a palavra exercer o seu poder e manifestar a sua eficacia e uma
técnica propria para medir os efeitos produzidos e os afectos suscitados3#4.

A teoria literaria deve a retdrica um protocolo de escrita e outro de leitura, um
modelo descritivo (para analisar as partes do discurso) e um modelo normativo (para
estabelecer uma tipologia das paixdes excitaveis pela arte da representacdo)3*. E todos os
géneros literarios, que sdo também os 'pequenos' géneros, sao abrangidos pela analise
retdrica e respectivas categorias, que ndo abordam apenas a elocutio, mas perspectivam
também — e principalmente — a inventio e a dispositio (ou collocatio). Mesmo quando, por
principio, o plano retdrico parecia inadequado, a Poética do género recorria as suas grandes
categorias para definir os efeitos procurados3*®. Antdnio de Ataide ao conceber a sua Poética
tem ainda em conta um cddigo literdrio cuja matriz assenta directamente nos classicos
greco-latinos, ndo esquecendo os medievais, nem autores seus contemporaneos. O seu
trabalho, apesar de chegar até ndés como um Borrador, encontra-se suficientemente
estruturado para percebermos que foi organizado ndo como um somatério de partes, mas
em profunda consubstancialidade com um amplo e variado conjunto de elementos
concernentes a outros cddigos, como os tematicos, os simbdlicos, os miticos, os estéticos, os
retdrico-estilisticos e até os ideolégicos ou éticos®**’. Em suma, como bem resume Anibal

Pinto de Castro, em Portugal

«o trabalho dos teorizadores e dos poetas forjou, ao longo do século XVI, um corpo de
doutrina que, pelas caracteristicas socioculturais da nossa vida colectiva nessa época, encontrou
expressdo num conjunto de textos de indole normativa ou paraliteraria, difundidos pelo ensino, pelo
livro ou compéndio de teoria e pela prépria producdo poética3*®.»

Na opinido de Gisele Mathieu-Castellani, se a triade natureza/arte/doutrina é de

origem retdrica, recordamos que o quarto requisito, ou seja, a inspiracdo, é de origem

344 De acordo com Giseéle Mathieu-Castellani, (1997) op. cit., p. 115, Cicero relembrava, com veeméncia, que a retdrica tem
o seu fundamento mais sélido nos desejos do homem, mais sensivel a perturbagdo dos préprios nervos do que a forga da
verdade.

345 VVeja-se Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 115. Cf. também Antonio Lépez Eire 2000: 12 e ss.

346 Segundo Giséle Mathieu-Castellani, (1997), op. cit., p. 115, é o caso, por exemplo, da novela: «o novo Decameron
francés, as cem novelas de Marguerite de Navarre (compilagdo pdstuma publicada sob o titulo de Heptameron, que
sublinha, além da ascendéncia italiana, a incompletude da compilagdo), que exclui a retdrica do protocolo da escrita, em
nome da exigéncia da verdade — argumento retdrico por si sé! — e a recupera, porém, quando tenta diferenciar o critério do
verosimil de um verosimil necessario para credibilizar a narrativa.» (Tradugdo nossa).

347 Cf. Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 505.

348 |dem, Ibidem.

131



filoséfica: primeiro em Itdlia, e mais tarde ou mais cedo conforme os diferentes paises, a
introducao do furor abala o edificio retdrico, corrigindo a busca pela persuasdao com a busca
pelo assombro. «O engenho era fero, indémito, quase violento, mas a arte cabia amansd-lo
e reduzi-lo as proporgdes exigidas pelo equilibrio34°.»

No que diz respeito a emancipacdo da oratéria, segundo Giséle Mathieu-Castellani3>°,
€ necessario ter em conta o papel desempenhado, sobretudo em Itdlia, e mais
discretamente e raramente em Franca, pelo tratado do Sublime de pseudo-Longino3>!
publicado em grego desde 1554 em Itdlia por Robortello, com anotacdes em latim nas
margens, depois reeditado em 1555 por Paul Manuce, e finalmente traduzido para latim, em
1556 por Domenico Pizimentio, em 1572 por Petro Pagani, e em 1612 por Gabriele de
Porta>2. A edicdo sindptica de 1644 estabelece depois uma comparacdo entre o texto grego
e as suas trés traducdes latinas. Este pequeno livro rompe os lagcos que uniam a retédrica e a
literatura, dedicando-se particularmente a distinguir as ambi¢des do sublime das ambigdes
oratdrias, contrapondo as imagens poéticas as imagens retéricas: na poesia, o seu objectivo
é o assombro, no discurso o objectivo é a auto-promocio/enargeia/**>3. A andlise das
situacdes foi direccionada, com uma rara precisdo, para a perspectiva dos afectos psico-
fisioldgicos que suscitam. De acordo com Gisele Mathieu-Castellani, apesar de tal Poética ter
fracassado em Franga — embora se deva provavelmente atenuar essa afirmacao, dado que
emergem em diferentes ocasides, particularmente nos Ensaios de Montaigne, vestigios de
uma leitura activa do tratado muito antes da tradugdo francesa durante o século classico
francés —, conseguiu, pelo menos, esclarecer a reflexdo em Italia, na segunda metade do
século XVI, e contribuiu para uma maior percepcao da diferenca entre a perspectiva da
oratio: a persuasdo, e a do discurso ‘sublime’, seja em prosa ou em verso: o éxtase e o
assombro3>4. De acordo com G. Mathieu-Castellani, conclui-se que, ao longo do século XVI,

se verificaram em Itdlia extraordinarias reflexGes sobre a Poética, matéria a qual os

349 Veja-se A. P. de Castro (1984) 3, op. cit., p. 517.
350 Vjde Gisele Mathieu-Castellani, (1997), op. cit., p. 115.

351 Sobre a autoria e data de composi¢cdo do Sublime, declara Marta Isabel de Oliveira Varzeas 2015: 13, o seguinte: «parece
ser de aceitar uma data algures no séc. | d.C. para a composicdo do tratado Peri Hypsous e, apesar de todas as incertezas,
chamar ao seu autor Dionisio Longino, de acordo com o titulo contido no Parisinus 2036.»

352 |dem, Ibidem.
353 |dem, Ibidem.

354 Cf. Maria José Vega Ramos 1992: 95 e ss.

132



franceses s6 dariam relevante desenvolvimento ja em plena centlria de Seiscentos. Logo
depois dos trabalhos dos autores italianos podemos afirmar que sdo os autores ibéricos,
como Diaz Reginfo, Lépez Pinciano e D. Antdnio de Ataide, dos primeiros a abordar, em
verndculo e de forma completa, no caso do autor luso, os estudos acerca da teorizagao
poética3>>.

O Cinquecento foi riquissimo em consideragées e dissertagGes tedricas sobre a

problemética literaria, o que segundo Arnaldo M. Espirito Santo3> foi

«alids perfeitamente compreensivel se tivermos em conta que o movimento renascentista
procurou, por todos os meios, estabelecer as bases de uma nova literatura que, se por um lado
pretendia retomar a tradigdo classica, por outro tentava demarcar-se das bases tedricas da literatura
medieval.»

Assim, de acordo com a opinido avalizada de Giséle Mathieu-Castellani o discurso
tedrico do Renascimento3*’, tal como foi elaborado, apresenta-se-nos como um corpo
heterogéneo onde tém lugar ao lado das ‘Artes Poéticas’ ou ‘Poéticas’ propriamente ditas,
manifestos, panfletos ou satiras, prefdcios e outros métodos liminares, comentarios e
anotacdes, patenteando-se aos olhos dos estudiosos como se de uma Poética — Janus se
tratasse®>®. Todos estes materiais compostos por tantos criticos e comentadores, como ja
anteriormente foi observado, articulam os seus conceitos e no¢cdes-chave em torno de trés
grandes conjuntos. Segundo G. Mathieu-Castellani®*>® um dos grupos define as ‘qualidades’
do poeta (como o tratado de eloquéncia definia as ‘qualidades’ de um bom orador) e a
especificidade do dialogo poético: a natureza, a doutrina, a arte e a inspiracdo compdem

uma estrutura de nogdes que constituem aquilo a que se pode chamar de ‘pré-requisitos’

355 Vide Gisele Mathieu-Castellani, op. cit., p. 115.
356 Arnaldo M. Espirito Santo 1990: p. 32.
357 Na exposigdo, deste item, segui genericamente Giséle Mathieu-Castellani 1997: 111 e ss.

358 Segundo Robortello a Poética contém certos pontos em comum com todas as outras artes do discurso, incluindo a
retorica. A este propodsito lesse em Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., p. 101, o seguinte: «De facto, a poética tem
alguns pontos em comum com todas as outras artes do discurso, excepto com a demonstratoria, e elabora um sermonem
imitantem, do mesmo modo que a retdrica elabora um sermonem persuadentem; compartilha com a dialéctica e a retérica
a qualidade de ndo possuir um assunto concreto e principal, e distingue-se delas pelo simples facto de imitar. / Contudo
estas, na sua maioria, sdao diferencas que dizem respeito ao assunto principal. Quando se trata do efeito, o fim
persuadentem aplica-se tanto a poética como a retdrica. [...] O poeta realmente excelente “deve dominar todos os recursos
de modo a conseguir que a atengdo dos ouvintes se direccione para onde ele quiser.” Além disso, a existéncia desta
persuasdo ndo é algo gratuito: semelhante ao que acontece com a retérica deve levar o ouvinte a actuar de uma
determinada maneira ou a evitar determinadas acgdes. Caso tenha sido exposto, quais os tipos de caracteres que se devem
formar mediante esta persuasdo e o tipo de acgdo que deve ser seguida ou evitada. Neste sentido, a poética de Robortello
assemelha-se assim a retdrica.» (Tradugdo nossa.)

359 |dem, Ibidem.

133



que um autor deveria possuir. O outro encarrega-se da produgdo textual, mais precisamente
dos modelos literarios e das formas de génese, enuncia os problemas que a invengdo coloca,
a capacidade de produzir belas concepg¢des, a imaginacdo, mas também as prelec¢des que se
podem extrair dos antigos autores e a imitagdao-desnutrida, a tradugdo. Por fim, o terceiro
guestiona o discurso literario em relacdo a sua veracidade, frequentemente confundida com
a realidade, e revé as nog¢bes de verdadeiro, verosimil, possivel, a sua relagdo com a
realidade e com o acontecimento sucedido e confirmado, questionando assim o estatuto da
ficcdo e da dissimulacdo, do fantasioso, do extraordindrio e ainda da invencdo — aqui
entendida como o resultado das ‘imaginacdes’ e das ‘concep¢des’3,

Nesse lento trabalho de elaboracdo doutrinal, cujas raizes se situam em Itdlia, o
Renascimento europeu conhece mudancas de um pais para o outro e, na opinido de Giséle
Mathieu-Castellani®®!, a falta de sincronismo impede-nos de falar de um século de
Renascenca propriamente dito. Os criticos e também os poetas entravam por vezes em
antagonismos em relacdo aos pressupostos indicados pelo sistema retdrico, levando a uma
adaptacdo deste ao plano da poética3®?. Na opinido de José Manuel Rico Garcia3®3, uma das
consequéncias do acomodamento do sistema retérico ao poético residiu no facto de ter sido
aplicada a poesia um método de analise idéntico ao que foi justaposto ao discurso oratodrio.
Segundo Giuseppe Toffani*®*, muitos autores do Cinquecento construiam as suas
composicGes de acordo com o modelo retdrico das partes do discurso. Esta circunstancia,
que podia resultar num emprego meramente instrumental da retdrica, implicou um
fendmeno transcendental para a concepc¢do do poema. Todavia, essa adaptac3o3®® faz com
gue ndo possamos nem subestimar nem exagerar a importancia das analises poéticas

elaboradas a partir das leituras provenientes das licdes, das traducbes e dos comentarios

360 |dem, Ibidem.
361 Cf, Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit. p. 111.

362 \/eja-se Opere di M. Givlio Camillo. In Vinegia Apresso Gabriel Gioloto De’ Ferrari. MDLX. T. Il, pp. 5-106, apud Arnaldo M.
Espirito Santo (1990), op. cit., p. 34.

363 Vjde José Manuel Rico Garcia 2001: p. 214.
364 Apud José Manuel Rico Garcia (2001), op. cit. p. 214.

365 Maria do Socorro Fernandes de Carvalho (2007), Poesia de Agudeza em Portugal, Estudo Retdrico da Poesia Lirica e
Satirica em Portugal no século XVIIl. Sdo Paulo, Humanitas Editorial, p. 44, declara a este respeito: «a reinterpretagdo da
Retdrica de Aristoteles empreendida por retores e gramaticos latinos e gregos, alguns destes veiculados pela tradigdo
bizantina, ajudou a compor um conjunto de técnicas retdricas relativas aos textos poéticos, tornadas usuais pela
codificagdo feita por preceptores e autores [...] na peninsula ibérica.»

134



essencialmente italianos da Poética de Aristételes3®® e da Epistola aos PisBes ou Arte poética
de Horacio3®’, e do modelo ‘filoséfico’ de inspiracdo platdnica ou neoplatdnica. Vejamos dois
exemplos apontados por Maria do Socorro Fernandes de Carvalho. O primeiro é aquele que
apresenta o conceito de verosimilhanca3®®. Comum a retdrica e a poética, esta nogdo foi
tratada de forma diferente em diversos locais e autores: a retdrica inscreve a sua reflexao do

verosimil na arte de persuadir, na qualidade de auxiliar®®

, e articula as nogdes de verdadeiro
e de veri similia — Quintiliano reconhece ao orador, a falta de poder dizer sempre a verdade,
a permissdo de dizer aquilo que se assemelha a verdade — interpelando o discurso sobre a
sua veracidade e o veredicto, sobre a sua relagdo com a ‘verdade da coisa’, para produzir a
credibilidade a qual ele reduz o verosimil ou a probabilidade. O verosimil, que antes de ser
um critério da poética é, em Aristoteles, um conceito elaborado pela filosofia, relativamente
ao dialéctico e a retdrica, como categoria logica é aquilo que a razdo admite sem que a
mesma se negue; como categoria estética, o verosimil ndo choca com a doxa, a crenga ou a
expectativa do observador ou do leitor3’%. O verosimil afasta-se, no Renascimento, da sua

ancora epistemoldgica, porquanto se atenta entdo que em Aristoteles se faz a ligacao entre

o conceito logico do verosimil?’! e a nocdo retdrica do persuasivo, de maneira a criar um

366 \/itor Manuel Pires de Aguiar e Silva 1962: p. 59 afirma a respeito do Estagirita: «A Poética de Atistételes comega entdo a
despertar o interesse dos estudiosos e dos letrados e aparece como a grande fonte capaz de oferecer uma interpretagao
sistematica da literatura, da sua esséncia e da sua finalidade, das suas formas e das suas regras. Destino estranho e
magnifico de uma obra que mais de um milénio e meio depois do seu aparecimento se transforma no opus magnum da
reflexdo estética de uma épocal»

367 A proposito dos influxos que Hordcio terd observado na sua Arte Poética, afirma Rosado Fernandes (2001), op. cit., p.
32, «[..] que ao lado de uma possivel influéncia directa de Aristoteles e da escola peripatética, temos de admitir o
conhecimento destes por meio de Neoptdlemo de Pario e sua consequente influéncia. Além disso, como Neoptdlemo
pertence a cultua helenistica ndo é de estranhar que pela sua leitura tivesse Horacio também sido influenciado, mas
levemente, pelo que pela sua leitura tivesse Hordcio também sido influenciado, mas levemente, pelo que se defendia na
escola alexandrina, a qual Horacio, ao longo da sua obra, mostra conhecer bem.» Garcia Berrio (1977): 22-23 defende a
tese de que ndo ha uma influéncia directa da Poética de Aristdteles na Arte Poética de Horacio: «Horacio no conocié, como
da muestras de ello, la Poética de Aristdteles. Sus fuentes [...] no incluyen desde luego la Poética, poco difundida en la
antigiiedad.» Entrementes, adita a seguir: “con ello no se quiere decir que no existan coincidencias doctrinales entre ambas
obras facilmente explotables, pero éstas se nos configuran como meras consecuencias de uma comun tradicién en torno a
un tema comun.» Ainda em relagdo a este assunto G. Grube (1968): 238-239 declara que: «There are in the Ars Poetica |...]
many points of contact with the Poetics, but they are peripherical, nothing recalls its principal theories, such as catharsis for
exemple or hamartia or recognition. It seems therefore most unlikely that Horace had read the Poetics. The same is true of
the Rhetoric, and in any case this was much less relevant to his subject. Whatever is Aristotelian can easily be accounted for
by na intermediate source or sources (perhaps Neoptolemus). In other cases, like the contrasted description of youth and
old age, the similarity may be coincidental.» A propdsito desta matéria veja-se ainda Paula Santos (2009), op. cit., p. 21.

368 Cf, Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 101-112.
369 Do grego pithanon (persuasivo).
370 Vide Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 101-112.

371 Cicero, no De inventione, |, 29, afirma o seguinte, a propdsito do conceito, de verosimilhanga: «probabilis erit narratio, si
in ea videbuntur inesse ea quae solent apparere in veritate; si personarum dignitates servabuntur; si causae factorum
exstabunt; si fuisse facultates faciendi videbuntur; si tempus idoneum, si spati satis, si locus opportunus ad eandem rem

135



critério estético. O conceito atenua-se e transforma-se em nogao, pequena unidade do
discurso ideoldgico372.

O segundo exemplo é o da nogdo de inspiragcdo: o modelo filoséfico — especialmente
ambiguo o didlogo de Platdo fon, lido entdo como o texto que teoriza o poder singular do
poeta, com o simbolo da corrente magnética — que vem, pode dizer-se, interiorizar
fortemente o sistema triddico de origem retérica, natureza/arte/doutrina, assegurando uma
hierarquia dominada pela furia, o furor poeticus que faz do intérprete dos deuses um profeta
inspirado, despejando ‘furiosamente tudo o que lhe vem a cabeca, como a gdrgula de uma
fonte, sem reflectir e medir’, e ao qual ‘escapa coisas de diversas cores, de substancia
contraria e de um curso rompido373’

Antoénio de Ataide dd-nos conta do furor poético no félio 15 e 15 v, quando afirma

que

«[...] Deos cria de nada, mas o poeta ainda / que ndo crie < propriamente> alguma cousa de
nada, to/dauia cheo do diuino furor <de tal modo> fin/ge elegantemente em seus uersos, que quasi
pare/ce que produs de nada com suas ficcdis / humas cousas mujto grandes <E muito uerdadeiras> /
E dignisimas de admiracdo / <E asi apareceo aquele que dise que a trombeta poetica leuantaua
sempre tudo a / mais do que Era>. / Deste furor poetico trata Platdo /definindo <prjmejramente> o
furor que he dis elle alie/na¢do da mente, da qual alienagdo fas dois / generos, huma que procede de
enfirmidades / humanas outra que uem de deos a primeira / chama Jnsania, a segunda furor di/uino.
com a insania fica o homem abaxado// [fl. 15 v] da specie humana E em certo modo <se faz> quasi /
bruto E com o diuino furor se leuanta sobre / a natureza de homem E se semelha a deos. / 37%.»

Desta forma, a poética do Renascimento assume, a sua maneira, a
alteracdo/alteridade da fala poética vinda de algures; o poeta inspirado entdo, tornado, de
acordo com Gisele Mathieu-Castellani e segundo a férmula, num outro além de si mesmo.

Diz ainda Antdnio de Ataide que

qua de re narrabitur fuisse ostendetur; si res et ad eorum qui agent naturam et ad vulgi morem et ad eorum qui audient
opinionem accommodabitur. Ac veri quidem similis ex his rationibus esse poterit.» Cf. [em linhal:
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de inventione/1949/pb LCL386.61.xml. Sobre o conceito de
verosimilhanca veja-se ainda o documento [em linhal: https://pallas.revues.org/377.

372 Vide Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit. p. 112. Segundo Marie-Luce Demonet (2002), op. cit., p. 146, «le
vraisemblable (eikos) est une notion-clé qui gouverne les théories des genres, non sans discussions sur sa nature et ses
limites. Il crée la ligne de partage non seulement entre poésie et chronique chez Aristote, mais aussi entre tragédie et
comédie chez d’autres théoriciens. C’ est en son nom que les regles des genres classiques prétendent s’ ériger en art, tout
en ayant le plus grand mal a rendre compte du roman. Si la Poétique est en partie responsible du cété légiférant des
nouveaux arts poétiques, les lectures plus strictement philosophiques d’ Aristote fournissent aussi des éléments d’
élaboration d’une théorie du roman.»

373 Giséle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112, apud Montaigne, Ensaios, IIl/1X.
374 Vide D. Antdnio de Ataide, op. cit., fl. 15 e fl. 15 v.

136


http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
https://pallas.revues.org/377

«[...] Este furor reparte em 4 spegies o primeiro he / o poetico, <o 22> misterial , o terceiro
profe/tico, o ultimo amatorio. E loguo de <screue> o poetico / dizendo que he hum rapto da alma E
huma con/uersdo no spirito das musas, com que a alma fica / insuperauel E isenta de se contaminar, o
qual / se faz pera instruir o genero humano, E faz / ali platdo tanto caso deste furor poetico / que
affirma que sem elle, todo o poeta / que chega as portas da poesia ella E elle / sdo udos E sem
fundamento / atribuindo tanto a poesia que sem summo / fauor de deos ndo se posa alcangar / E o
mesmo platdo faz hum liuro <que intitula> deste / furor em o qual prova que he/ dom de deos porque
em outra parte tinha dito / que <de> deos <da> fortuna E <da> arte /[...]3®»

O nosso preceptista segue em certa medida as teorias de Marsilio Ficino. «A arte
possui [...] para Ficino, um fundo sentido religioso, uma justificacdo metafisica, pois ela
constitui o proéprio processo de redencdo do homem e das coisas criadas. E a actividade
criadora do homem, Deus in natura, é o prolongamento da prdpria criacdo divina3’6.»

Segundo Ficino

«no dominio da criagdo poética, assumem valor primacial o dom e a intuicdo, em detrimento
do saber adquirido, das férmulas, do labor paciente e longo. A aptid3o especifica revelada na arte nao
deriva de um ensino, porque dificil ou impossivel de transmitir de homem para homem, e essa
aptiddo, ao definir o caracter especial do artista, liberta-o da comum condi¢cdo humana e sagra o
poeta, sacerdos musarum, como um ente de privilégio que na sua obra fixa uma essencialidade
misteriosa e irredutivel aos preceitos e contingéncias de uma ars. A criagdo poética nasce, portanto,
de um furor animi, de um furor divinus e a sua fonte é Eros, principio do entusiasmo criador3”7.»

Na Renascenca, a expressao literaria apresenta-se profundamente interessada pelos
problemas morais e psicolégicos do homem, assumindo uma funcdo pedagdgica no mais alto
sentido da palavra. Confirmado, entretanto, o pendor normativo e prescritivo que essas
poéticas estimulam, outras aparecem por toda a Europa ocidental no século XVII. De entre
elas, destaca-se indubitavelmente a Art Poétique de Boileau, publicada em 1674 e ndo sé

difundida como imitada para além das fronteiras do Classicismo francés3’8,

375 Cf. D. Antdnio de Ataide, op. cit., fl. 5 v.

376 \Veja-se Vitor Manuel Pires de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 45. Sobre o pensamento de Marsilio Ficino observe-se
Umberto Eco 2015: pp. 308-315.

377 Cf. Vitor Manuel Pires de Aguiar e Silva (1962), op. cit., pp. 45-46.

378 \Vide Carlos Reis 1995: 414. Cf. Nicolao Boileau Despréaux 1818: 1 e ss.

137



1.6. A redescoberta da Poética de Aristoteles: a hermenéutica
dos sentidos e dos significados.

Tanto o tedrico como o artista ou poeta do século XVI vivenciaram uma época
fundamental da histéria da critica ocidental, na qual as doutrinas da Antiguidade Classica se
transformaram em algo novo e diferente, algo que se converteu na base da critica literaria
moderna3’°. Segundo o ponto de vista dos estudiosos do Cinquecento europeu, 0 processo
critico parecia antiquado no essencial: pretendia extrair da tradicdo cldssica e medieval as
licdes necessdrias para a solugao de problemas criticos contemporaneos. Ja o afirmamos: em
termos de significacdo, esse facto teve consequéncias para o futuro. A cinco séculos de
distancia, podemos asseverar com todo o rigor que a natureza especifica da transformacao
exercida pelos tedricos e pelos criticos e até pelos autores e o caracter exacto das novas
orientacdes se converteram em assuntos de consideravel importancia na histéria ocidental.
Ja o declaramos atras que o Classicismo ancora os seus principios no Renascimento italiano,
tomando deste alguns dos seus componentes essenciais: os conceitos de modelo artistico e
de imitagdo dos autores gregos e latinos, os fundamentos da intemporalidade do belo e da
necessidade das regras, o gosto pela perfeicao, pela estabilidade, clareza e simplicidade das
estruturas artisticas. Desempenhou papel muito importante, na formacdo da doutrina
cldssica, o largo movimento de exegese critica verificada em Italia, em torno da Poética de
Aristételes. Ja o atentdmos que a obra do Estagirita estivera quase ignota até ao inicio do
século XVI e, apesar de em 1498 ter sido publicada em traducao latina, sé depois de 1548 o
seu influxo principiou a fazer-se experimentar estreitamente na cultura literaria europeia.
Data deste ultimo ano o comentario de Robortello a Poética, exegese que constituiu o
primeiro ensaio moderno de interpretacdo da estética aristotélica; nos anos posteriores,
proliferaram as traducdes e os comentarios, editaram-se copiosos tratados de poética,
alastraram apaixonados debates e controvérsias sobre algumas asser¢cbes da Poética e
acerca de relevantes questOes literarias. Afirma Aguiar e Silva «estudos que exerceram
apreciavel influéncia no século XVI, como o De arte poética (1527) de Vida, a Poética (1529)
de Trissino e a Poética (1536) de B. Daniello, baseiam-se fundamentalmente na Epistola ad

Pisones e mal conhecem o texto da Poética de Aristoteles380.»

379 Vide as observagdes de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), 1.593 e ss.

380 Vitor Manuel de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 58. Segundo o estudioso portugués (1962), op. cit., p. 59 «a tradugdo da
Poética para italiano, em 1536, por Pazzi [...] assinala um grande passo na difusdo do pensamento estético de Aristdteles e

138



A segunda metade do século XVI é denominada por alguns estudiosos como a época

da critica3®!

. Na verdade, tal qualificacdo esclarece bem a indole desse tempo histérico.
Desta maneira se ergueram em Italia os fundamentos tedricos do Classicismo: o imperativo
de conhecer, de observar racionalmente e de classificar o fendmeno literario; a necessidade
de instituir um conjunto organico de normas que pudesse disciplinar a atividade literaria,
desde os aspectos mais simples da forma até as questées mais complexas do significado. A
Ars poetica de Horacio, envangelho de conceitos literarios para as primeiras geracdes de

humanistas da Renascenca, ndo possuia arcabouco para tal intento, e por isso se examinou

na Poética de Aristételes o alicerce doutrinario imprescindivel.

«A Poética aristotélica vinha na verdade ao encontro desta aspiracdo e de regras: a estética
neoplatdnica, dominada pelo valor do uno, pela finalidade religiosa da arte, pela ideia da intuicdo
captadora de simbolismo, etc., repugnava reconhecer o valor do multiplo e do diverso, das regras, da
techne e do intelecto; a estética fundada em ARISTOTELES, pela sua atencdo ao dado da experiéncia,
ao multiplo e ao diverso, a poikilia, pelos seus conceitos fundamentais de mimese e de universal
poético, assentes em operagdes empirico-abstractivas, conferia primacial importancia a regra, as
divisdes fundadas nas diferentes naturezas das coisas, aos valores racionais.

E indubitdvel que os comentaristas obrigaram muitas vezes ARISTOTELES a legislar mais
rigorosamente do que na verdade a Poética o fazia e algumas vezes essa proliferacdo de leis estreitas
redundou em simples formalismo32.»

Todavia, quem negara que muitas das vezes esses préprios excessos foram
proveitosos, se se ponderar, por exemplo nas obras-primas de Camdes ou de Racine que
souberam criar dentro das estreitas fronteiras da narrativa épica ou das unidades
draméticas3®3?

A influéncia dos tradutores e exegetas italianos da Poética comecou a actuar
intimamente nas literaturas europeias desde o fim do século XVI e, mormente, a partir das

primeiras décadas do século XVII.3%* Esse influxo conduzia os espiritos para a enunciacdo de

na década seguinte, em 1548, iniciam-se com Robortello os rigorosos comentarios aquela obra» recensdes que se
multiplicaram nos anos ulteriores, como ja demos conta anteriormente.

381 Sobre este assunto Vitor Manuel de Aguiar e Silva, (1986), op. cit., p. 508, remete para as seguintes obras: «Baxter
Hathaway, The Age of Criticism. The late Renaissance in Italy, Ithaca — New York, Cornell Univ. Press, 1962. Sobre teorizagdo
literaria desenvolvida em Itdlia, na segunda metade do século XVI, em torno da Poética de Aristételes, vejam-se também as
seguintes obras: Joel E. Spingarn, Literary criticism in the Renaissance, New York, Harcourt, Brace & World, 1963 (1.2 ed.,
1908); Galvano Della Volpe, Poetica del Cinquecento, Bari, Laterza, 1954; Giuseppe Toffanin, Il Cinquecento, Milano,
Vallardi, 5.2 ed., 1954; Bernard Weinberg, A history of literary criticismo in the italian Renaissance, Chicago, The Chicago
University Press, 1961, 2 vols.»

382 Cf, Vitor Manuel de Aguiar e Silva 1962: 60.
383 |dem, Ibidem.

384 \/eja-se os comentarios de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), 1.623 e ss.

139



uma estética literaria de conteudo intelectualista, caracterizado pela dimensdo normativa,
pelo gosto do raciocinio exacto e de perspicuidade, pela suspeita perante a inspiracao
confusa, o furor animi e a fantasia desordenada3®. Um aspecto existiu, todavia, em que a
reflexdo aristotélica foi reiteradamente transformada: na questdao das conexdes da poesia
com a ética. A mudanca, neste particular, do ensino da Poética, indicia perfeitamente o
relevante substracto religiosidade-moral que esta presente no pensamento estético da
segunda metade do século XVI38¢,

A vida é um labirinto de escolhas agregadas ao préprio tempo e a Poética na segunda
metade do século XVI convergia para uma percep¢ao moralizadora da poesia, na medida em
gue indicava como propdsito da mimese a esséncia humana, com as suas paixdes, 0s seus
ideais e o0 seu dinamismo: «uma literatura assim debruc¢ada sobre a alma do homem tinha de
reflectir no problema da responsabilidade moral muito mais agudamente do que a literatura
humanista, sobretudo enlevada com episddios mitoldgicos, com figuras de ninfas e deuses,
com o esmero da forma3?’.»

De todos os preceptistas da Renascenca italiana, D. Antdnio de Ataide, no seu
Borrador cita apenas Robortello38 e Escaligero®®. Ainda assim serd correcto afirmarmos que
o comentador luso ndo se limita somente a citar ou a seguir estes autores. O encalco do seu
trabalho é muito mais abrangente como veremos na terceira parte deste trabalho ou pela
leitura do seu Borrador.

Ja anteriormente se aludiu ao facto de a primeira exposicao completa sobre a Poética

aristotélica ser da autoria de Francesco Robortello, publicada em Florenca em 15483%,

38 Cf. Vitor Manuel de Aguiar e Silva, (1986) op. cit., 508-509.
386 Vide Vitor Manuel de Aguiar e Silva (1962) op. cit., 61.
387 |dem, Ibidem, p. 62.

388 posteriormente a Robortello, ja atrds o observamos, os comentarios e as traducbes da Poética delineiam uma extensa
legido de trabalhos: Segni publica a sua tradugdo em 1549 e Maggi (1550), Giraldus (1550), Muzio (1551), Varchi (1553),
Cintio (1554), Minturno (1559e 1564), Vettori (1560), Escaligero (1561), Trissino (1563 — partes V — VI), Castelvetro (1570),
Piccolomini (1575), etc. Todos estes autores comentam meticulosa e extensamente a Poética do Estagirita, no pretendido
objectivo de interpretar com veracidade a reflexdo do mestre e assim ofertar as letras a perfeita suma poética. Sobre este
assunto veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1962) op. cit., p. 60. Sobre a preceptiva poética de Quinhentos, ja o afirmamos, a
obra de B. Weinberg apresenta-nos de uma forma muitissimo aprofundada toda a riqueza do criticismo literario produzido
no século XVI, quer ao nivel de autores, quer de obras, manuscritas e impressas.

389 \/eja-se Julius Caesar Scaligeri. Ivlii Caesaris Scaligeri, Uiri Clarissimi, Poetices libri septem: |, Historicvs Il, Hyle IIl, Idea IllI,
Parasceve V, Criticvs VI, Hypercriticvs VII, Epinomis. Ad Sylvivm Filivm. Apvd Antomivm Vincentivm. M.D.LXI.

390 Vitor Manuel de Aguiar e Silva (1962) op. cit., 38-64, apresenta-nos um resumo de todo o labor concebido pelos grandes
autores e criticos em torno da Poética a partir do ultimo quartel da centuria de Quatrocentos até ao século de Nicolas
Boileau-Despréaux. A centuria de Seiscentos e o que nela se produziu em torno do idedrio da Poética serd matéria do
capitulo Il da obra de Aguiar e Silva, abrangendo as pdaginas 65-94.

140



Robortello foi editor e redescobridor de algumas das principais obras da Antiguidade Cldssica
(e o primeiro editor do cldssico Do sublime). Ensinou filosofia, retdrica, ética, latim e grego
nas Universidades de Lucca, Pisa, Veneza, Padua e Bolonha antes de se estabelecer em
Padua em 1560. Sustentou imensas polémicas com muitos estudiosos do seu tempo, em
especial com Sigonius ao ponto de o Senado de Veneza se ver forcado a impor siléncio a
ambos. As abordagens cientificas de Robortello e o trabalho que desenvolveu como editor
de textos levam os estudiosos a considera-los como a base da moderna hermenéutica. Os
seus comentarios acerca da Poética de Aristételes formam a base das teorias renascentistas
sobre a comédia, de tal modo que influenciaram a maneira de escrever teatro em toda a
Europa, excepto, talvez, em Inglaterra e em Espanha. Foi também um acérrimo defensor das
teorias aristotélicas sobre a ética. Em 1548, Robortello publicou uma das suas obras mais
importantes: In librum Aristotelis de arte poetica explicationes completando a versdo greco-
latina do texto da autoria de Alessandre de’ Pazzi (publicado em 1537), como uma parafrase
da Ars poetica de Horacio, acrescentando as seccdes que faltavam trabalhar nos géneros
aristotélicos originais: a satira, o epigrama, a comédia e a elegia. No campo da filologia e da
histéria, teve grandes disputas com Carlo Sigonio e Vincenzo Maggi publicando orationes
semelhantes a ensaios, nos quais corrigia as edicdes editadas em Veneza por Aldus Manucio
e até mesmo os erros filoldgicos de Lutero.

Na opinido de Javier Garcia Rodriguez®®!, das vérias formas em que previamente
havia aparecido o tratado do Estagirita, Robortello somente conhecia quatro: a parafrase de
Averrdis na traducdo latina (impressa pela primeira vez em 1481), a traducdo latina do
original de Aristételes de Giorgio Valla (1498), a editio princeps do texto grego (1508) e a
traduc3o para latim de Alexandre de’ Pazzi (1536)3%2. Em nenhum destes exemplos se levou
a cabo o intento de expor o significado da obra. Os tedricos posteriores de Portugal,
Espanha, Franca e Inglaterra dos séculos XVII e XVIII continuaram a remeter e a confrontar as
suas consideracdes com as de Robortello. A obra de Aristételes apresenta-se fragmentada,
submetida provavelmente a multiplices deformacdes e alteracdes sofridas ao longo dos
séculos. Todavia, isso ndo a impediu de se tornar a base da doutrina cladssica da critica

literaria europeia, sobretudo a partir do século XVI. De realcar que a prolixa interpretacao de

391 Vide Javier Garcia Rodriguez 2003: 63.

392 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 66-69; 388-406; 455-57; 460-62; 568-69; 807-8. Veja-se também Javier Garcia
Rodriguez 2003: 63.

141



Robortello como primeiro passo contribuiu decisivamente para a formagdo de tal doutrina e
para orientagdo geral da critica ‘aristotélica’ durante os séculos seguintes.

Segundo Javier Garcia Rodriguez®®3, apesar de ndo contar com um comentarista
anterior a Poética em quem se pudesse apoiar, Robortello estava profundamente
familiarizado com um vasto corpus de materiais importantes ao qual poderia recorrer para
defender o seu comentdrio: trabalhava com um dos manuscritos da Poética pertencente a
familia Medici, assim como com outros de sua propriedade, que usou para corrigir os textos
gue eram impressos; conhecia cada palavra da Ars poetica de Horacio; tinha especial
dominio sobre um vasto conjunto de tratados retéricos (a Retdrica de Aristételes, Cicero,
Quintiliano, Dionisio de Halicarnaso, Demétrio e outras obras mais pequenas); conhecia-as
tdo bem que rejeitava as no¢Ges em voga sobre a tragédia e a comédia provenientes de
Donato e Diomedes; encontrava-se, por fim, ao corrente da poesia grega em todos os seus
géneros, como também das principais obras poéticas em latim que serviram para justificar
as suas teorias3%4.

Diz-nos Javier Garcia Rodriguez que o comentdrio de Robortello respeita a forma
tradicional praticada no Renascimento: um trecho do texto grego (dividido em 270 partes)
seguido do correspondente trecho da traducdo de Pazzi, a qual é reproduzida quase
literalmente; depois vem o comentédrio propriamente dito. E nesta Ultima parte que
Robortello elimina quaisquer questdes textuais, corrige a traducdo, expde as suas ideias, cita
textos de apoio e exemplos ilustrativos3>, Para além deste ponto central da obra, existe
uma dedicatdria a Cosimo de Medici, num prodlogo intitulado «De materia, et fine poeticae
facultatis», numa seccao independente no final encontra-se uma «Paraphrasis in librum
Horatii, qui vulgo de arte poetica ad pisones inscribitur», assim como breves ensaios
intitulados: De satyra, De epigrammate, De comoedia, De salibus e De elegia3®.

Segundo Bernard Weinberg3®’

, uma grande parte da construcdo de Robortello
baseada em passagens da Poética resulta da sua propria concepgao sobre o objectivo da arte

poética, que expde brevemente no prélogo para depois desenvolver no decorrer do

393 VVeja-se Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., 64.

3%4 Vide B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 66-69; 388-406.

395 Veja-se também Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., 64-65.
396 |dem, Ibidem.

397 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., p. 388.

142



comentario. Este objectivo aparenta ser triplo: em primeiro lugar, esta o duplo objectivo
horaciano do prazer e da utilidade: “A poesia, bem entendida, dd tudo de si para
proporcionar prazer, resultando também em ser (til*®®” e junto a este encontra-se o
objectivo aristotélico da imitacdo: “J& que esta imitacdo e esta representagado se verifica
através do discurso, podemos afirmar que o objectivo da poesia é atingir uma linguagem
imitativa, do mesmo modo que o da retdrica é atingir uma linguagem persuasiva3.” Estes
dois objectivos sdo recolhidos juntos da seguinte passagem, onde se comenta 1448b4:
“Deste modo, a poesia indica dois objectivos a si mesma, um prévio ao outro: o primeiro é
imitar e o segundo proporcionar prazer4®.”

Todavia, de todos os grandes comentaristas Renascentistas da Poética, Escaligero®! é
o preceptista que D. Anténio de Ataide mais vezes cita, aproximando-se o seu modelo
tedrico-literdrio das ideias do comentador supra mencionado. Na opinido de Javier Garcia

Rodriguez??, os Poetices libri septem de Julio César Escaligero foram publicados em 1561493,

398 Explicationes (1548), Prélogo, p. 2: «Poetice, siquis diligenter attendat, omnem suam vim confert ad oblectandum, & si
prodest quoque», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389.

39 Explicationes (1548), Prélogo, p. 2: «Et quoniam imitatio, & represesentatio hec per orationem fit; dicimus in poetice
finem esse, sermonem imitantem, sicut in rhetorice sermonem persuadentem», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389.

400 Explicationes (1548), Prélogo, p. 30: «Finem enim duplicem habet sibi propositum poetice, alterum altero priorem: Prior
est imitari. Alter vero est, oblectare», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389.

401 Jylio César Escaligero é o nome literario do humanista italiano Giulio Bordoni (Riva del Garda, 23.4.1484-Agen, Franga
21.10.1558). Fil6logo classico de grande influéncia, transmitiu os principios do classicismo na sua Poética.

402 Cf, Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., p. 109.

403 Relativamente aos Poetices libri septem de J. C. Escaligero, assevera A. M. M. Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, o
seguinte: «estamos em presenga de um tratado poético que elege Virgilio como o principe dos poetas, na esteira do
contemporaneo Girolamo Vida (1485-1566), também natural de Cremona:

“Pois se Virgilio —escreve Espirito Santo (Vida, 1990: 50)— era indubitavelmente o mais excelente de todos os poetas, ndo
apenas a sua obra mas também a sua vida e a sua formagdo deviam servir de modelo. Sem modelo ndo ha formacado
literdria e intelectual possivel, quando se concebe a aprendizagem e a formagdao como um processo de assimilagdo do que
ha de melhor no legado cultural que as varias geragdes foram acumulando e nos transmitiram. Vida era um dos que
pensavam assim.”

Por isso, ndo é de estranhar que na carta-prefacio faga mengdo dos intelectuais que o antecederam nesta reflexdo e aos
quais ele muito fica a dever: Aristdteles, Horacio e Hermdgenes de Tarso (séc. Il d.C.), entre os Antigos, e Girolamo Vida,
entre os Modernos.

E no Livro V da Poética, com efeito, que Escaligero vai apelidar Virgilio de diuinus; um adjectivo varias vezes repetido, e logo
no segundo capitulo vai sublinhar a sua superioridade relativamente a Homero (Vogt-Spira, 1998: 48):

“Vnum esse inter omnes unicum, singulis autem instar omnium. Fudit Homerus, hic collegit; ille sparsit, hic composuit.
Homerus ergo cum vitae nostrae duas instituerit rationes, civilem prudentiam in Ulyssea, militarem in lIliade, easque
tamquam duas species in duobus viris ostendisset, in uno utramque Aenea composuit Maro, cui etiam sicut alibi diximus
addiderit pietatem.”

[Sem rival, ele é o primeiro entre todos, ndo sé tem o valor de cada um deles como, ao mesmo tempo, o de todos. Homero
espraia-se, este contém-se; aquele dispersa, este reune. Por isso, Homero, depois de nos ter representado dois modelos da
nossa vida, a destreza politica na Odisseia, a militar na Illiada, como se tivesse revelado estas duas caracteristicas em dois
vardes, a ambas juntou Virgilio num Unico Eneias, a quem, como dissemos noutro lugar, também havia de juntar a devogao
aos deuses].»

143



trés anos apds a sua morte, em 15584 O manuscrito, dedicado ao seu filho Silvio,
conservou-se na sua totalidade entre os seus textos inéditos, e a sua redacgao parece ter
ocupado os seus ultimos anos de vida. A obra foi elaborada, assim, num periodo em que a
autoridade da Poética de Aristételes tinha vindo a conquistar uma grande e crescente
aceitacdo por parte dos tedricos ltalianos, entre os quais estava o prdprio Escaligero. Este
critico também seguiu, no geral, o caminho marcado pelos seus antecessores italianos e
assumiu os ensinamentos de Aristételes: sdo muitas as passagens da sua Poetice que contém
citacOes, exegeses e conceitos retirados da Poética.

Escaligero é um apoiante obstinado de uma exposicdao sistematizada de alta
qualidade e cuidadosamente organizada, e tal exposicdo tem de ser, ela prdpria, o espelho
das qualidades similares na sua forma de raciocinar. Na verdade, o principal argumento em
gue se apoia a superioridade da Poetice as poéticas precedentes — de Aristoteles, Horécio,
Vida, etc. — é a sua clara e légica organizacdo (cf. a “Epistola” que serve de prefacio)*®. E por
ele que, no capitulo introdutdrio de cada livro, mostra um grande cuidado em indicar o lugar
que tal livro ocupa no esquema geral, as suas linhas basicas e o método e ordem que se
seguem. Do mesmo modo, detém-se frequentemente no meio de um capitulo para
introduzir novas divisGes e distingdes nos seus materiais, mesmo havendo o risco (o que
acontece muitas vezes) de fazer distin¢des que ndo criem novas conclusdes ou dedugdes na
obra e que s3o, de certa, forma gratuitas*°®.

A obra divide-se em sete livros*%’, respectivamente intitulados, “Historicus”, “Hyle”,

“Idea”, “Parasceue”, “Criticus”, “Hypercriticus” e “Epinomis”. Destes, os Livros V e VI

Trata-se de um livro que é composto por dezassete capitulos que, na edigdo quinhentista de Lido, se estendem ao longo de
162 colunas, com aproximadamente 60 linhas, da pagina 214 a 294, a cuja estrutura interna ja dedicamos um breve estudo
(Melo, 2007: 233-255).»

404 Na exposicdo, deste item (Escaligero versus Aristoteles face a Poética), segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit.,
pp. 14-15; 49; 66; 68; 543; 549; 604; 666; 678; 743-50; 812. Em A history of literary Criticism in the Italian Renaissance, p.
743, Weinberg afirma que as paginas que ai dedica a Escaligero contituem «a summary of my article on “Scaliger versus
Aristotle on Poetics,” Modern Philology, XXXIX (1942), 337-360.» Veja-se também Javier Garcia Rodriguez 2003: 109-139.

405 D, Antdnio de Ataide parece reconhecer-lhe esse mérito ao citar Escaligero tantes vezes ao longo do seu Borrador.
406 \/eja-se Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit. p. 115.

407 Cf. Antdnio Maria Martins Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, que declara: «Depois de ter tratado da teorizagdo poética
nos livros precedentes (i—Historicus; ii—Hyle; iii—Idea; iv—Parasceue), Escaligero vai dedicar os dois livros seguintes, o v
(Criticus) e o vi (Hypercriticus), a formagdo do poeta segundo aqueles preceitos, através do uso da imitagdo e do juizo
critico, como ele proprio adianta a abrir o primeiro capitulo (Vogt-Spira, 1998: 42):

Poeticae partes omnes recte ut spero atque exacte satis exsecuti sumus. Reliquum est, ut ex his praeceptis poetam
perficiamus idque duplici via ac ratione, imitatione scilicet ac iudicio.

[Todos os principios da poética foram tratados, como espero, de uma forma adequada e com muita ponderagdo. Ficou por
abordar a formagdo do poeta segundo estas regras, de forma metddica e racional, naturalmente através da imitagdo e do
juizo critico].

144



oferecem aplicacdes da sua teoria a poetas de todas as épocas e ilustram o seu método
critico como mais do que parte integral deste. O Livro VII faz parte do sistema apresentado
nos quatro primeiros livros, excepto na segunda seccdo, que inclui o corpo doutrinal
bésico?®. O Livro | (Historicus) dedica-se a origem, tipos e modos da poesia, dando particular
atencdo a etimologia dos termos, a histéria dos géneros e a descricdo das diferentes formas
de poesia. O Livro Il (Hyle) analisa aquilo que é a “matéria” da poesia, as palavras, que tanto
integram os pés, métricas e ritmos. No Livro Ill (/dea) estuda-se a “forma” da poesia — o que
é representado por ela, segundo este sistema — nos seus trés principais aspectos: os objectos
representados pelo poeta, a correcta elei¢ao e disposicao das palavras empregues para os
representar e a correcta organizacdo dos poemas no seio de cada género. Por fim, o Livro IV
(Parasceue) trata da ornamentacdo do poema mediante as figuras mais adequadas®°.

A partir deste esquema, é claro que dois dos conceitos essenciais na obra sdo o de
‘palavras’ e ‘objectos’; na verdade, Escaligero afirma claramente que estes constituem as
causas, material e formal da poesia. Para completar a divisdo tradicional, acrescenta-se uma
causa eficiente — o poeta — e uma causa final — o ‘meio’ que constitui a imitacdo unido ao
‘fim’ que é o acto de ensinar #1°. Como tal, o poeta ndo desempenha nenhum papel chave
nesta dialéctica, enquanto os seus fins sdo constantemente tidos em conta. Assim, este
sistema gira em volta de trés conceitos: palavras, objectos e ensinamento por meio da
imitacdo*L.

Para Escaligero a arte divide-se em artes materiais e imateriais, de forma simples ou
combinada. De acordo com este mesmo esquema, distinguem-se dois tipos de accdo: uma,

derivada da Natureza, mora no interior da pessoa e emana do #jJo¢ (ethos) ou PovAn, ou

Os modelos a imitar, neste livro v, contrariamente ao que acontece no seguinte, ndo se apresentam por ordem cronoldégica;
o critico e humanista franco-italiano vai trazendo a colagdo passos variados de distintos autores da Antiguidade Classica,
segundo o processo tradicional da gramatica antiga e da formagado retdrica, que se baseava na leitura de autores candnicos.
E esse esquema mental também podera explicar que a exposicdo se faca em torno de dois nucleos fundamentais: a
comparagdo dos poetas latinos com os poetas gregos, em primeiro lugar; depois, a comparagdo dos poetas latinos entre si,
em torno de unidades temdticas tradicionais, a que se segue uma espécie de apéndice, em que se regressa a comparagao
dos poetas latinos com os poetas gregos.»

408 |dem, Ibidem.

409 | dem, Ibidem.

410 Vjde Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., p. 116.
411 1dem, Ibidem, pp. 115-116.

145



bem, procedente do exterior, produz o mddoc nessa pessoa; a outra, derivada do Fado,
consiste em fortuna e casus*'?.

O que vale a pena destacar nesta exposi¢dao ndao sao os enlaces ou a natureza da
analise, mas sim o método empregue por Escaligero. Se analisarmos detalhadamente esta
exposicdo, descobrimos aqui e ali a presenca de todos os elementos que formam a
tradicional teoria do decorum, como também é possivel observa-la nos estudiosos da teoria,
retdrica e poética, ao mesmo tempo, da Antiguidade Classica e da Idade Média. Estes
elementos sdo bem conhecidos: idade, sexo, origem, personalidade, classe ou profissdo, etc.
Porém, enquanto em obras anteriores, tais elementos se estabeleciam de maneira
dogmatica como componentes imprescindiveis em qualquer caracterizagdo, em Escaligero
sdo incorporados num sistema. Para este autor poesia é linguagem, qualquer estudo sobre
ela deverd ter em conta a audiéncia; estariamos centrados na proporgao ja assinalada, entre
Palavras e Homens. A linguagem, como caracteristica humana que é, deve obrigatoriamente
entrar numa destas categorias — o necessario, o Util ou o aprazivel —.

Segundo Escaligero, a finalidade da poesia é a imita¢do, no sentido em que o poeta
se esforca por criar uma obra que tem uma forma prdpria e uma existéncia independente,
mas que representa algum aspecto da origem do objecto imitado. Insiste-se mais nesta
forma que no efeito propriamente dito que possa produzir numa determinada audiéncia.
Para Escaligero, esta tese é insustentdvel, visto que a audiéncia desempenha um papel
decisivo no seu sistema. Por isso rejeita que o objectivo da poesia seja a imitacdo e troca-a
nesse papel pelo prazer e pelo ensinamento?3,

As razOes que levam Aristoteles a fazer da fabula (mythos) a ‘alma’ da poesia estdo

claramente mencionadas na sua Poética: a fabula é o elemento que unifica todos os outros

412 \/eja-se Poetices, op. cit., cf.lll, |, 80-83, apud Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., p. 122.

413 A a este respeito, Antonio Maria Martins Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, referindo-se a Escaligero, afirma o seguinte:
«Este tratado poético, que é dedicado ao seu filho Silvio, visa essencialmente a formagdo deste jovem jurista, a que nao
pode ser alheia a dimensdo ética que nos encaminha para a beatitude ou acgdo perfeita, o que se alcanga a partir do estudo
dos principios da filosofia. Para tal desiderato muito concorre o conhecimento da histéria e a leitura dos poetas. Com
efeito, a poesia serve, entre outras coisas, para que com o exemplo possamos seguir os bons e os imitemos no momento de
agir e, pelo contrario, aos maus desprezemos e nos abstenhamos de imitar sua pérfida conduta (ut bonos amplectamus
atque imitemur ad agendum; malos aspernemur ad abstinendum). Uma concepg¢do de poesia que o afasta de Aristételes,
pois este havia-lhe reconhecido como finalidade a imitagdo: «si para Aristdteles es la imitacidn, para nuestro autor el fin
ultimo no es la imitacidn, sino la instruccién placentera por la que los habitos de las mentes de los hombres son llevados a
la recta razén, de modo que a través de ellos el hombre puede realizar una accidn perfecta, beatitudo» (Sanchez Marin y
Mufioz Martin, 2007: 129). O mesmo ¢é dizer que ela nos conduz a um comportamento moral irrepreensivel, sinénimo de
felicidade, um conceito que nos aproxima do prodesse et delectare horacianos.»

Sobre a ideia de beatitudo veja-se ainda notas 407 e 1083 desta tese. Acerca da relagdo entre beatitudo e prodesse et
delectare horacianos observe-se Julius Caesar Scaliger (1561), op. cit., pp. 81; 306; 347 e 348.

146



ao subordinante. Para a sua objec¢dao a dita ideia, Escaligero também se apoia nas
consideragbes de origem mais externa que interna. O objectivo da poesia é incitar a
audiéncia para uma accao ‘beatifica’, alcancado quando se induz o caracter adequado nessa
audiéncia. Segundo V. M. de Aguiar e Silva, tal como Maggi, o ‘pius Madius’, também Vachi e
Minturno, mantém semelhante atitude moralizadora mas Escaligero, levado pela finalidade
pedagdgica atribuida a poesia, altera um passo essencial da Poética como o que trata da
imitacdo poética*'®. Estas distingdes entre Escaligero e Aristételes sdo interessantes, ndo sé
por si mesmas e pela luz que possam trazer para a teoria de Escaligero, como também por
nos ajudarem a conhecer em que medida a teoria literaria renascentista se distingue da
doutrina classica (ou ‘aristotélica’) na qual se diz basear. E dificil encontrar dois pontos de
vista mais diametralmente opostos. Além disso, estas diferencas contribuem para fazer
ressaltar a unidade, a consisténcia e a integridade geral do sistema de Escaligero; um
sistema de tal forma completo e correctamente concebido que o seu autor, por vezes, ndo
hesita, na hora, de enfrentar a autoridade de Aristételes; um sistema cujos fundamentos
amplos dao lugar a iniUmeras conclusdes especificas e no seio do qual se enquadram os mais
diversificados elementos, sem que pareca que foi feito de forma imprdpria e forcada*®.

Conforme atras foi dito, todos os grandes comentaristas renascentistas da Poética
Escaligero é o preceptista que D. Anténio de Ataide mais vezes cita, aproximando-se o seu
modelo tedrico-literario das ideias do comentador supra mencionado.

Um outro autor que o 1.2 conde de Castro D’Aire poderd ter examinado para a
composicdo do seu Borrador, embora nunca lhe faca qualquer referéncia directa, é o

transalpino Anténio Sebastiano Minturno, autor da primeira poética em lingua vulgar®®,

414 Veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1962) op. cit., p. 63. Perante a asser¢do do Estagirita de que «a poesia imita os 91 do
homem, Escaligero suspeita a possibilidade de a imitagdo incidir sobre impulsos passionais que perturbam contagiosamente
o leitor e por isso estabelece que a imitagdo ndo incide sobre os #91, mas sobre os SLadéoeLg, estados de alma despidos de
bruteza passional e depurados pela razdo. Deste modo, o poeta ndo «imitat fabulam, mas docet fabulam.» Nesta linha de
raciocinio afirma Escaligero: “Propterea quod non est poeticae finis imitatio: sed doctrina jucunda, qua mores animorum
deducantur ad rectam rationem: ut iis consequetur homo perfectam actionem quae nominatur Beatitudo.» Por
conseguinte, o poeta deve dar a sua audiéncia um exemplo desse tipo de cardcter, introduzindo uma acgdo a titulo
meramente ilustrativo. Ha, assim, uma diferenca entre poesia e vida: a primeira desenvolve uma acgdo com a intengdo de
produzir um caracter; na segunda, é o caracter que conduz a acgdo. Se se ligar a poesia e a vida numa sequéncia casual,
esta sequéncia seria assim: ac¢do no poema > caracter no poema > caracter na audiéncia > ac¢do da audiéncia na vida.
Deste modo, o caracter obtém a sua classe no poema, ndo através de uma necessidade interna, mas sim de uma ligagdo
inevitavel que existe (sempre, segundo Escaligero) entre a poesia e a vida.

415 Vide Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., pp. 138-139.

416 Segundo Maria Naves (2009) op. cit., p. 11, «En la segunda mitad del siglo XVI (la Poética de Minturno es de 1564)
destacamos tres hechos que marcan y explican la situacién de la teoria literaria seguida por las poéticas: la Poética de
Aristoteles ocupa un lugar central, destaca sobre las demas fuentes y se convierte en el texto probablemente mas leido,
comentado e influyente de la época; en segundo lugar, se advierte una progresiva orientacién hacia un enfoque moralista,

147



Este critico italiano do Cinquecento, na opinido de Javier Garcia Rodriguez*'’, estd entre os
tedricos da literatura que, no século XVI, gozaram de uma grande estima tanto em Italia
como fora dela e que tiveram uma influéncia impressionante sobre o pensamento critico-
literario do periodo classicista*'®. As suas obras De Poeta (1559)*'° e Arte Poetica (1563), que
constituem um compéndio das teorias criticas dos meados do século XVI, foram amplamente
empregues por escritores italianos posteriores e excessivamente citados em Inglaterra e em
Franca. Vauquelin de la Fresnay, por exemplo, refere-o como uma das principais fontes da
sua obra Arte Poética Francesa (1605). No entanto, no caso de Minturno, como no de muitos
dos seus contemporaneos, ha a falta ndo sé de estudos sobre as suas relagdes com outros
tedricos e com a histdria geral da teoria literdria, mas também de exposicdes e analises das
proprias teorias e da estrutura intelectual das obras nas quais estao inseridas. Parece ébvio
gue exposicoes e analises deste tipo — mais completas que aquelas que agora sao
apresentadas na maioria dos casos — devem ser um passo fundamental para qualquer
estudo mais amplo sobre as suas influéncias e evolugao.

O ano de 1570 ficou marcado pela publicacdo da Poetica d’ Aristotele vulgarizzata et

sposta*?® de Lodovico Castelvetro*?!, impresso primeiro em Viena, em 1570, e, mais tarde,

que deriva de la Contrarreforma y hace que el andlisis erudito y estrictamente literario que antes habia propiciado el
Humanismo, desplace su interés hacia el contenido del arte y su finalidad social; en tercer término, hay una verdadera
necesidad de completar la teoria literaria expuesta en la Poética de Aristételes, afadiendo a la teoria de la tragedia una
teoria de la comedia que o no se habia escrito, o se habia perdido, y un andlisis, que falta en la poética griega, de la poesia
Mélica. En los tres ambitos, la Poética de Minturno tiene un lugar destacado: es una paréfrasis o recreacion de la Poética
aristotélica, se orienta hacia una visidn moralista del arte y construye una teoria bastante completa del género cdmico e de
la lirica.»

417 Cf. Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., p. 140.

418 Sobre As Teorias Poéticas de Minturno observe-se genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 9-10; 66; 68; 167; 207;
237; 478; 737-44; 755-59; 812; 971-76; 1021. Veja-se também Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., pp. 140-176.

419 Veja-se Antonio Sebastiano Minturno. Antonii Sebastiani Mintvrni De Poeta, Ad Hectorem Pignatellum, Vibonensivm
Dvcem, Libri Sex. Cum Priuiligijs. Venetiis, Ann. MDLIX. Ded.: Antonivs Sebastianvs Minturnvs Hieronymo Rvcellio. S. P. D.,
“Neapoli, Calend. Septemb. MDLVIII”. Do mesmo autor veja-se também L'arte poetica del signor Antonio Minturno, nella
quale si contengono i precetti eroici, tragici, comici, satirici, e d'ogni altra poesia: con la dottrina de'sonetti, canzoni, ed ogni
forte di rime toscane, dove s'insegna il modo, che tenne il Petrarca nelle sue opere. E si dichiara a' suoi luoghi tutto quel, che
da Aristotele, Orazio, ed altri autori greci, e latini e' stato scritto per ammaestramento de' poeti. Della poetica toscana. In
Napoli: nella stamperia di Gennaro Muzio, Erede di Michele Luigi, 1725. L'arte poética estava terminada em 1563, mas so foi
publicada em 1564 por G. Andrea Valvassori. E a primeira Arte Poética escrita em lingua vulgar, disposta em quatro didlogos
que Minturno sustém com quatro amigos: Vespasiano Gonzaga, Ferrante Carafa, Angelo Constanzo e Bernardino Rota,
todos eles poetas. Pedem-lhe que explique em lingua vulgar o que ja havia exposto em latim no De Poeta, em 1559.

420 Viena, Stainhofer, 1570. Uma segunda edi¢do corrigida e aumentada, postuma, apareceu em 1576 (Basel, Pietro de
Sedabonis); este estudo baseia-se nesta edigdo, donde se fazem todas as citagGes. Da-se para cada caso a pagina e a
referéncia da linha a partir da qual se faz a citagdo.

421 | odovico Castelvetro (Médena, 1505 — Chiavenna, 1571) foi um fildlogo e critico literdrio italiano. E um dos expoentes
maximos do aristotelismo literdrio do Cinquecento. Conquanto, D. Antdnio de Ataide nunca cite este autor, é possivel que
tenha tido conhecimento das suas preceptivas poéticas.

148



numa edicdo revista, em Basileia, em 1576%22, Castelvetro segue o padrdo normal para tais
comentarios; a sua obra é dividida em seis grandes «Partes», cada uma delas dividida em
«Particelle» e para cada «Particella» é dada uma seccdo do texto grego, uma breve
declaragdao da «Contenenza» ou conteudo, um «Verndculo — a que Castelvetro chama de
Vulgarizzamento» ou traducdo, e depois uma longa «Spositione» ou comentario. O critico de
Mddena diferencia-se dos seus antecedentes, também, na sua atitude para com Aristoteles
e o texto da Poética*?3; declara as suas duvidas em relacdo a teoria do Estagirita e propde

desenvolver a sua prépria doutrina. A Poética como a conhecemos, diz ele, é

«a primeira forma bruta, imperfeita e ndo polida, da arte da poesia, a qual é provavelmente
aquela que o autor preservou porque lhe podia servir de colec¢do de anotagdes e de breves
lembretes, de forma a té-los & m3o quando quisesse compilar e compor a arte completa®®*.»
(Tradugdo nossa).

A sua proépria proposta é mais ambiciosa, tentando tornar a arte da poesia clara,
mostrando e disponibilizando ndo sé o que foi transmitido em poucas paginas pelo maior
dos fildsofos, mas também o que poderia e deveria ter sido escrito para total beneficio de
todos aqueles que desejavam saber como se compdem poemas correctamente e ainda

como s3o julgados por outros os textos compostos*?>,

422 Castelvetro morreu em 1571, e a segunda edi¢do é pdstuma; a sua obra foi preparada por amigos com base nos
manuscritos do autor. Ha indmeras variacGes entre os textos, mesmo em relagdo as tradugOes directas de Aristételes.
Levantam-se questdes sobre a autenticidade das alteracdes e sobre que texto usar como base de estudo. Bernard
Weinberg (1963), op. cit., p. 503 afirma que utilizou a edigdo de 1576 que provavelmente representa o ultimo pensamento
de Castelvetro acerca do texto do Estagirita e da teoria poética. Nds seguimos neste ponto o critico norte-americano da
Escola de Chicago. Confrontdmos as citagGes com o exemplar da BNL intitulado «POETICA D’ ARISTOTELE VULGARIZZATA,
ET SPOSTA Per Lodouico Castelvetro. Stampata in Vienna d’Austria, per Gaspar Stainhofer, I'anno del Signore M.D.LXX.»

423 Na exposicdo, deste item (A Teoria da Poética em Castelvetro), segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 22,
34, 58, 66, 69-70, 149, 174-77, 183-184, 198-99, 214, 235, 277, 286-87, 292-93, 312, 330, 412, 462, 478, 502-11, 517-19,
523-25, 529, 532, 540, 543, 546-47, 549, 553, 556-57, 559, 561, 563, 568, 570-71, 574, 580, 587, 593, 603, 608-10, 619, 635,
676, 678, 689, 691, 695-96, 701-3, 713, 762, 771, 790, 802, 829, 857, 865, 885, 928, 943, 948, 983, 1040, 1057, 1070, 1091,
1106. Veja-se também Javier Garcia Rodriguez (2003) op. cit., pp. 177-234.

424 Apud Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503: «Poetica d’ Aristotele (ed. 1576), p.)()( 3: “vna prima forma rozza,
imperfetta, & non polita dell’ arte poetica, la quale & verisimile, che I'autore conservasse, perche seruisse in luogo di
raccolta d’insegnamenti, & di brieui memorie per poterle hauere preste, quando volesse compilare, & ordinare I'arte
intera.» Veja-se Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503, onde refere que, sobre tal matéria, se deve consultar o seu
artigo, «Teoria da Poética de Castelvetro», Critica e Criticismo: Antigo e Moderno, ed. R. S.Crane (Chicago: Universidade de
Chicago, Impr.1952), pp. 349-371.

425 A partir de Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503: «Poetica d’ Aristotele (ed. 1576), p.)()( 3: “ho tentato... di far
manifesta I arte poetica, non solamente mostrando, & aprendo quello, che éstato lasciato scritto in queste poche carte da
quel sommo philosopho, ma quello anchora, che doueua, o poteua essere scritto per vtilita piena di coloro, che volessero
sapere, come si debba fare a comporre bene poemi, & a giudicare, se i composti habbiano quello, che deono hauere, o
no.”»

149



Aristoteles foi parcialmente usado por Castelvetro como ponto de partida das suas
teorias, mas também como oponente. O problema imediato, quando se |é a obra do
comentador de Mddena, é descobrir, no processo de adaptacdo e de refutacdo efectuado, o
que acontece a teoria de Aristoteles. Nao é muito ousado dizer que, em geral, Castelvetro
transpde toda a andlise do mundo da arte para o mundo da realidade. Os preceitos estdo
relacionados com a selecgdo, a disposicdao e o embelezamento dos materiais. Castelvetro
trata sd superficial e indirectamente a espinhosa questdo da relacdo da literatura com a
natureza. A nocdo de imitacdo como conceito que apresenta diferencas entre um objecto
que estd na natureza e esse mesmo objecto representado numa obra de arte estd
completamente ausente; na verdade, numa obra que é um comentdrio de Aristoteles, ndo
estd presente nenhuma das implicagdes do conceito aristotélico de imita¢cdo??®. Estas
implicacOes desapareceram de tal forma que se diz que a imitacdo (rassomiglianza) ndo esta
presente quando se tratam acontecimentos verdadeiros ou histéricos e que so esta presente
nos detalhes e nos embelezamentos ‘inventados’ pelo poeta, sempre, claro, de acordo com
a probabilidade®?’. E ainda mais, relativamente a imitagdo, a distingdo entre mpdéLc (acto) e
Spuwivtec (actores) é despojada do seu significado de tal maneira que o objecto representado
é convertido na accdo do poema e a pessoa representada converte-se no poeta (por
exemplo a Eneida de Virgilio.)

Além disso, para o critico de Mddena a vinculagao que Aristdteles estabelece entre a
poesia e a pintura é, por definicdo, errada porque entre ambas existem mais diferencas que
semelhancgas. Em primeiro lugar, sdo diferentes quanto ao que representam. A pintura
(como a histdria) representa o que é real, a coisa certa e conhecida, enquanto a poesia imita
o provavel, algo incerto e desconhecido. Enquanto a poesia representa acg¢des, a pintura, no
melhor dos casos, representa objectos; por exemplo a pintura histérica é um género
definitivamente inferior. Em segundo lugar, sao diferentes na relagdo que se espera entre a
imitacdo e o objecto; na pintura, exige-se uma semelhanca precisa: a minima diferenca entre
aimagem e o ser retratado pode ser censurada e condenada na arte como uma imperfeicao.
Na poesia, a imitacdo é uma expansdao, um embelezamento, uma idealizacdo de qualquer

acontecimento real que podia ser tomado como ponto de partida. Em terceiro lugar, as

426 \/eja-se Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., pp. 208-209.
427 Cf. Castelvetro (1576), op. cit., pp. 583-585.

150



fontes de prazer nas duas sdo diferentes. A pintura, pela sua relagdo com o sentido da visao,
produz prazer, gracas a precisa semelhanc¢a que na poesia é desagradavel; por outro lado, a
imitacdo na poesia duma provavel ac¢do desconhecida é o que mais agrada®?®. Isto explica-
se com base na dificuldade que se supde ao artista. Para o pintor, a representa¢do exacta é o
procedimento mais dificil, mostra o talento mais elevado e provoca uma admiracao
ilimitada. Para o poeta, esta representacdo torna-o num mero historiador*??; o que constitui
a sua maior gldria é a introducdo do ‘irreal’, o ‘inventado’ e o ‘maravilhoso’#3°,

O préprio Castelvetro sé vé uma base de comparacdo entre as duas artes, que é o
facto de ambas perseguirem o conveniente, que aqui significa a representagao de coisas tal e
gual como deveriam ser; porém ndo viu qualquer intencdo em conciliar isto com a obrigacado
de, na pintura, as coisas serem representadas tal como s3o0*3!.

Segundo Javier Garcia Rodriguez apud B. Weinberg a luz da intima afinidade que
outros tedricos, como Robortello, viram entre a poesia e a retdrica, torna-se impensavel nao
perguntar se Castelvetro trata as duas artes como um todo. Logo a seguir descobre-se que
n3o*2. E certo que faz bastantes referéncias a Retdrica de Aristételes, mais abundantes no
qgue diz respeito a elocucdo, as paixées e ao pensamento, mas a partir delas ndo chega a
indicacdo de uma semelhanca geral entre Poética e Retdrica®®3. Nas suas linhas mais gerais,

o sistema de Castelvetro é essencialmente retdrico. E notdria a sua insisténcia em declarar a

428 Cf, Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., 207.

429 \/eja-se Castelvetro (1576), op. cit., p. 114. 40. Rejeitada a concepgdo popular do poeta como alguém inspirado pela
divindade, falsificadas ou abandonadas todas as no¢des do poema como uma imitacdo da natureza e especificamente
negada a semelhanga com a pintura, o sistema poético de Castelvetro converte-se num sistema muito especial para a sua
época. A poética passa a ser um ramo da histdria, mas com a especial caracteristica de ser uma histéria que tenta agradar a
sua audiéncia e proporcionar a gldéria ao seu autor. Tudo o que num poema estd relacionado com as necessidades de
credibilidade deriva das suas caracteristicas e critérios da histdria; tudo o que esta relacionado com as necessidades de
agradar ao publico, cujo caracter é delimitado duma maneira muito cuidadosa, toma as suas caracteristicas e seus critérios
da retdrica. Se ha um papel préprio para uma arte da poesia — e em ocasiodes isto é praticamente negado — é na combinagdo
dos preceitos fornecidos por estas duas artes-matrizes, que se chega aos vicios, como no caso das unidades, para os quais
as outras artes ndo ddo recomendagdes especificas. Ou, para expor o caso mais cuidadosamente, o poeta considera-se ele
proprio como um tipo de historiador e confia cegamente nos ensinamentos da histdria para que o guiem na hora de
escrever os seus poemas. Contudo hd lugares onde estes ensinamentos sdo inconvenientes e aqui o poeta — inclusive pode
até nao reconhecer este facto — recorre as relagdes fundamentais que existem numa obra que usa a linguagem e o publico
para o qual esta direcionada. Este segundo tipo de actividade leva-o a formular para si mesmo — ou recuperar algumas das
prévias formulagGes de tedricos como Castelvetro — uma série de convengdes, regras ou praticas especiais que, tomadas
em conjunto, configuram uma arte da poesia.

430 |dem, Ibidem, pp. 207-208.
431 Veja-se Castelvetro (1576), op. cit., p. 586. 9; 72. 4; 41. 11; 342. 28.
432 Cf, Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., p. 208.

433 Sobre as partes qualitativas e quantitativas na poética e na retdrica veja-se., por exemplo, Castelvetro (1576), op. cit., p.
257. 43. Acerca das relagdes entre a Poética e a Retdrica desde a a antiguidade greco-latina até aos nossos dias observe-se
Antonio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 12-14.

151



intima relagdo existente entre poesia e histdria; este facto pode constituir um dos sucessos
mais originais do sistema de Castelvetro***. Segundo o comentador de Mddena, o préprio
poeta ndo precisa de estar inspirado pela divindade, nem escrever sob a influéncia do furor
poeticus, nem sentir ele mesmo as paixdes que as suas personagens encarnam; trata-se
apenas de supersticdes vividas pelos poetas para melhorar o seu crédito entre as massas
ignorantes*>,

A arte nunca é independente, jd que suporta sempre as marcas das suas origens na
histéria e na retdrica. Tem, por isso, muito pouco a ver com a ‘arte’ de Aristoteles**®. Na

437 aparece como o responsavel por

historia da critica literaria moderna Ludovico Castelvetro
introduzir as trés unidades pseudo-aristotélicas de tempo, lugar e ac¢do. Ou, pelo menos, é-
Ihe reconhecido o mérito de ter sido o primeiro a dar a forma definitiva ao complexo de
tempo — lugar — accdo e, com isto, de ter exercido uma importante influéncia no
desenvolvimento da doutrina classica que tornou possivel a implantacdo da teoria dos
classicistas franceses. A Poetica de Castelvetro representa, num certo sentido, o culminar
das tendéncias ja manifestadas no primeiro comentdrio a Poética de Aristdteles, a obra de
Robortello In librum Aristotelis De arte poetica explicationes de 1548*3 de que ja demos
conta anteriormente. Castelvetro incorpora na sua andlise as novidades que surgiram neste
espaco de tempo e o que produziu, mas, visto que é mais extremista, esta mais longe do
texto de Aristdteles e mais préximo do ponto de vista do classicismo francés*®°.

A diferenca qua mais se destaca entre Robortello e Castelvetro é a atitude de cada

um deles face a Aristoteles. Para Robortello, o texto que comenta é uma obra-prima de

clareza e légica. Frequentemente interrompe o seu discurso para sublinhar a exceléncia da

434 Viide Javier Garcia Rodriguez (2003), op. cit., p. 208.
435 |dem, Ibidem, p. 65. 12; 180. 7; 372. 30; 374.15.

436 Quem quer que a adopte, tedrico ou poeta, declara-se a favor dum sistema da poética essencialmente ndo aristotélico,
um sistema que estaria inclusive e ainda mais afastado das pressuposi¢cdes do texto original, mais do que havia estado a
teoria assimilada pelo comentario de Robortello, porque se acrescentam sempre novas ideias na reformulagdo ou
concepgdo de um novo texto. De certa forma faz-se jus ao aforisma, pois quem reconta reconstrdi sempre um novo texto,
embora similar a redacgdo de base que lhe serviu de inspiragdo, contudo, ja diferente em certos aspectos, teorias,
circunstancias e motivos opinativos.

437 Lodovico Castelvetro (Médena, 1505 — Chiavenna, 1571) foi um filélogo e critico literario italiano. E considerado o
representante maximo do aristotelismo literdrio do Cinquecento.

438 Sobre este assunto veja-se o artigo de Bernard Weinberg, «Robortello on the Poetics», R. S. Crane (ed.), Critics and
Criticism: Ancient and Modern, Chicago, The University of Chicago Press, 1952, pp. 319-348.

439 Na exposicdo, deste item, segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 174-77; 502-511; 701-03. Veja-se
também Javier Garcia Rodriguez 2003: 177-210.

152



sua construcdo e para a defender daqueles que dizem ser fragmentaria, imperfeita e falsa a
Poética do Estagirita. A sua intengdo é justificar e aceitar na integra o texto de Aristoteles. Se
alguém propusesse uma anadlise na esséncia nao-aristotélica seria por causa da sua
incapacidade em compreender o texto e os velhos costumes da exposi¢ao textual; de modo
algum se devia a sua intencdo de divergir. Em Castelvetro, o ponto de partida é um
desdenhar profundo do texto da Poética. A Poética ndao é uma obra completa, mas sim uma
coleccdo de materiais poéticos a partir dos quais se pode escrever um tratado. Segundo o
critico de Moddena, as afirmacdes incluidas por Aristételes no seu texto, contava-as o
Estagirita refutar ou rejeitar mais tarde*9; opina ainda que muitas passagens estdo
deslocadas**! e existem contradi¢cbes que s3o dbvias*?. O desdém de Castelvetro chega
inclusive mais longe. Ndo hesita em classificar como falsas determinadas ideias de
Aristoteles®®3. Rejeita as ideias de Aristoteles quando julga n3o estarem confirmadas
adequadamente®*, Partindo da inutilidade dos preceitos de Aristételes para a arte da
histéria chega mesmo a perguntar: «O que nos impede de afirmar que estes preceitos ndo
sdo nem apropriados nem Uteis para a propria poesia, seguindo a forca deste
argumento?»*>

Nada mais distante da ideia de Castelvetro que tentar uma justificacdo para o texto
aristotélico. A sua estratégia mais habitual é pegar numa passagem a escolha da Poética,
assinalar as raz0es pelas quais as distincGes que se fazem sdo incompletas e erradas e depois
fazer a sua prépria lista de distingdes sobre o mesmo tema. Podemos ver o exemplo da
andlise que faz do trecho da Poética sobre o impossivel verosimil (1460a26)**¢. Segundo

Aristoteles

440 |dem, Ibidem, pp. 35. 1; 111. 24.
441 |dem, Ibidem, pp. 91. 36; 174. 8; 218. 16; 234. 30; 294.33; 341.24; 386.30.
442 | dem, Ibidem, p. 275. 30.

443 |dem, Ibidem, pp. 691. 15; «Hora presuppone Aristotele per cosa simplicemente vera quella, che non & cosi.» Sobre esta
questdo veja-se também 315. 38; 386. 24; 491. 13; 694. 6; 697. 6: «Hora presuppone Aristotele per cosa simplicemente
vera quella, che non e cosi.»

444 |dem, Ibidem, p. 280. 29: «vorrei, che mi fosse mostrato per altro, che per autorita di lui che pare dire, & ridire piu volte
questo medesimo senza addurre ragione di niuno valore.»

445 |dem, Ibidem, p. 7. 1: «che ci vetera, che seguendo noi il vigore di questo argomento non siamo costretti a dire, che non
sieno ne conueneuoli, ne gioueuoli alla stessa poesia?»

446 |dem, Ibidem, p. 564. 12: «Hora, se io non m’inganno, questa matéria si sarebbe intesa meglio, & sarebbe data Maggiore
luce alle cose, che s’hanno da dire, se si fossero fatti tre capi, in ciascuno de quali fosse la virtu, che si douesse seguire, €’l
vitio, che si douesse fuggire. E’l primo fosse quello della possibilita, & della’ impossibilita e’l secondo fosse quello della
credibilita & della’ ncredibilita, de quali due capi in fino a qui s’é parlato. €’l terzo fosse quello del giouamento della
constitutione della fauola, & del non giouamento.» Traduzimos o passo da seguinte forma: «Agora, se ndo me engano, esta

153



«deve preferir-se o impossivel verosimil ao possivel inverosimil; ndo devem compor-se
enredos com partes irracionais mas, pelo contrario, ndo devem ter absolutamente nada de irracional
e, se tiverem, que seja fora do enredo, como o facto de Edipo no saber como moreu Laio%*7.»

Entre as tendéncias que, ja desde Robortello, marcaram um afastamento do espirito
da Poética, a mais significativa, do ponto de vista metodoldgico é a progressiva deslocacdo
da énfase principal desde o poema até ao publico. Este afastamento significa que todos os
aspectos da poesia sdao considerados em func¢do das necessidades ou exigéncias do publico
de caracteristicas muito especificas e ndo das exigéncias artisticas do proprio poema. Nao é
muito ousado dizer que, em geral, Castelvetro transpde toda a analise do mundo da arte
para o mundo da realidade®*2.

Ainda assim, de um modo geral, podemos asseverar que o essencial da estética de
Aristoteles permaneceu intacto nas interpretacées dos seus mais altos exegetas, como
Robortello, Escaligero, Minturno, Vettori ou Castelvetro e alguns outros. Bastara ler os
comentdrios destes autores aos passos mais importantes da Poética, como os relativos a
mimese, ao conceito de natureza a imitar, a distingdo entre poesia e histéria, ao universal
poético, a verosimilhanca, a catarse tragica, a coeréncia poética, comentarios insertos na
obra de Galvano Della Volpe, para se concluir que ndo houve desvio imenso e fundamental
na fidelidade ao pensamento de Aristételes**®. Um apecto houve, todavia, ja o aludimos
atrds, em que o pensamento aristotélico foi frequentemente alterado: no problema das
relagdes com a moral. Mas os tempos da Reforma e Contra Reforma, bem como a influéncia

de Averrdis também contribiu para o facto.

questdo seria melhor compreendida, e ter-se-iam iluminado as coisas que devem ser ditas, se forem feitas trés distin¢des,
em cada uma das quais se segue a virtude e se evita o vicio. A primeira seria entre o possivel e o impossivel e a segunda
entre o incrivel e o inacreditdvel; estas duas divisGes ja tinham sido analisadas. Finalmente, a terceira é entdo a da sua
utilidade ou inutilidade para a formacgdo da fabula.» A partir deste momento procede-se ao desenrolar da distingdo, a
subdivisdo em oito combinagdes possiveis, a formulagdo na qual entra a primeira e a segunda divisdo ‘a natureza ou a razdo
humana’, enquanto a terceira é da competéncia do poeta. Existem iniUmeras passagens deste tipo. Assim sendo, o
verdadeiro propdsito de Castelvetro, é substituir as concepgdes do Estagirita pelas suas préprias e desenvolver uma série
de formulagGes que podem ser consideradas como propriedade da teoria poética de Castelvetro.

447 Cf. Ana Maria Valente, (2004), op. cit., p. 96.

448 Digamos que, a guisa de explicagdo, que Aristdteles na Poética considera as qualidades especiais do poema como obras
de arte (e ndo como objectos naturais), que analisa as caracteristicas dos objetos que afectam sua utilidade nas obras de
arte (em vez das suas qualidades naturais), que sé tem em consideragdo apenas as capacidades dos homens que afectam a
inteligéncia, a apreciacdo e a avaliagdo das obras (em vez de todas as suas caracteristicas como homens). Isto é, obras e
objectos e homens sdo sempre vistos com respeito a condi¢Ges especiais da arte da poesia. Em Castelvetro, qualquer ideia
de ‘condigGes especiais’ tende a perder-se; as obras sdo tratadas como se fossem objectos naturais, os quais permanecem
inalterados a medida que passam na obra, e homens sdo homens.

449 Cf. Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 60 e ss.

154



As ideias da Poética de Aristoteles eram possivelmente tratadas pelo Filésofo, por
forma a serem direccionados a um publico interno, mais restrito, com maiores e mais
avancados conhecimentos sobre poesia, ldgica, fisica, metafisica. Ainda assim e tratando-se

450

de uma obra esotérica®® e apesar de algumas contradi¢des, a sua redescoberta pelos

comentadores da Renascenca fazem dela uma obra impar na cultura ocidental, a base de
toda a teoria literaria antiga e actual; ndo podemos deixar de referir que a metalinguagem*°?
desenvolvida na Poética do Estagirita ou na Epistola ad Pisones de Horacio**?, além de
influenciarem toda a Antiguidade Cldssica e o Medievo (incluindo a cultura drabe medieval
da Peninsula Ibérica e da Sicilia) com as suas ideias tedricas e preceptivas vém a dar origem
paulatinamente e sobretudo depois de Francesco Robortello com a sua traducdo e
comentario (1548) a um bloco doutrinal de ideias literarias que se consolidou por toda a
Europa ocidental e haveria de influir a obra de D. Antdnio de Ataide e de outros preceptistas

lusos*®3.

No seu Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever, D. Antdnio de

Ataide ndo foi indiferente as preceptivas propostas pelos autores dos séculos XV e XVI. A
interpretagao de tao importantes estudos afigura-se ao leitor como uma «obra aberta como
uma proposta de um “campo” de possibilidades interpretativas, como configuracdo de
estimulos dotados de uma substancial indeterminacdo, de modo que o fruidor seja levado a
uma série de leituras sempre varidveis®*», como uma constelacdo de recursos que
proporcionam o germinar de diferentes relagdes ou o confluir de mutuas conexdes. Ainda
assim, o dificil e complexo meio social do Humanismo portugués e espanhol ndo se afigura
como obstaculo para que um numero cada vez maior de estudiosos, da area da filologia
cldssica e hispanica, afirme a sua intencdo de aprofundar os conhecimentos acerca da
peculiaridade e contribuicdes ibéricas para o desenvolvimento da Poética. Estamos ja longe

da opinido, na altura, correcta de «que fuera de las fronteras de la hispanistica se ha juzgado

430 Veja-se Eudoro de Sousa °1994: 13 e ss.
451 Vide Antdnio Garcia Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (2004), op. cit., 28 e ss.
452 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., 13 e ss.

453 Vjde Carlos Reis (1995), op. cit., pp. 414-415; Segismundo Spina (1967) op. cit., p. 7 e ss; Karl Kohut (1973) op. cit., p. 1 e
ss.; Mariana Amélia Machado Santos 1961: 5 e ss.; Anibal Pinto de Castro 1976: pp. 83-102.

454 Cf. Umberto Eco, (1989) op. cit., 173-174.

155



muy mal el valor de la apotacidon espafiola (y mas todavia de la portuguesa) a la poética del
Renacimiento y el Barroco*°.»

Karl Kohut afirma, de seguida, que «mas desprecio hay todavia en el juicio de
Spingarn, que se contenta con despachar la poética espafiola considerandola un recuerdo de
teorias italianas*®.» Os juizos expressos por Spingarn e Saintsbury dos comecos do século XX
catacterizavam a postura geral dos estudiosos até ha alguns anos atrds. Era assim em 1973 e
K. Kohut quando declara «mientras que por ejemplo para Italia se dispone de excelentes
trabajos de sinteses en los de Buck y Weinberg, para Francia en los de Bray y Patterson, para
Espafia no se ha vuelto a intentar una sinteses de ese tipo después de Menéndez Pelayo*’»,
quica a melhor histéria critica literaria de todas as literaturas europeias segundo as palavras
de K. Kohut apud Saintsbury**®. Em consequéncia de tudo isto a investigacdo sobre as teorias
literarias espanholas e portuguesas do Renascimento e do Barroco experimentaram um
retrocesso considerdvel em comparacdo com Italia ou Franca®*®. No entanto, os sinais dos
tempos indicam-nos que paulatinamente as realidades estdo a mudar e disso é exemplo o
capitulo que se segue, onde expomos a forma como se foi materializando a formac¢dao de um
canone poético em Espanha e em Portugal a partir de Nebrija e da sua vinda de Itdlia em

1473.

2. Preceptistas poéticas espanholas de 1580 a 1624: propositos e
polémicas

Importante para a formagdo de um canone poético portugués foram as suas intensas
ligacGes a Espanha no periodo que tem lugar sobretudo a partir da assinatura do Tratado de
Alcacovas em 1479. Ficou delineado para portugueses e castelhanos um extenso espaco

temporal pacifico e uma favordvel aceitacdo de tudo que procedia de Castela. A data

455 Veja-se Karl Kohut 1973: 1. Este autor expde no seu estudo Las Teorias Literarias en Espafia y Portugal durante los Siglos
XV y XVI o estado da investigagdo, na sua época, sobre os preceitos poéticos e estéticos produzidos na Ibéria, no periodo
que ele préprio delimitou entre 1473 e 1600. A partir da pagina dezasseis do trabalho supra citado apresenta um resumo
muito circunstanciado das fontes espanholas de teoria literdria: 1.2 Poéticas; 2.2 Tratados de teoria literaria en sentido
amplo; 3.2 Retdricas; Obras sobre historiografia; Refundigdes e comentdrios; 6.2 Prélogos, aprovagdes e elogios; 7.2
DiscussOes ocasionais de problemas tedricos em obras de todo o tipo.

456 |dem, Ibidem.
457 |dem, Ibidem, p. 3.
458 |dem, Ibidem.

439 Vide Karl Kohut, (1973) op. cit., 3.

156



mencionada serve como ponto de referéncia para assinalar o principio de uma mais
profunda influéncia castelhana em Portugal. Foram diversos os contributos para o
enraizamento castelhano em Portugal, tais como a activa difusdao de obras castelhanas junto
das elites portuguesas, a religido, o ensino e até mesmo o teatro. A posicao da corte
também desempenhou uma actividade e importante papel na valorizacdo para que tudo
quanto fosse castelhano estivesse de moda em Portugal. Para isso muito contribuiu a
politica de enlaces matrimoniais entre as familias reais portuguesas e castelhanas que é vista
como a principal causa da introducdo da lingua castelhana nas cortes portuguesas como ja
aludimos anteriormente. Ente 1498 e 1578, quatro rainhas castelhanas presidiram sem
interrupcao a corte portuguesa, as trés mulheres de D. Manuel | e a mulher de D. Jodo I, D.
Catarina®®. As rainhas de origem castelhana chegadas a Portugal com a sua particular corte
de damas, confessores*?! e outros subditos apresentavam forte resisténcia na adaptacdo a
cultura Portuguesa mantendo-se sempre fiéis ao idioma castelhano. Esta insisténcia teve
forte impacto na cultura portuguesa*®? e foi uma das principais razdes do bilinguismo nas
cortes.

O século XVI significa, antes de mais nada, a definitiva penetracdo da sensibilidade
renascentista na literatura espanhola. Os ventos literario-artisticos da Renascenga italiana

chegardo ao pais vizinho e h3o-de influenciar a literatura espanhola®®® de forma definitiva®®?,

460 A propodsito da rainha consorte, esposa de D. Jodo lll, da prole do ‘Piedoso’ e da politica de casamentos, na Ibéria do
século XVI, declara Anne Marie Jordan, 2017: 127, o seguinte: «o casamento de D. Maria de Portugal (1527-1545), filha de
D. Catarina de Austria, com Filipe Il representou uma unido que mais uma vez uniu as casas reais de Avis e Habsburgo
durante o Renascimento.»

461 Exemplo disso foi Frei Luis de Granada (1504-1588), conselheiro espiritual e confessor de D. Catarina. Cf. Anne Marie
Jordan (2017), op. cit., p. 215.

462 No prefacio da autoria de Maria de Lourdes Belchior Pontes a obra de José Maria Valverde 1958: 9 diz-se o seguinte,
relativamente a influéncia da literatura espanhola em Portugal: «a Histdria da Literatura Portuguesa ilumina-se e esclarece-
se, integrada no quadro das literaturas peninsulares. O influxo é factor integrante da nossa literatura, particularmente nos
séculos XVI e XVIl.»

463 Acerca deste assunto veja-se José—Carlos Mainer (2014): 63-113. Veja-se ainda de Carlos Alvar et al 2017: 227- 422.

464 Segundo Mario M. Gonzalez no documento [em linha]: http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-
DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf, afirma parecer-lhe «necessdrio evitar a simplificagdo que significa ater-se a
fragmentagdo cronoldgica utilizada de longa data nos manuais de Histéria da Literatura Espanhola. Neles, é
tradicionalmente aceite a divisdo dos séculos de referéncia em “Renascimento”, para século XVI (dividido em “Primeiro
Renascimento”, para a primeira metade do século ou o reinado de Carlos |, e “Segundo Renascimento”, para a segunda
metade ou o reinado de Felipe Il) e “Barroco”, para o século XVIl.» Declara ainda o mesmo autor que «o conjunto dos
séculos XVI e XVII costuma ser designado, nos manuais de Histdria da Literatura Espanhola como “o século de ouro” ou,
mais apropriadamente, “os séculos de ouro”, para salientar assim o brilho que caracteriza o periodo no campo das
realizagOes literarias e artisticas. A designagdo, embora valida em algum sentido, além de extremadamente imprecisa
quanto a sua abrangéncia, tende a uniformizar, por um lado, toda a produgao literdria do periodo e, mais ainda, leva a
entender que se trata de dois séculos uniformemente caracterizados apenas pelo sucesso nacional espanhol em todos os
aspectos, quando, na verdade, é necessario considerar, ao longo de um periodo tdo extenso, um processo histérico muito
complexo e carregado de conflitos.»

157


http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf

A Espanha dos Austrias (c. de 1500 — 1700) assitird ao surgimento de autores e obras
intemporais. Fernando Rojas com a sua Celestina, Hernan Nufiez*®®, Juan de Mena“®®, o
primeiro autor candnico da literatura espanhola®’, o gramatico Nebrija, Jorge Manrique,

468 o verdadeiro ‘inventor’ da lingua

Francisco Sanchez de las Brozas, Garcilaso de la Vega
poética do Renascimento espanhol e, introdutor em definitivo da linha petrarquista em
Espanha??, Sdnchez de Lima e a sua Arte Poética, o paledgrafo Juan Vazquez del Marmol,
Juan de Boscdan, o introdutor em Espanha do denominado dolce stil nuovo*’®, Cristébal de
Castillejo, Garci Sanchez, Torres Naharro, Cartagena, Santillana, Juan Hurtado de Mendoza,
Gonzalo Pérez, frei Luis de Ledn, Juan de la Cruz, Teresa de Avila e depois, numa segunda
fase, de Fernando Herrera®’!, Miguel de Cervantes*’?, Francisco de Quevedo®’3, Tirso de

Molina, Lope de Vega*’4, Pedro Calderén de la Barca®’® e Luis de Géngora®’® entre tantos

outros.

465 Hernan Nufiez de Toledo y Guzman nasceu em Valladolid em 1475 e morreu em Salamanca em 1553. Foi um latinista,
helenista, paremidlogo e humanista espanhol, também conhecido como o Comendador Griego, ou Comendador Herndn
Nufiez, El Pinciano ou Fredenandus Nunius Pincianus. Nufiez estudou em Bolonha os escélios de Donato, a introdugdo de
Agostino Dati e a elucidativo de Badius Ascensius) 465,

466 Juan de Mena (Cdrdova, 1411 - Torrelaguna (Madrid), 1456), poeta espanhol pertencente a escola alegdrico-dantesca do
pré-renascimento espanhol e conhocido sobretudo pela sua obra Laberinto de Fortuna.

467 Cf. José Maria Pozuelo Yvancos (dir.) 2011: 193.

468 Sobre Garcilaso de la Vega observe-se José—Carlos Mainer (2014), op. cit., 68 e ss. Veja-se também Maria de Lourdes
Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 65.

469 Vide Eloisa Alvarez & Anténio Apolinario Lourenco (1994), op. cit., p. 125. Observese ainda José—Carlos Mainer (2014),
op. cit., 262 e ss.

470 Segundo E. Alvarez & A. A. Lourenco 1994: p. 82 «a Juan de Buscan cabe, portanto, o mérito de ter introduzido nas letras
hispanicas as inovacdes renascentistas italianas, ainda que o triunfo definitivo destas se fique a dever essencialmente ao
génio poético de Garcilaso de la Vega, o verdadeiro inventor da lingua poética do Renascimento espanhol e paralelamente
do espanhol moderno.»

471 Acerca do papel de Fernando Herrera na literatura espanhola observe-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 69 e ss.
Veja-se também Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 65.

472 Sobre o Don Quijote de La Mancha observe-se a edigdo comemorativa do tricentenario da Real Academia Espafiola da
autoria de Arturo Pérez-Reverte °2016: 5 e ss. Acerca da importancia de Miguel de Cervantes na literatura espanhola leia-se
ainda José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 88 e ss. Observe-se também Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit.,
p. 115.

473 Sobre a relevancia de Miguel de Cervantes na literatura espanhola leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 109 e
ss. Atente-se ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 148.

474 Cf. José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 96. e ss.

475 Em relagdo ao papel de Pedro Calderdn de la Barca leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 100 e ss. Observe-se
igulamente Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 136.

476 \/eja-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 106 e ss. Vide ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p.
148.

158


https://www.google.pt/search?biw=1350&bih=613&q=francisco+de+quevedo&stick=H4sIAAAAAAAAAGOovnz8BQMDgwYHsxCnfq6-gXGRSUaOEphpWJiblqLFF5BaVJyfF5yZklqeWFnMfUvA-0EQ87dPPwIE_QT_VL7z3Z8PABdqiJNFAAAA&sa=X&ved=0CJEBEMQNMBFqFQoTCPuVxND25ccCFcJYFAodK4gMCQ

Na primeira metade do século XVI, em cerca de quarenta anos, o sistema poético
espanhol experienciou uma transformacdo de tal forma radical que os ‘velhos sinais’ se
deviam adaptar, caso alcancassem o prémio da imprensa, no modo em que eram
concebidos, apresentados e interpretados nas circunstancias que ditavam os ‘novos sinais’
(usando um expressdo feliz de Alberto Blecua®’’). Em Portugal sucedeu algo de idéntico®’.
Relembremos Sa de Miranda*’®, Anténio Ferreira e Luis de Camdes. S30 poucos os que
depois de 1570 escrevem em medida velha. Ou seja, essa mudanca foi paralela em Portugal
e a dinastia de Avis cabeca de um imenso império em expansdo nao podia deixar de lado o
surgimento das novas preceptivas. Cataldo Siculo*®, Nicolau Clenardo*®?, Sa de Miranda*®? e
também Antdnio Ferreira®®® entre outros irdo, através dos aspectos técnico-formais e
ideoldgicos, contribuir para que uma comogdao nova, profundamente ligada aos novos

modelos vindos de Italia, deixasse marcas na literatura portuguesa*®*.

477 Luis Alberto Blecua Perdices (Zaragoza, 1941) é un filélogo e cervantista espanhol, filho do também filélogo José Manuel
Blecua Teijeiro e irm3o de José Manuel Blecua Perdices (actual Director da Real Academia Espanhola).

478 Sobre as teorias literarias em Espanha e Portugal durante os séculos XV e XVI, veja-se o estudo de Karl Kohut, 1973.
479 Acerca de Sa de Miranda como poeta lirico veja-se Isabel Almeida: 2006: 78.

480 \/eja-se Adriano Milho Cordeiro (1992), O poema triunfo dos anjos e das musas que se congratulam com Gongalo filho de
Martinho de Cataldo Siculo. Coimbra, FLUC.

481 Cf, M. Gongalves Cerejeira 4(1974-1975), O Renascimento em Portugal. Coimbra, Coimbra Editora.

482 Vide T. F. Earle (2013), Estudos sobre cultura e literatura portuguesa do renascimento. Coimbra, Imprensa da
Universidade. Veja-se ainda do mesmo autor a obra publicada em 2000, Antdnio Ferreira. Poemas lusitanos. Lisboa,
Fundagao Calouste Gulbenkian.

483 Vide T. F. Earle (2013), Comédias de Francisco Sd de Miranda. Lisboa. Imprensa Nacional Casa da Moeda. Observe-se
também de Marcia Arruda Franco (2005), Sd de Miranda, poeta do século de ouro. Coimbra, Angelus Novus. Veja-se ainda
Paula Alexandra de Campos Pais Ferreira dos Santos (2009), A recepglio de Hordcio nos Poemas Lusitanos de Antdnio
Ferreira. Coimbra Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

484 Antonio Maria Martins Melo 2014: 160, a propdsito do Renascimento em Portugal, afirma o seguinte: «O Concilio de
Trento tem lugar no séc. xvi, num momento crucial para o Renascimento, pois, na opinido de José Vitorino de Pina Martins,
ele pode constituir uma fronteira diferenciadora de dois periodos distintos: um primeiro Renascimento de matriz filoldgica,
que se caracteriza pelo cultivo das litterae humaniores e que, geralmente, se designa por Humanismo; o segundo, mais de
pendor naturalista, marcado pelo espirito experimentalista dos descobrimentos (Martins, 1983: coll. 274-283).

Porém, em Portugal, assiste-se a uma inversdo deste contexto histérico, pois o0 movimento humanista, segundo Costa
Ramalho (1977-1978; 1980; 1998), s6 havia de dar os seus primeiros passos com a chegada ao reino de Portugal, em 1485,
de Cataldo Parisio Siculo (c. 1455-c. 1517), futuro preceptor de D. Jorge, filho bastardo de D. Jodo Il. De forma contundente,
vitupera este humanista siciliano os que defendiam o «barbaro latim tradicional», proclamando os perigos da nova
educagdo, sobretudo os provenientes da leitura de autores do Paganismo, como se pode ler em carta sua dirigida ao
Marqués de Vila Real, D. Fernando de Meneses, no dealbar do séc. xvi (Ramalho, 1985: 41-42):

Audio, nescio quos theologiculos, quo doctiores, sanctioresque apud imperitum uulgum uideantur, non solum magno,
eminentique poetae in magna hominum celebritate sub sanctitatis specie nominatim Virgilio detrahere, sed ipsam penitus
Latinam linguam lacerare, esseque omnino ab hominum usu, conspectuque ueluti indignam, repellendam. (...) Dicunt
propterea poetas legi non debere, quia ad libidinem incitant hominum mentes, dum lasciua amatoriaque proferunt uerba
(quasi nemo alius libidinosus sit, nisi qui poetis operam dederit).

[Consta-me que certos tedlogos de meia-tigela, para se darem ares de mais doutos e mais santos entre os néscios, com ares
seraficos, ndo s6 dizem mal de um grande e eminente poeta, célebre entre os homens, como Virgilio, mas rasgam sem
piedade a propria lingua latina, dizendo que deve ser banida da pratica dos homens, como se fosse indigna de aparecer

159



As influéncias e intercambios com Espanha contribuirdao decisivamente para a
imitacao do que era produzido e publicado no pais vizinho. Ja no tempo dos Filipes o teatro
espanhol invadiu o territdrio portugués, ndo so pela sua riqueza literdria e capacidade de
producdo de espectdculo que tanto fez brilhar este meio difusor no século de ouro espanhol,
mas também porque os proprios autores portugueses traduziam as suas obras para
castelhano, ja que por vezes esta era a Unica forma de verem as suas pecas representadas.
Desde Gil Vicente*®> a Camdes, passando por S& de Miranda, toda uma pléiade de autores
usaram para as suas composicoes a escrita dos dois ‘principais’ espacos linguisticos ibéricos,
que irdo paulatinamente tornar-se linguas imperiais, disseminadas por todo o mundo. Ou
seja, também a formacdo do cdnone poético portugués tera sofrido influéncias profundas
vindas da vizinha Espanha.

Segundo Pozuelo Yvancos foi longo o caminho que forjou os perfis quinhentistas do
canone poético castelhano®®. O comentario de Hernan Nufiez (1475-1553) a obra Laberinto
de Fortuna, refere ainda Pozuelo, tornou Juan de Mena no primeiro autor candnico da

literatura espanhola*®’, levando este escritor a disfrutar de uma proeminente reputacio

perante eles. (...) Dizem que ndo devem ler-se os poetas, porque incitam a luxdria o pensamento dos homens, com seu
vocabuldrio provocante e erético (como se apenas fosse libidinoso quem |é os poetas)].

Outros investigadores, porém, como o portugués da didspora, Sousa Rebelo, situam o seu termo a quo num momento
posterior, ou seja, com a publicagdo, em 1529, do Commentum super prologum naturalis historia Plinii, de Martinho de
Figueiredo, que o autor dedica ao monarca D. Jodo Ill. Na mesma linha se situa o pensamento de Pina Martins. Trata-se de
uma época em que se difunde o ideal cldssico do homem culto e cortés e se afirma uma elite de literatos, dentro e fora da
corte, dando um impulso definitivo ao Humanismo, em Portugal. Corria o ano de 1533, quando chegaram a Portugal
Nicolau Clenardo (Cerejeira, 1974 e 1975) e André de Resende (Matos, 2000: vii-xcvi), e sucede a va tentativa régia de
instalar, segundo o modelo humanista, uma Escola de Artes no Mosteiro de Santa Cruz (Dias, 2006: 54).

Do ano de 1534 é a Oratio pro rostris, de André de Resende, pronunciada na Universidade de Lisboa, que pode ser
considerada um manifesto em defesa das novas orienta¢des pedagdgicas. PGe fim a esta abertura cultural florescente, no
inicio do reinado de D. Jodo Il (Dias, 1969), o estabelecimento da Inquisi¢do, no ano de 1536 (Gomes, 2012: 7-12).

Esta manifestacdo tardia do humanismo portugués pode ter contribuido decisivamente para a afirmagdo da sua
individualidade no contexto europeu, o qual se notabilizou numa literatura de viagens e na obra de divulgagdo dos
descobrimentos, como ha muito o demonstrou Joaquim de Carvalho (1980: 9), e Sousa Rebelo (1982: 8, 37) o anotou.»

485 N3o podemos olvidar que Gil Vicente, apelidado como pai do teatro portugués escreveu e representou a sua primeira
peca O Auto da Visitagdo, ou Mondlogo do Vaqueiro em castelhano, ou seja, a primeira obra de Mestre Gil teve raizes
espanholas e composta para anunciar o nascimento do principe D. Jodo, futuro Jodo Ill de Portugal. Este seu primeiro
trabalho conhecido foi representado nos aposentos da rainha D. Maria, consorte de Dom Manuel, para celebrar o
nascimento do principe (o futuro D. Jodo Ill), sendo esta representagdo considerada como o marco de partida da histdria do
teatro portugués. Ocorreu isto na noite de 8 de Junho de 1502, na presenca, da Corte, do soberano e da rainha, de Dona
Leonor, vitva de D. Jodo Il e D. Beatriz, mie do rei, no Pago Real, entdo no Castelo de S3o Jorge, em Lisboa. E vulgar chamar
ao portugués a lingua de Camdes; todavia ndo nos esquegamos que também o grande épico luso escreveu composi¢cdes em
castelhano, facto normal na época em que viveu.

486 Na exposicdo do item em estudo, segui genericamente José Maria Pozuelo Yvancos (dir.) (2011), Las Ideas Literarias da
Historia da Literatura Espafiola, Vo., Caps. 4, 5 e 6, pp. 193-225. Sobre as preceptivas poéticas em Espanha, veja-se ainda,
Alberto Porqueras Mayo (1986), La teoria poética en el renacimiento y manierismo espafioles. Barcelona, Puvill Libros.

487 Juan de Mena (Cérdova, 1411 - Torrelaguna (Madrid), 1456), poeta urbano espanhol pertencente a escola alegérico-
dantesca do pré-renascimento castelhano, é conhecido sobretudo pelas obras Laberinto de Fortuna e Coronacion del
Marqués de Santillana.

160


http://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_III_de_Portugal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Castelo_de_S%C3%A3o_Jorge

entre os seus contemporaneos. No entanto, Pozuelo destaca que Mena também foi
responsavel por contribuir de forma activa para a sua imagem como poeta culto, através de
um comentario em prosa a sua obra Coronacion del Marqués de Santillana, revelando os
seus elevados objectivos literdrios, mas expondo as limitagdes do seu universo intelectual
perante os modelos cldssicos e italianos*.

No século XVI, entre a Corte e a Escola, foram tecidas consideracdes sobre
preceptivas poéticas das quais se destacam Sanchez de Lima e Diaz Rengifo. O ano de 1580,
segundo Pozuelo, marca o inicio de um sistema literario maduro: nele nao sdo apenas
publicadas as Anota¢bes de Herrera, mas também El arte poética en romance castellano*®®
do praticamente desconhecido Miguel Sdnchez de Lima“*®°. De facto, o titulo remete para a
Arte Poética de Horacio, conquanto a forma escolhida seja o didlogo, a maneira dos italianos

e ndo a epistola, como fez o Venusino**.

Segundo Pozuelo Yvancos o didlogo de Sdnchez de Lima,

«discurre en tono aleccionador, com digresiones morales y una aproximacién a los asuntos
poéticos sin huellas de doctrina aristotélica y con atencién a las manifestaciones literarias de su
tiempo y en su lengua. Concede importancia, asi, al ingenio o “vena”, “un natural bueno e inclinado a
poesia”, cuyo ejemplo mas cumplido se le antoja Montemayor, “que no fue letrado, ni mas de
romancista”. La poesia es una ocupacion ingeniosa, provechosa y positiva para el entendimento, tanto
“cuanto danosos y perjudiciales” resultam los libros de caballerias, corruptores de la juventud y
plagados de “mentiras y vanidades”. [...] La buena poesia tiene provecho y gusto y reune los saberes

de las siete artes liberales®®2.»

Em 1592, é publicada pela primeira vez, em Salamanca, Arte Poética Espanhola de
Juan Diaz Rengifo*®3, nome por trds do qual provavelmente se esconde o jesuita Diego

Garcia®®*. As coordenadas intelectuais de Rengifo contrastam com a obra de Sinchez de

488 Cf. Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., p. 193.
489 A licenca para a publicagdo da obra é de Margo de 1576.

490 De acordd com José Manuel Rico Garcia (2000), «La epistola poética como cauce de las ideas literarias» in Begofia Lépez
Bueno (dir.), I Encuentro Internacional sobre Poesia del Siglo de Oro — La epistola. Universidad de Sevilla, Secretariado de
Publicaciones, 395-427, A «arte poética en romance castellano (1580) del portugués Miguel Sanchez de Lima [...] representa
el primer intento de sistematizacién de las combinaciones estrdficas posibles na poesia castellana.»

431 Vide Anibal Pinto de Castro (2002), pp. 141-151.
492 \/eja-se Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., pp. 214-215.

493 Segundo Isabel Paraiso Almansa 2000: 49 «No tenemos demasiados datos sobre la persona que escribié el Arte Poética
Espafiola. El nombre que aparece al frente del libro, “Juan Diaz Rengifo”, no es el verdadero. Segun los escasos estudios que
tenemos sobre el particular — alguno incluso muy reciente -, el autor es el jesuita abulense Diego Garcia, y se ignoran hasta
hoy las causas exactas por las que firmé su obra con el nombre de Juan Diaz Rengifo.»

494 A 2.2 edigdo foi impressa em Madrid em 1606 por Juan de la Cuesta e data de 1606. Cabe-lhe em sorte um agradavel
sucesso editorial, principalmente por causa da difusdo através das escolas da Companhia, da mesma maneira que hd a

161



Lima. Se analisarmos as anotag¢des que assinalam as fontes usadas, constatamos de imediato
que o tratado — ndo didlogo — de Diaz Rengifo sobrevém de uma formacgao escolar e para ela
é orientado. Ao contrario do didlogo anterior, o tratado apresenta um veredicto favordvel a
poesia do seu tempo, cujo florescimento considera ser espontaneo e, por isso, se encontram
«poetas espafioles a cada rincdn que si les preguntan del arte con que componen no saben

dar razén della*®®

.» A poesia requer, portanto, uma regulacdo rigorosa, equivalente as
muitas que existem para a poesia latina.

Rengifo define a arte de uma forma técnica, como «un habito o facultad del
entendimento que endereza y rige al poeta y le da reglas y avisos para componer versos con
facilidad*®®»; realca, seguindo Hordcio, o papel civilizador da poesia, recordando que Orfeu e
Anfido*®7 «con la suavidad de sus versos cantados a la vihuela/*?¥! redujeron a vida politica y
civil los hombres de aquel tiempo, que como salvajes vivian en los montes, sin ley, sin rey y
sin republica*®.» A tensdo entre ingenium e ars é também objecto de destaque por parte de
Diaz Rengifo, bem como a importancia da natural inclinacdo da veia poética, pois sem ela
nao se alcanga a perfeicdo. Em ultima instancia, e além de tudo o mais, a poesia serve para
glorificar a Deus”%°.

Deve-se a um médico, Alonso Lépez Pinciano®%?, a primeira adaptacdo sistematica da

poética neo-aristotélica em Espanha®®>. O que podia parecer constituir-se como um

muito apreciada e util «Rima Consoante» com a qual se completa o volume. Reimpressa com alguma frequéncia nas
primeiras décadas do século XVII, a obra de Rengifo teve o prazer duma segunda vida nas imprensas durante a primeira
metade do Setecentos, gracas a versdo alargada do barcelonés José Vicens, com exemplos adequados ao gosto barroco dos
ultimos Austrias.

495 Cf. José Maria Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 215.
49 |dem, Ibidem, p. 216.

497 Na mitologia grega, Anfido era filho de Zeus e de Antiope — rainha de Tebas. Com seu irmdo gémeo, Zeto, foi exposto ao
nascer no Monte Citerdo, onde cresceram os dois entre pastores, sem conhecer os pais. Recebeu uma lira de Apolo, que o
ensinou a tocar enquanto o seu irmdo se ocupava da caga e do pastoreio. Construiu a cidade de Tebas tocando lira,
enquanto os blocos ao som do instrumento iam se movendo sozinhos.

498 A vihuela é um instrumento de cordas com formato parecido com a guitarra de origem espanhola. O seu fundo é plano e
conta com seis ou sete ordens de cordas que se acredita que afinavam em unissono. As cordas eram de tripa, sendo as mais
graves banhadas de prata. Segundo alguns estudiosos A vihuela é um instrumento que alcanga seu maximo esplendor na
peninsula Ibérica durante o século XVI, em torno de um ambiente cortesdo e sobre as capelas musicais de reis e nobres.
Mas seria um erro pensar que seu ambito ficou reduzido a peninsula, tendo em conta as continuas viagens de Carlos V e
Felipe Il por toda a Europa.

499 Apud Doris R. Schnabel (1996), El Pastor Poeta — Fernando de Herrera y la tradicion lirica pastoril en el primer siglo
dureo. Kassel, Edition Reicheberger, p. 213.
500 Cf, José Maria Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 216.

501 Alonso Lépez, mais conhecido como "el Pinciano" (Valladolid cerca de 1547 - 1627) foi um dos humanistas espanhdis
mais insignes do século XVI. O doutor Alonso Ldpez Pinciano conquistou um lugar excepcional entre os preceptistas
espanhdis gracas a sua Philosophia Antigua Poética, publicada em Madrid, em 1596, que constitui a mais alta criacdo da
estética literaria espanhola no século XVI. Morreu na terra que o viu nascer, em 1627. Foi doutor em medicina e médico de

162



paradoxo, na realidade, ndo o é, pois «si el médico templa los humores, la poética enfrena

>03 » A obra pretende preencher uma falha, ja que

las costumbres que de los humores nacen
a Poética, «segun fama, estd muy mal entendida de los Pirineos acd>%*» e, em Espanha, sé foi
estudada «a la parte que del metro habla®®>», como é o caso de uma determinada «arte
poética que en romance ha salido nuevamente, dicen que por un religioso°®», referindo-se,
provavelmente, a Diaz Rengifo. Philosophia Antigua é totalmente aristotélica, ao considerar
a métrica como elemento essencial da poesia: «la imitacién en prosa es un poema sin atavio,
pero vivo y verdadero, y la escritura sin imitacién, en metro, es un cuerpo muerto
adornado®”’.» O trabalho de Pinciano constitui-se como uma das mais altas cria¢gdes sobre a
estética literaria espanhola no século XVI, podendo considerar-se um tratado pedagdgico de
Poética dividido em epistolas. Segue a Poética e a Retdrica de Aristoteles, e de uma forma
secundaria, Horacio®%®. Cré-se que o livro de A. L. Pinciano Philosophia Antigua Poetica foi

escrito com o propdsito de pér um freio classicista aos éxitos draméticos de Lope de Vega°®°,

Acresce ainda que na opinido de Alfredo Carballo Picazo

«en el XVIII esas reglas y preceptos intentan fijar de nuevo la creaccion literaria. [...]
[Plroclama la poética Aristételes “infalible como los elementos de Euclides” [..] renovando la
declaracion de fe de Scaligero. [...] [O]bserva en esses siglo con rara fidelidade las normas aristotélicas
en la version del Pinciano. Y después, ya para sempre, la PHILOSOPHIA ANTIGUA POETICA se convierte
en un libro raro y curioso, sélo buscado por el erudito®*°.»

Maria de Austria, irm3 de Filipe II, casada com Maximiliano Il de Habsburgo e que, ao ficar vitva, foi a Madrid, em 1576,
para passar o resto da sua vida no convento das Descalgas Reais. Também cuidou da saude da infanta Margarita, sua filha e
religiosa nesse mesmo convento. Lépez vivia na rua das Urosas, onde habitavam igualmente Juan Ruiz de Alarcén e Luis
Vélez de Guevara, e ali residiu até 1625, quando pediu a isengdo de pagar impostos para sua filha, o que conseguiu, com
efeito, dois anos depois. A Filosofia Antiga Poética é a sua obra mais famosa. Comp0s, também, um poema épico, E/ Pelayo
(1605), de boa feitura métrica, mas carente de inspiragdo e traduziu os Aforismas de Hipdcrates.

502 yjde José Maria Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 216.

503 VVeja-se Alonso Lépez Pinciano (2016), Filosofia Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S.L.
504 |dem, Ibidem, p. 69.

505 |dem, Ibidem, p. 16.

506|dem, p. 69.

507 |dem, p. 126.

508 Cf. Alfredo Carballo Picazo (1973), op. cit., p. VII. Até ao século XX a obra impressa de A. Loépez Pinciano n3o teve grande
éxito. Ainda assim na apreciagdo credenciada de Alfredo Carballo Picazo foi A. L. Pinciano um dos maiores humanistas e
criticos espanhdis do século XVI. «No debe yacer... el Pinciano relegado a los estantes de oscuras y olvidadas bibliotecas. Es
el unico de los humanistas del siglo XVI que presenta lo que podemos llamar un sistema literario completo, cuyas lineas
generales pueden restaurarse, aun independentemente del texto de Aristdteles.» Veja-se José Polo Polo (1991).

509 Sofre este autor e sua recepgdo em Portugal veja-se Maria Idalina Resina Rodrigues 1987: 239 e ss. Cf. também Maria de
Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 127. Leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 96 e ss.

510 Veja-se Alfredo Carballo Picazo (1973), op. cit., pp. X-XI.

163



Abordemos de seguida as Poéticas contrapostas de Luis Alfonso Carballo e de Juan de
la Cueva, autores peninsulares contemporaneos de D. Antdénio de Ataide. L. A. Carballo
nasceu em 1571 na aldeia de Entrambasaguas, no concelho asturiano de Cangas del Narcea
e faleceu em 1635°!1, Das varias obras publicadas e em manuscrito destacamos Cisne de
Apolo, obra dedicada a D. Enrique Pimentel®'2. Luis Alfonso Carballo toma contacto com

bibliotecas muito importantes, das quais destacamos a dos condes de Benavente®!3

, que lhe
terdo possibilitado investigacdes e aquisicdo de conhecimentos que lhe permitiram mais
tarde escrever, entre outras, o j& mencionado Cisne de Apolo. Conhece e discorre com
razoavel destreza as fontes antigas (sobretudo Cicero e Hordcio) e os autores modernos,
com especial relevo para Vida, sem que faltem referéncias a certos autores hispanicos como
por exemplo a Francisco Sanchez de las Brozas, El Brocenese e a sua Minerva, ou a Huarte de
San Juan® a propdsito do engenho poético. Alude também a Frei Luis de Ledo, autor do
Cantar de cantares de Salomdn a propdsito do sentido literal e figurado das Escrituras®'®.

Na obra, intitulada, Exemplar poético, Juan de la Cueva (1543-1612)>, relativamente

ao trabalho de Alfonso Carballo, mostrou-se, pouco devotado e empenhado em marcar

511 Ingressou no mosteiro beneditino de Corias nas cercanias da sede de concelho. A partir de 1601 é clérigo reitor em
Villarrodrigo, vila préxima de Benavente na provincia de Zamora, terras de Ledo. Mais tarde regressa as Asturias e em
Oviedo é nomeado reitor do Colégio de San Gregorio fundado por Fernando Valdés Salas. Em 1608 é fundada a
Universidade de Oviedo e com o desaparecimento do colégio de S3o Gregdrio comega a leccionar nas classse da
universidade. Nesse mesmo ano encarrega-se da gestdo do arquivo da Catedral de Oviedo. Em 1616 abandona os
beniditinos e ingressa ha Companhia de Jesus. E enviado para o Monasterio de Monforte de Lemos (Lugo), Monterrey
(Orense) (1618 - 1619), Logrofio (1619 - 1622), Segovia (1622-1628) e finalmente a Villagarcia de Campos (Valladolid), onde
faleceu a 2 de fevereiro de 1635. Cf. Alberto Porqueras Mayo (1997): 1-8.

512 Filho de D. Alonso Pimentel, oitavo conde de Benavente (um dos grandes de Espanha) e da sua primeira esposa D.
Catalina Vigil de Quinones.

513 Vide Alberto Porqueras Mayo, (1997), op. cit., p. 4.

514 Juan Huarte de San Juan (San Juan Pie de Puerto, 1529 - Linares, 1588), foi um psicélogo, médico e filésofo espanhol.
Escreveu o famoso Examen de ingenios para las sciencias, obra publicada em 1575 e cuja impressdo foi paga pelo conde
Garcés por causa dos curtos meios econédmicos do seu autor. O éxito foi tal que foi reimpressa em Espanha mais quatro
vezes ainda durante o século XVI.

515 Vide José Maria Pozuelo Yvancos (2011) op. cit.,, p. 220. Acrescenta de seguidaP. Yvancos: «no es Carballo un
neoaristotélico militante, y le interessa en mayor medida la cuéstion de los poetas que la de la poesia: aunque seria
excessivo calificar la obra de poética platdnica cabal, en ella se exponen las principales ideas sobre el furor poético, a partir
de Badius Ascensius — que tan presente tenia a Landino —y del comentario a Contra poetas impudice loquentes de Bautista
Mantuano. Basta con reparar en la definicidn que escoge para poeta, a la zaga de Badius: “Poeta aquel se llama
propriamente que, dotado de excelente ingenio y com furor divino incitado, diciendo mas altas cosas que com solo ingenio
humano se pueden imaginar, se llega mucho al divino artificio.”»

516 Juan de la Cueva de Garoza (Sevilha, 23 de Outubro de 1543 — Granada, outubro de 1612); foi um poeta e dramaturgo
espanhol pertencente ao apelidado Siglo de Oro. Da sua autoria é a obra, Exemplar poético, composta, no essencial, em
1606. Sobre a obra de Juan de la Cueva, veja-se, José Cebridan (1991), Estudios Cf. ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes
(1958), op. cit., p. 127.

164


http://es.wikipedia.org/wiki/Sevilla
http://es.wikipedia.org/wiki/1543
http://es.wikipedia.org/wiki/Granada
http://es.wikipedia.org/wiki/1612
http://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_de_Oro

distancias, deixando bem claro que ndo recorreu ao «cisne ronco®’» mas sim, a fontes

crediveis, as quais menciona:

«De los primeiros tiene Horacio el puesto, / en nimeros y estilo soberano / cual en su Arte al
mundo es manifiesto. / Scaligero hace el paso llano / com general ensefiamiento y guia; / lo mismo el
doto Cinthio y Viperano. / Maranta es ejemplar de la poesia, / Vida el norte, Pontano el ornamento, /
la luz Minturno cual el sol del dia. / Estos y otros, com divino aliento, / ensefisan lo que el cisne no ha
cantado / ni pudo passar por pesamiento®®»; a sequéncia fica completa, quando refere o «océano
sacro de Stagira, / donde se afirman los dudosos pasos®°.»

521y, como lhe chama

A Luis Carrillo y Sotomayor®?°, «el primer culto de Espafia
Lourenzo Gracidn na sua Agudeza, deve-se uma obra de feitura Unica, mais proxima do
ensaio que do tratado, de prosa complexa e cultista, que defende o rigor intelectual do
oficio de poeta, intitulada, E/ Libro de erudicién poética*??. Segundo Carrillo y Stomayor, os
leitores cultos deveriam interpretar, com muita paciéncia, as referéncias e as metaforas do
texto. Na literatura, erudicdo e dificuldade ndo tém que ser “obscuridade”, uma vez que esta
era “obscura” devido a sua profundidade. Os poemas, pensa Carrillho, escrevem-se para
aqueles que procuram o deleite nas agudezas e dificuldades e ndo para aqueles que
consideram trabalhoso superd-las, sendo dever do artista procurar o sumo, o perfeito. A

criagdo lirica ndo é tarefa para fracos, mas para mentes excelsas e a gléria deverd ser o

prémio que tantos desejam®23,

517 Vide José Maria Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 221.
518 |dem, Ibidem, p. 47.
519 |dem, Ibidem, p. 48.

520 | yis Carrillo y Sotomayor (Baena, Cérdoba, 1585 - El Puerto de Santa Maria, Cadiz, 22 de Janeiro de 1610); foi um poeta,
prosista e tradutor espanhol reperentante do tdpico, tdo comum no Siglo de Oro do homem de armas e letras, muito
obcessivo em relagdo ao passar do tempo como exagerado em termos de paixao religiosa.

A respeito do tépico das armas e das letras Paula Santos (2009), op. cit., p. 80 afirma o seguinte: «de acordo com Luis de
Sousa Rebelo (op. cit., p. 196), que se baseia no estudo de Ernst Robert Curtius (Literatura Europeia e Idade Média Latina,
1.2 ed. original 1948; trad. portuguesa, Eio de Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957, pp. 174-189), o topos das armas e
das letras deriva de Homero, fixando-se na Eneida de Virgilio na bipolarizacao sapientia-fortitudo. Sousa Rebelo considera
que “ao chegar-se ao Renascimento, transmuda-se o tdpico da sapientia et fortitudo no das armas e das letras, rastreado
por Curtius, como ideal da educagdo cortesd, em Baldassar Castiglione (// Cortegiano, 1528), bem como noutros autores
italianos, vindo a alcangar uma voga intensa e a sua plena realizagdo, em Espanha, nos séculos XVI e XVII”. De facto, é
extensa a lista de autores do século XVI que trataram o topico das armas e das letrasm em especial Garcilaso de la Vega,
que, posteriormente, serviu de modelo a Camdes, Diogo Bernardes, Pedro de Andrade Caminha, Sa de Miranda, Jodo de
Barros.»

521 Cf. Lorenzo Gracian (1702), Agudeza y arte de ingenio. Tomo Il. En Casa de Juan Bautista Verdussen, Impressor de Libros,
p.7.

522 A obra foi publicada em 1611, embora ja estivesse escrita em 1607.

523 Segundo J. M. P. Yvancos (2011), op. cit., p. 223, «el Libro de la erudicion poética (1611) descree del valor del ingenio
natural considerado aisladamente, pero tampoco atiende al arte entendido como técnica o disciplina, sino a un saber mas
profundo, de raiz filoséfica y baseado en el estudio: “No a pie enjuto, no sin trabajo se dejan ver las musas.” No es casual

165


http://es.wikipedia.org/wiki/Baena
http://es.wikipedia.org/wiki/Provincia_de_C%C3%B3rdoba_(Espa%C3%B1a)
http://es.wikipedia.org/wiki/1585
http://es.wikipedia.org/wiki/El_Puerto_de_Santa_Mar%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Provincia_de_C%C3%A1diz
http://es.wikipedia.org/wiki/1610

Conclui a defesa destes conceitos com um canto a riqueza e galhardia da lingua
espanhola, ndo a considerando menos apropriada que as classicas para criar tan buenas
sentencias, tan agudas impropriedades>?*, servindo como meio, igualmente apto, para a
grande e culta poesia. Ela tornar-se-a acessivel a todos os que sem receio erijam a sua
ambicdo para os exemplos mais altos bem como para as batalhas mais dsperas. Estamos
perante uma tese aristocratica e polémica, todavia plena de actualidade, na sua época.
Muitos poetas espanhdis depois de Géngora e Carrillo — e também anteriores, — professaram
a mesma opinido.

526

As Tablas poéticas®®> do murciano Francisco Cascales®?® s3o consideradas uma das

contribuicbes mais importantes no ambito da Poética hispanica. Segundo Maria Cristina

Salatino de Zubiria

«publicadas en 1617, las Tablas cascalianas sistematizan de manera muy completa la tdpica
clasicista — combinacion sincrética de sus lineas fundamentales: platdnica, aristotélica, horaciana y
retdrica — vigente en creadores y preceptistas del Siglo de Oro espaiiol. Segun afirma reiteradamente
Garcia Berrio, Cascales se mantiene ciego y sordo a las innovaciones formales barrocas, a la vez
profundas y objeto de discusiones no pocas veces acerbas entre sus contemporaneos. Catedratico de
provincia, el autor de las Tablas se aferra a sus bien aprendidos latines; se abroquela en los
humanistas italianos de reconocida auctoritas y elabora el mds conservador de los tratados sobre
poética, sin dejar fuera practicamente ningln tema presente en la tradicion textual aristotélica u
horaciana®?’.»

O Discurso poético do poeta e pintor Juan de Jauregui, editado em 1624°%8, é um
titulo que poderia levar a supor que nessa obra se trata de uma reflexdao poética profunda;

porém, sao as perspetivas retdricas, sobre qual deve ser a recta pratica dos poetas que sao

que Carrillo — con la autoridad de la epistola ciceroniana Ad Quintum fratrem — escoja a Lucrecio como simbolo de esa
poesia de altisima exigencia que resulta ininteligible para el vulgo. Erudicién y dificultad no tienen por qué comportar
oscuridad (“no pretendo yo por cierto ni nunca cupo en mi imaginacion lugar a aprobar la escuridad por buena... Sé cuan
abominable sea, y cuanto mas a los mas agudos entendimientos, a los mds acertados oidos”) y debe imperar el decoro, de
modo que a res elevadas corresponda un estilo copioso y grave, siempre regido por la moderacién y la templanza, para
evitar asi “los vicios que engendra o ya la demasia de las figuras o el demasiado cuidado de las palabras o confusion dellas. »

524 Cf. Luis Carrillo y Sotomayor (2016), Libro de la erudicién Poética. Barcelona, Red ediciones S.L., p. 45.
525 Esta obra sé é publicada em 1617, porém ja estava escrita em 1604,

526 Francisco Cascales (Fortuna, 1563 - Murcia, 1642) foi um erudito e humanista espanhol. Existem poucos dados sobre a
afamilia do escritor; teve ao que parece um irmdo gémeo. Do estudo da gramatica passou a vida militar (1585) nos paises
Baixos e em Franga. Contactou com insignes humanistas, tendo viajado por Italia, onde possivelmente frequentou alguma
universidade. Em Napoles foi amigo de ilustres poetas espanhdis e em Cartagena, de Luis Carrillo y Sotomayor, a cujo
culteranismo se opos.

527 \Jeja-se Antonio Garcia Berrio (2006).

528 Juan de Jauregui y Aguilar (Sevilla, 24 de noviembre de 1583, - Madrid, 11 de janeiro de 1641), poeta, erudito, pintor e
tedrico literario espanhol do denominado Siglo de Oro. Cf. Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 159.

166



objecto de discussdo no trabalho de Jauregui. Segundo este critico andam os vates
perturbados por «una anchurosa secta introducida contra la religién poética y sus estrechas
leyes®?®. Nesses trabalhos Jauregui outorga a medida poética da sua resisténcia ao
gongorismo, ainda que aceite alguns dos seus usos>3° (o que custaria a imediata contestacdo
por parte do grupo de Lope de Vega, através do Orfeo en lengua castellana de Juan Pérez de

Montalban). Segundo Francisco Javier Alvarez Amo,

«la trayectoria poética de Jauregui parece deliberadamente calcada sobre el consabido
esquema del “gran Virgilio”: comienza en la bucdlica; concluye en la epopeya. Es cierto que, a
continuacion del aserto previo, hay que matizar: su periplo editorial no empieza ni termina con
aportaciones originales, sino con sendas traducciones de Torquato Tasso y de Lucano, quienes,
ademds, distan de representar la poesia eclégica y la poesia épica en su pureza cldsica®3l.»

Para Jauregui, o Discurso foi apenas mais um marco na polémica na qual tomou parte
a respeito da «nova poesia®32.» Para o preceptista sevilhano existem distintas classes de
leitores: «en el conocimiento de los escritos hay diversos grados; el supremo es conocer por
sus causas todo el valor de la obra o bien sus deméritos todos, y el infimo es entender el
sentido de lo que se habla y agradarse dello®33.» Jauregui distingue ainda entre leitores e
criticos, entendidos estes como poetas «mas doctos, mas artifices, mas versados en su

facultad y en la inteligencia de todas poesias en diversas lenguas3*

»; tém um juizo mais
elevado sobre as obras que se publicam, sem perder de vista que a poesia deve ser

entendida pelos demais, embora ndo chegue a ser considerada de forma completa senao

529 Acerca deste assunto ndo devemos descurar as observagdes de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), 1.819. Sobre as
ideias supra expostas veja-se também [em linha]:
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios 12.pdf. Este tratado deve ser
tido em consideragdo para formar um todo com Orfeu — publicado meses antes e com as mesmas licengas.

530 No documento [em linha]: http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-
82b2-11df-acc7-002185ce6064 2.html podemos ler — «entre los numerosos estudios sobre el gongorismo se destaca el
libro de A. Collard [1967], donde se demuestra que la critica del culteranismo incluye tanto la dificultad u oscuridad verbal
como la conceptual («conceptismo» es término posterior al siglo), pero que de ésta se hizo una ortodoxia mientras a la
primera se la vio como una heterodoxia ante la cual habia que tomar partido. El Discurso poético de Juan de Jauregui (M.
Romanos [1978]) ha sido considerado por algunos como el manifiesto del conceptismo por oponer el «concepto ingenioso»
al «sonido estupendo», y representa desde luego un diagndstico (cauto y lucido, a diferencia del mordaz Antidoto que
Jauregui compusiera antes) en el que se critican las demasias del nuevo estilo, pero postulando un lenguaje rico, elevado y
dificil en la sentencia, lejos de la llaneza.»

531 Cf, em [linha]: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801.

532 \/eja-se [em linhal: http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios 09.pdf.
Veja-se ainda José Maria Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., pp. 224-225.

533 Vide [em linha]: http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624 discurso-poetico/body-1.

534 Apud Joaquin Roses Lozano (1984), Una poética de la oscuridad — Recepcion critica de las Soledades en el siglo XVII.
London — Madrid, Tamesis, p. 109.

167


http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_12.pdf

por muito poucos. Ai radica na sua opinidao o principal defeito das obras de Gdéngora: sao

ininteligiveis para o vulgo e os mais engenhosos ndao a apreciam.

3. Contributos portugueses do século XVI para a discussao de um
canone poético

Até ao aparecimento do que podemos realmente considerar Arte Poética, escrita em
verndculo por um autor portugués, foi longa a caminhada. O primeiro trabalho que pode ser
consignado como tal é precisamente o Borrador de D. Antdnio de Ataide, principiado em
1599. N3o obstante se trate de uma obra manuscrita, ndo teria sido completamente
incégnita como podemos depreender das palavras de Diogo Barbosa Machado3°.

Surgirdo mais tarde em lingua portuguesa diversas Artes Poéticas>3®. Tendo em conta
a gradual difusdo da cultura humanistica, ndo surpreende que a matriz essencial do codigo
poético renascentista fosse formada, em Portugal como no resto da Europa, pelas obras
reconhecidas dos teorizadores greco-latinos, em especial a Poética de Aristételes e a Ars
Poetica de Hordcio, cujos preceitos se observariam mais tarde complementados pela leitura
de alguns didlogos platdnicos, ou de certas reestruturacdes dos neoplatonistas italianos®3’.
Os proveitos do conhecimento desses textos, ou das interpretacdes que iam desencadeando
nos meios mais avangados do Humanismo europeu, desenvolveram-se e multiplicaram-se,
todavia, com maior espontaneidade e celeridade, devido a gradual projeccdo outorgada ao
ensino da Poética no sistema pedagdgico renascentista. Para isso contribuiu um vasto e
multiplo conjunto de elementos pertencentes a diversos cddigos, como os simbdlicos, os
miticos, os estéticos, os tematicos, os retérico-estilisticos, e até os ideoldgicos ou éticos. O
labor dos teorizadores e dos poetas caldeou, ao longo do século XVI, um corpus de preceitos
qgue, pelas particularidades socioculturais da nossa vida colectiva nessa época, encontrou
expressividade num grupo de textos de cardcter normativo ou paraliterdrio, propagados
pelo ensino, pelo livro ou pela sinopse de teorias e pela propria producdo poética. Sé

podemos pronunciar-nos sobre o rigor normativo e a adequada valoracao estética de cada

535 Cf. Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212: «Arte Poetica. Da qual se lembra Manoel de Faria, e Sousa no Cathal. Dos
AA. Portuguezes que tinha prompto para a impressad, o qual examinamos, e era Original escrito da sua propria mad.»

536 \Veja-se Antdnio Manuel Esteves Joaquim 2005: 56 e ss.

537 Na exposicdo, deste item, segui genericamente Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 505 e ss.

168



obra, se observarmos o seu acato em relagdao ao conjunto de regras que determinava o
cédigo poético em vigor na época>3®. Sabemos, porém, que, em relacdo ao fendmeno
literario, em todos os seus multimodos e complexos aspectos, a delimitacdo periodolégica
esta muitas das vezes dependente das infrac¢des ou subversdes que a obra apresente em

relacdo ao codigo em vigor. E evidente, como afirma Anibal Pinto de Castro,

«que o cddigo poético, na complexidade de aspectos que comporta e envolve, ndo se
encontra integralmente expresso no conjunto (por muito vasto que este seja) dos textos teoréticos
que fixam, para cada época, a teoria poética que lhe é particular. A essa metaliteratura, a que Michal
Glowinski chama poética explicita, hd que juntar o contributo dos textos literarios propriamente ditos,
sempre portadores de uma poética implicita, deveras importante para o conhecimento de certos
cddigos integrantes do cédigo poético, como, por exemplo, os tematicos>*°.»

Atentaremos, no entanto, por ora, somente nas questdes caracteristicas da teoria
explicita que, alids, passados trés decénios sobre a publicacdo do artigo ja referenciado, da
autoria de A. Pinto de Castro*°, n3o tém merecido entre nds particular ou profunda
atencgao.

Os proveitos da compreensdo desses textos, ou dos comentdrios que se iam
originando nos centros mais avangados do Humanismo europeu, cresceram e proliferaram,
porém, com maior desembaraco e celeridade, gracas a progressiva projec¢do outorgada ao
ensino da Poética nos planos pedagdgicos do Renascimento. Circunscrita, no comeco, ao
tratamento da técnica versificatdria ou estilistica, a Poética, na prossecucdao das bases
medievais, surgia como parte integrante da Gramatica. O exemplo vinha, no nosso caso, de
Espanha, onde, ja em 1481, Anténio de Nebrija incluira nas suas Introductiones in latinum
grammaticen todo o livro (o quinto) que tratava de quantitate syllabarum metris et accentu.

Na Noua gra[m]matices Marie matris dei virginis ars de Estévdo Cavaleiro®*, de
1516, também o Livro IV tratava De prosodia et de omnium syllabarum quantitate. Antes,
porém, de, no capitulo VI, determinar os varios metros, da o autor algumas defini¢des, entre

as quais a de arte poética, onde se patenteava ja o traco manifesto da leitura de Hordacio>*2.

538 Sobre a importancia do codigo literario, veja-se Vitor Manuel de Aguiar e Silva 1974: 23-33.
539 Cf. Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 506.

540 |dem, Ibidem.

541 \Veja-se Américo da Costa Ramalho 1978: 51-74.

542 Vide Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 507.

169



Em 1504, D. Pedro de Meneses considera-a, juntamente com a Retdrica, entre as
disciplinas reconhecidas e estudadas nos cursos de Artes. Todavia, os estatutos de 1508,
dados a Universidade por D. Manuel |, ndo lhe fazem referéncia, muito provavelmente
porque se tratava de uma cadeira facultativa, ainda sem provimento regular.

A ligagdo da Poética a Gramatica ird subsistir por muito tempo. Ainda em 1534 André
de Resende, na sua Oratio pro rostris, delega na Gramatica a fung¢do de capacitar quem a
aprendesse a bem de compreender os poetas. Além disso, nessa obra invoca Resende a
necessidade de estudar o Grego, aludindo ao famoso verso Vos exemplaria graeca /
Nocturna uersate manu, uersate diurna>*. Dois anos depois Jeronimo Cardoso iria
igualmente, numa oracdo de sapiéncia, considerar a Retdrica e a Poética como partes
integrantes da Gramatica.

Em 1537, o Cardeal-Infante D. Henrique procede a reforma do Colégio de S. Paulo, de
Braga, surgindo entdo a Poética numa posicdo de inteira independéncia, na moldura
curricular das Humanidades. A nova disciplina foi a principio confiada a Nicolau Clenardo e
no ano seguinte a Jodo Vaseu, passando para Marcial de Gouveia quando Vaseu
acompanhasse D. Henrique a Evora em 1540.

Sabe-se que no ano de 1546 e 1547 a Poética preenchia posicdao igualmente
relevante nos cursos ministrados em Santa Cruz de Coimbra, onde leccionava®** Indcio de
Morais, que viera do colégio hieronimita Santa Marinha da Costa, junto de Guimardes®*.

Em Evora n3o deixaria Vaseu de dar prosseguimento ao programa que professara em
Braga, e é de crer que outros mestres, encarregados do ensino particular, no seio das
grandes familias da nobreza, acompanhassem tais exemplos, em concordancia com as
directrizes da pedagogia renovada. Em 16 de Novembro de 1547, e muito provavelmente
devido a estes factos, a Poética e a Retdrica alcangam uma posicao de exceléncia no quadro
das disciplinas instituidas no Colégio das Artes; o régio fundador, D. Jodo lll limitava-se a
consagrar de modo categdrico uma organizacdo antecedente, delineada a luz dos padrdes

europeus da época. A disciplina que nos ocupa surgia, por assim dizer, naturalmente,

543 |dem, Ibidem, p. 511.

544 Apud Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 508, pode ler-se: «por alvard de 30-IX-1546, datado de Santarém,
nomeava D. Jodo Il Indcio de Morais para ler na Universidade “hiia cad? de poesia por tpo de hii Anno q comegara Ao p.2
dia de outubro”. Devia ler duas horas em cada dia, uma de manha e outra de tarde, e devia seguir “a arte e os autores q lhe
forem ordenados plo conselho do Rector & cdselh.ros.”»

545 VVeja-se Manuel Augusto Rodrigues 1981.

170



inserida num conjunto composto ainda pela Gramatica, Retdrica, Légica, Filosofia, Grego e
Hebraico®*. A situacdo ndo sofreria qualquer alteracdo de maior quando, em 1555, a
instituicdo passou para a Companhia de Jesus. O ensino da Poética ligava-se, entdo, muito
estritamente ao da Retdrica, colocando-se mesmo um pouco na sua subordinagdo. A analise
da elocucdo, como parte da Retérica, reservada a formacao do estilo literdrio, possibilitava
como consequéncia um completo acerto das respectivas regras ao aprendizado da
exercitacdo poética, desde que preenchida com os preceitos que lhe eram caracteristicos,
particularmente os que recaiam sobre a técnica do verso. E para isso chegariam os principios
coligidos em obras de designio didactico-pedagdgico como a Collectanea Rhetorices de Joao
Vaseu>*’, publicada em 1538, cuja intenc3o pedagdgica transparece no proprio titulo e que
nado deixaria de ser adoptada pelo autor quando veio leccionar para Portugal, bem como por
todos os mestres da disciplina pela inerente facilidade de acesso ao seu texto.

A aprendizagem de conhecimentos tedricos encontrou um conveniente suplemento
no comentario dos poetas latinos mais em voga, como se depreende dos programas
incluidos no regulamento do Colégio de Guiana, lavrado sob as indicagdes do portugués
André de Gouveia e presumivelmente perfilhado depois pelo Colégio das Artes de Coimbra.
Ai se determinava que o ensino da Poesia ministrado na 1.2 Classe fosse «ex Virgilio maxime,
et Lucano, et Persio: tum ex luuenale, Horatio et Ouidio®*®.»

Mesmo que os trechos teoréticos da Antiguidade ndo fossem objecto de um estudo
metddico e sistemadtico, conferiam por certo auxilio duradouro a tais observagdes, e os
discipulos, ao deixarem os gerais do Colégio, se os ndo sabiam na totalidade, levavam uma
preparacao que tornava facil e de certo modo claro o ingresso directo nas Poéticas de
Horacio e de Aristoteles, ou o contacto com os comentadores modernos que as actualizavam
e difundiam por toda a Europa, mas sobretudo em Itdlia. Exemplo disso sdo os casos de

Aquiles Estaco®*® e Tomé Correia®>°. Contudo n3o significa tal facto que a teorizacdo poética

546 Cf, Anibal Pinto de Castro 1976: 84-85.
547 Vide Nair de Nazaré Castro Soares 2014: 9-32.
548 Apud Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 509.

549 Aquiles Estago (12 de Junho de 1524 Vidigueira — 28 de Setembro de 1581), Roma foi um humanista e escritor
portugués, que viveu a partir de 1555 em Roma, onde foi secretario do papa. A. Estago é, nos dias de hoje, conhecido
sobretudo pelo seu longo comentario em latim a obra de Catulo, publicado em 1566 em Veneza. A obra existe em 33
bibliotecas italianas, um recorde para uma obra do séc. XVI. Ainda assim ha finalmente cada vez mais estudiosos a dedicar-
se a investigacdo da sua obra In Quinti Horatii Flacci Poeticam Commentarii.

Diversos estudiosos lusos como Américo da Costa Ramalho, Anibal Pinto de Castro e Belmiro Fernandes Pereira dedicaram
alguns dos seus trabalhos a vida e obra de Aquiles Estago.

171



tenha sido particularmente rica em Portugal. Sucedeu inclusivamente que algumas pecas
basilares da produgdo lusa nesse campo, por vezes de insigne projec¢do a nivel europeu
(como as obras de Tomé Correia), ndo deram entre nds todos os proveitos que delas se
poderiam ter recolhido. As lacunas deixadas por essa escassa produgdo nacional eram
facilmente preenchidas pelo que nos vinha de fora, em especial de Itdlia, como ja
verificdmos em sub-capitulos anteriores.

Todavia, como ja verificdamos também, a Espanha ndo se podia gloriar de producao
teorética muito mais relevante ou abundante, vivendo igualmente em func¢do do que era
concebido em Itdlia na drea da Poética: Robortello, Escaligero, Pigna, Minturno, Castelvetro.
N3do é por acaso que, em 1596, lamentando essa pobreza nas letras do pais vizinho, Lépez

Pinciano — autor ja aqui abordado — escrevia na sua Philosophia antigua poética:

«Sabe Dios ha muchos afios desseo ver un libro desta materia sacado a luz de mano de otro
por no me poner hecho sefial y blanco de las gentes, y sabe que por ver mi patria, florecida en todas
las demas disciplinas, estar en esta parte tan falta y necessitada, determine a arriscar por la
socorrer>>.»

Um conjunto de autores formados esteticamente na compreensdo dos textos de
Horacio e de Aristdteles, bem como dos seus hermeneutas, em Portugal ou por intercambio
com o estrangeiro, ia assumindo, no sentido de alvitrar e expor, de forma mais ou menos
estruturada, as linhas fundamentais de uma teoria poética que, completada com o
conhecimento da nova literatura, em latim, italiano ou castelhano, havia de possibilitar a
constituicao de um cddigo bem determinado.

Um dos textos de teoria poética de imensa amplitude e mais extensa permanéncia no
territério luso foi incontestavelmente a Epistula ad Pisones de Horacio, cuja presenca na

cultura lusa pode confirmar-se através de documentos desde os fins do século XV. Por

550 Tomé Correia tera nascido em Coimbra, talvez em Abril de 1536. Depois de despir a indumentaria de jesuita, rumou a
Palermo em 1559 para leccionar Humanidades, e logo seguiu para Roma, onde explicou Retdérica no Colégio Dominicano,
vindo a terminar o «curriculum de Magister» em Bolonha, como catedrdtico de Prima da cadeira de Humaniades, que
deteve nove anos (desde 1586) até morrer. Jaz na igreja carmelita de S. Martinho em Bolonha e segundo Mariana Amélia
Machado Santos 1961: 6, é do seguinte teor o seu epitafio: «Thomae Correae Conimbricensi / Civil Romano / Oratori
Summo Poetae Eximio / Parnormum Romam Bononiam Ad Primas Humaniorum Cathedras Litterarum Ascito / Octavius
Bandinus Bononiae Prolegatus / Amicus et haeres / Funus Curavit Monumentum Posuit / Viscit Annos LVIII Menses X. / Obiit
V Kal: Februarii M.D.XC.V.»

551 Cf, Alonso Lépez Pinciano (2016), Filosofia Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S. L., p. 15. Como observamos
anteriormente, as grandes poéticas do pais vizinho sé aparecerdo no Ultimo quartel do século XVI: El arte poético en
romance castellano do portugués Miguel Sanches de Lima, simples tradugdo de Horacio, foi publicado em 1580; E/ Arte para
componer en metro castellano de Jeronimo Mondragén (perdida) deve situar-se por volta de 1593; a Philosophia, como ja
observamos, é de 1596 e o Cisne de Alonso de Carballo, de 1602.

172



exemplo, Cataldo Siculo professava que os Carmina deveriam ser texto de leitura dos seus
discipulos, a comecar por D. Jorge de Lencastre, filho bastardo de D. Jodo Il

Também Jodo de Barros, no Didlogo em louvor da nossa linguagem, de 1540,
aproveita varios ensinamentos do poeta de Vendusia, citando um hemistiquio do v. 78 e
adaptando varios ditames dos vv. 51-53 para o enriquecimento lexicoldgico do portugués®>2.
Por outro lado verifica-se igualmente uma clara influéncia da teoria horaciana nos
ensinamentos da Arte de la poesia castellana, obra do espanhol Juan del Encina muito
divulgada entre nos.

Aquiles Estago publica, em 1553, na cidade de Antuérpia, os In Quinti Horatii Flacci
Poeticam Commentarii, onde, fundamentado na bibliografia mais recente (de Budé, Aldo
Manuzio®>3, Bembo>>*, Robortello e Robert Etienne®>®), efectua uma diligente hermenéutica
do texto, de indole preponderantemente filolégica, observando uma exigente fidelidade em
relacdo a teoria primigena, cujos imperativos pretendia justapor a composicio de uma
poesia épica digna de memorar as glérias militares dos Portugueses. A obra aparecia
dedicada ao malogrado Principe D. Jod0°°%, pai de D. Sebastido, que a morte viria a arrebatar
no ano seguinte, facto que haveria de deixar todo o reino consternado®®’. Quis Aquiles
Estaco homenagear a Patria e o Principe e por isso escolheu, de entre varios frutos das suas

meditacdes>?, o texto dos seus Comentdrios a Horacio. As razdes da opcdo incluiam-se

552 «Si, porque a licenga que Hordacio em sua Arte Poética da aos latinos pera compoerem vocabulos novos, contanto que
saiam da fonte grega, essa poderemos tomar, se os derivarmos da latina.» Gramdtica da lingua portuguesa. Cartinha,
Gramdtica, Didlogo em louvor da nossa linguagem e Didlogo da viciosa vergonha. Reprodugdo fac-similada, leitura,
introducdo e anotacGes por Maria Leonor Carvalhdo Buescu 1971: 401.

553 Aldo Manuzio (em latim: Aldus Manutius; em italiano: Aldo Manuzio; Bassiano, no Lacio, 1449/50 - 6 de fevereiro, 1515)
foi um tipdgrafo italiano, considerado um dos primeiros mestres do ‘desenho’ tipografico.

554 pietro Bembo (Veneza, 20 de maio de 1470 — Roma, 18 de janeiro de 1547) foi gramatico, escritor, humanista,
historiador e cardeal veneziano. Foi o primeiro a estabelecer as regras da lingua italiana de modo seguro e coerente, com
base nas praticas dos maiores escritores toscanos do Trecento. Contribuiu decisivamente para a difusdao, em Itdlia e no
exterior, do modelo poético petrarquista. As suas ideias foram também fundamentais para a formagdao musical do estilo
madrigal do século XVI. Segundo Vanda Anastacio 2005: 7, Pietro Bembo «teve uma participagdo decisiva na polémica que
se gerou em ltalia na viragem do século XV para o XVI acerca da utilizagdo do vernaculo como lingua de cultura, por
oposigdo ao latim.»

555 Robert Estienne (Estienne também escrito Etienne e em latim Stephanus; (Paris, 1503 — Genebra, Suica, 7 setembro de
1559) foi um estudioso e tipdgrafo ou impressor parisiense do século XVI, especialmente conhecido por ter sido o primeiro
a imprimir a Biblia com a inclusdo de capitulos e versiculos numerados.

556 O Principe D. Jodo sempre mostrara o gosto pelas Letras, razdo também ela que se articula com as anteriores e que
justifica a oferta da obra.

557 \Veja-se Nair de Nazaré Castro Soares 1996: 17 e ss.

558 Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 2 v.: «Ergo de lucubrationem mearum aceruo hos in Q. Horatii Flacci poeticam
comentarios legi, tibique, si non aspernabere, mittendos esse iudicaui.»

173



modelarmente no trilho de glorificacdo épica que, desde os fins do século XV, se vinha
expressando em Portugal e que viria a culminar na publicagdo de Os Lusiadas, em 1572.

As proezas maritimas e militares praticadas pelos Portugueses desde o inicio dos
Descobrimentos aguardavam ainda quem dignamente as celebrasse, segundo o ideal
cldssico-humanistico que encontrava em Homero e Virgilio os modelos a imitar. Além disso,
o Principe legatdrio e presuntivo das grandezas e obriga¢des de tdo amplo império iria
também ele com certeza dar substancia digna de equivalente glorificacdo. Na opinido de A.
Pinto de Castro «a louvaminha do aulico integrava-se, por estas palavras, no conceito de
vida, no preco da gldria e nas convicgbes estéticas, que caracterizavam o espirito da
época’>?.»

Depreende-se pelas palavras de Estago que a difusdo dos ensinamentos horacianos,
comentados com seguranca e perspicuidade, facilitariam com toda a certeza o advento de
poetas e oradores capazes de concretizar a sublimacdo épica. Para que essa exaltagdao se
concretizasse, Estaco orientava, assim, com a sua obra, um fundamental contributo, ao
ministrar através dos seus Commentarii os conhecimentos susceptiveis de melhor |hes
fomentar os engenhos>®.

De seguida Estagco compds um Proemium, onde trata diversos quesitos, como o de
saber se a Epistula ad Pisones podia ou ndo ser considerada uma «arte poética» (fls. 3v-4), o
da identificacdo dos Pisdes, a definicio de poética e métrica; acto continuo enumera os
autores que, na Grécia e em Roma, haviam tratado de matérias relativas a Poética.
Desenvolve, na continuacdo do seu discurso, breves reflexdes sobre a ordem seguida por
Horacio no que diz respeito a exposicdo dos seus principios e juizos, tomando como termo
de comparacdo a Poética de Aristdteles. Depois de tratadas estas questdes Aquiles Estaco da
inicio ao comentdrio que observa as normas vigentes deste tipo de exegese entre os
universitarios e mestres do Humanismo.

Transcrito o passo que pretende comentar, seguem-se as ponderagdes e explanagdes
julgadas convenientes ou imprescindiveis, uma vez que Estaco pretendeu, na opinido de A.
Pinto de Castro «ndo apenas [...] explicitar o significado, mas [...] estabelecer o significante

na sua origindria pureza linguistica®®*.»

559 Vide Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 94.
560 Cf. Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fls. 2 v.-3.

561 Veja-se Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 95.

174



Ainda segundo Castro, os Commentarii estao de acordo com os melhores preceitos
da primeira fase do Humanismo, apresentando um labor primacialmente filolégico, «levado
a cabo mediante o confronto das versdes divergentes conhecidas, tanto manuscritas como
impressas, seguido da licdo que ao comentador aparece como a mais correcta®?,»
Seguidamente vem a explanacdo do assunto quase sempre fundamentado na referéncia a
outros autores, precedentes ou ulteriores ao texto interpretado, através dos quais se
aclaram duvidas de natureza semantica, se pesquisam as fontes e, uma ou outra vez, se
salientam os devidos efeitos>%3.

Ndo se nos oferecem duvidas de que examinou varios manuscritos e textos
impressos, pois a cada passo o assevera>®*. Os seus comentdrios recaem com frequéncia em
aspectos preferentemente histéricos, mas que ndo deixam de possuir um real interesse,
guando se alonga em reflexdes sobre aspectos referentes ao palco no teatro antigo, ou
ainda quando institui a diferenciacdo entre a comédia togata e a comédia praetexta.

Sucede, ainda, que as reflexdes do comentador luso valoram a matéria da doutrina
horaciana. Deste modo, verificamos que, ao analisar os vv. 14-23, onde Horacio cuidara
somente da necessidade de uma coeréncia harmdnica entre as partes do conjunto, Estaco
permite-se observar a funcdo dos episddios, de jeito a alcancar a diferenca na fabula,
recorrendo-se da autoridade de Aristoteles e de Demétrio de Falero®®°,

Todavia os preceitos horacianos mais fundamentais, comentados, glosados e
desenvolvidos pelos teorizadores quinhentistas ndao mereceram por parte de Estaco
delongadas observancias. Por exemplo, em relagdo aos vv. 268-9 — «Vos exemplaria Graeca /
nocturna uersate manu, uersate diurna>®®» — da Arte Poética horaciana, que mereceram

especial atencdo e multiplos e demorados comentarios por parte de tantos hermeneutas do

562 |dem, Ibidem.

563 Aquiles Estago sintetizou o seu método nos fls. 8 v.-9, quando afirma «in explicanda Horatij Poetica facturus id sum quod
fere sempre meo more et proprio quidam instituto feci, ut qui verius appelabuntur ab antiquis vel grammaticis, vel
interpretibus e libro hoc poetice, cum illotum etiam verbis atque ut illos vel calamos scriptos, vel impressos legero, ponam
simula c tester.»

564 Ao comentar o hemistiquio inserto no fl. 33v., «Captae post Troiae» (v. 141), escreve: «Est in manuscripto peruetere
codice captae post moenia Troiae; lectio non sane contemnenda, ut sit hic figura poetis non insolens, id est, post capta
Troiae moenia.», Aquiles Estago prova-nos que compulsou varios documentos manuscritos e impressos.

565 Vide fls. 8-8 v. e 11.
566 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., 84.

175



século XVI, o comentador da Vidigueira apenas consagra um breve esclarecimento de
interpretacdo linguistica®®’.
Algo de andlogo podemos afirmar em relacdo aos vv. 289-94°%, que expressavam o

569 ou

preceito do labor limae, tao propagado pelos discipulos modernos do poeta de Venusia
do miscuit utile dulci’’®, do v. 343, sobre o qual se fundamentaria o conceito da funcdo
formativa da arte®’!; da conjugacdo do engenho com a arte, para a obtencdo de bons
resultados, no labor da invencdo poética; dos cuidados a atentar quanto aos julgamentos e
as criticas e da precisdo de conservar na gaveta a obra literaria durante o prazo bastante
para o seu integral amadurecimento.

A célebre comparacdo ut pictura poesis, do v. 361, é, talvez, dentro dos fundamentos
da teoria horaciana®’?, o que prende mais atencdo ao nosso comentador.

A doutrina original do venusino conservava na obra de Aquiles Estaco, portanto, toda
a sua forca e autenticidade originais, porquanto nunca foi posta em causa ou pelo menos
altercada, o que lhe outorgava incontestavel autoridade, sem |lhe abreviar a acessibilidade e
a perspicuidade. Em resumo, podemos afirmar que a unanimidade de pontos de vista entre
o autor luso e Hordcio é inquestiondvel e constante ao longo dos Commentarii.

A consulta da sua obra é assaz facil, pois ndo so6 teve quase sempre o cuidado de os
citar, como compobs, no fim do opusculo, uma espécie de tdbua onomadstica dos autores
citados no texto. Ai figuram oradores, exegetas, historiadores, poetas e fildsofos, gregos,
latinos e cristdos, com os quais Estaco documenta as suas interpretacdes, fundamenta
explanacbes linguisticas ou assercbes histdricas de natureza variada, justifica opcoes
estéticas, numa mostra de erudicdo revelantes da sua notdvel cultura e observador espirito
critico®’®. Granjeiam referéncia mais atenta por parte do comentador portugués, os

gramaticos e, mormente, os teorizadores ou comentadores de Retdrica e de Poética.

567 Vide Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 51 v.

568 Observe-se R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 88.

569 VVeja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 55.

570 Vide R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 96.

571 Veja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 61.

572 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 98. Veja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 63.

573 Figuram nessa tabua, no fl. 76v., os seguintes autores: Platdo, Aristteles, Xenofonte, Maximo de Tiro, Isdcrates, Dionisio
de Halicarnasso, Pausanias, Demétrio de Falero, Hermédgenes, Filon Hebreu, Clemente de Alexandria, Aquiles Tatios,
Teodoreto, Sdo Jodo Criséstomo, Amdnio, Estrab3do, Plutarco, Porfirio, Lucianao, Ateneu, Estobeu, Eustaquio, O Suda, Julio
Pélux, Homero, Hesiodo, Redgnis, Simdnides, Calimaco, Euripides, Nono, Cicero, Julio César, Salustio, Livio, Patérculo,
Tacito, Paulo Ordsio, Quintiliano, Quirio Fortunaciano, Aulo Cornélio Celso, Aulo Gélio, Lactancio, Macrdbio, Diomedes,

176



Os gramaticos, tanto os da Antiguidade como os da Idade Média, obsequiaram os
fildlogos humanistas com copiosos esclarecimentos para o estabelecimento critico dos
textos e para a sua explicacdo linguistica. Estaco seguiu o exemplo de tantos outros
comentadores célebres da centuria de Quinhentos, por isso, ndo surpreende que traga a
colacdo autores como Macrébio, Probo, Prisciano e Sérvio, entre varios outros. Lugar de

74 e Diomedes.

destaque ocupam Elio Donato, pela sua importancia

O primeiro granjeara grande divulgacdo no curso de toda a Idade Média e a sua Ars
grammatica, constituida pela Ars minor e pela Ars secunda ou maior, fora diversas ocasides
reimpressa nos ultimos anos do século XV e comecos do sequente. Quanto a Diomedes,
vinha sendo igualmente propdsito de ininterruptas edi¢cdes juntamente com Donato. Estaco
socorreu-se seguramente de uma dessas edi¢des conjuntas, porventura da que fora
publicada em Paris, em 1527, e logo reimpressa no ano seguinte®’>. Segundo Anibal Pinto de
Castro o preceptista luso de Donato refere ainda, explicitamente, no fl. 34v., um
Commentariolum de tragoedia et comoedia, que conjecturamos relacionado com os
comentarios por aquele autor consagrados as comédias de Teréncio®’®.

Na drea exclusiva da teorizacdo literaria, para aclarar o sentido do texto horaciano e
mesmo para lhe identificar as origens mais directas, Aristoteles é, naturalmente, a
autoridade que invoca com maior constancia e mais cumpridor respeito>’’. Tudo leva a crer
gue a necessidade de explicar Horacio o conduzisse ao texto aristotélico, que viria a
merecer-lhe também particular e cuidada atencdo, conforme declara ao Principe D. Jo30°’8.

Aquiles Estago conhecia bem a obra de Platdao uma vez que recorre a varios dos seus
Didlogos, especialmente o Fedro. Recorre também aos escritos de Dionisio de Halicarnasso e

ao De elocutione de Demétrio de Falero, impresso em Florenca, em 1524, bem como as

Artes de Cornélio Celso. As Institutiones Oratoriae, de Quintiliano, dao-lhe também um

Santo Agostinho, Donato, Carisio, Probo, Terenciano, Teréncio Escauro, Teréncio Africano, Prisciano, Sérvio Mauro,
Parrdsio, Joviano Pontano, Guillaume Budé, Bembo, Plauto, Lucrécio, Virgilio, Tibulo, Pérsio, Juvenal, Prudéncio, Catulo,
Horacio, Ovidio, Estacio, Marcial e Ausénio.

574 Sobre a relevancia da obra de Elio Donato para os comentadores do século XVI, veja-se Adriano Milho Cordeiro (2011).

575 Cf. lodocus Badius Ascencius (1527), Diomedis et Donati Artes Grammaticae diligentissime repositae, cum
annotationibus Juan, Caesarii. Parisiis, vaenundantur Jodoco Badio Ascencio.

576 Vide Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 98. Sobre o assunto veja-se segundo A. Pinto de Castro (1976), op. cit., p.
98.

577 \Veja-se Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 98.

578 Viide Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 56.

177



perseverante e firme arrimo, bem como as obras de Cicero consagradas a Retdrica, muito
suas conhecidas, porquanto amplamente comentara também o De optimo genere oratorum.

Ainda que todas as obras supra referidas fizessem parte imprescindivel da bibliografia
compulsada por qualquer humanista com boa preparagdao, outros trabalhos citados por
Aquiles Estaco parecem-nos de suma relevancia, pois revelam uma actualizagdo critica,
filolégica e bibliografica, devido ao facto do prolongado tempo que esteve nos centros
culturais de Lovaina e de Paris. Na verdade, ao longo das setenta e oito folhas do opusculo,
Aquiles Estaco mostra-se perfeitamente a par do que de melhor se publicava na Europa do
seu tempo, em matéria de teorizacdo literaria.>’® Logo no Proemium dos seus Comentarii,
por exemplo, quando discute a questdo de saber se a Epistula ad Pisones podia ou ndo
atentar-se como uma «arte» (para concluir pela afirmativa), baseia-se na opinidao de Pedro
Bembo, tal como fora expressa nas cartas*®® polémicas acerca da imitacdo trocadas pelo
comentador nascido em Veneza com Giovanni Pico della Mirandola®8?.

Era-lhe familiar também o enorme interesse verificado, no segundo quartel do
Cinquecento em Itdlia, a volta da Poética de Aristoteles, pois ao ocupar-se das intervengdes
do coro, no decorrer dos actos, em obras dramaticas, Estaco apresenta-se pleno conhecedor
das In librum Aristotelis de arte Poetica explicationes, de Francesco Robortello, publicadas
em 1548, pelo livreiro florentino Lourengo Torrentini. Nem sequer lhe escapam, no dizer de
A. Pinto de Castro, «as criticas que aquele comentador merecera um passo da versao latina
que, do texto grego, Alessandro de’ Pazzi divulgara em 1536, no volume intitulado Aristotelis
Poetica in latinum conversa, e que possivelmente conheceria também>82.» No mesmo passo
invoca a opinido do famoso humanista Guillaume Budé, afirmando: «viderit vero Robortellus

meritione Paccium accuset qui eupoiipov intercalere carmen sive canticum sit

579 Sobre o assunto veja-se Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., pp. 98-99.

580 Cf. fls. 3 v.-4. Segundo Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., pp. 99-100, «Estago podia ter chegado ao conhecimento do
texto dessas cartas através do segundo dos Physici libri duo de Pico della Mirandola (Basileae, apud jo. Frobenium, mense
maio, anno MDXVIII), ou dos Opuscula aliquot de Bembo (Lugduni, apud Gryphium, 1532).

581 Giovanni Pico della Mirandola (Mirandola, 24 de fevereiro de 1463 — Florenga, 17 de novembro de 1494) foi um erudito,
filésofo neoplaténico e humanista do Renascimento italiano. Giovanni, o filho mais jovem de Gian Francesco | e Giulia
Boiardo, conde e condessa de Concordia e de Mirandola no Ducado de Modena, impressionava, desde a infancia, devido
aos seus dotes intelectuais que incluiam uma extraordinaria memaria e dons artisticos muito desenvolvidos.

582 \Vide Segundo Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 100.

178



interpretatus, cuius est Budaeus sententiam secutus, locosque ad id e Ciceronis libris plures
addit>83.»

Entre os autores mencionados, merecem especial atencdo os nomes Aldo Manuzio e
Robert Estienne, que Estago invoca ao comentar a meng¢dao horaciana a morte de
Empédocles, nos vv. 463-64 («Siculique poetae / narrabo interitum»)>®*. Assim depois de
citar Aristoteles e Dionisio de Halicarnasso, escreve: «nisi et Aldi Manuttii et Roberti
Stephani libri fefellerunt, ac pro emuxn illud alterum fecerunt, quod erratum illorum fuisse
vehementer suspicor8>,»

Segundo A. Pinto de Castro®®, no primeiro caso, Estaco referia-se aos comentarios
aldinos, aos Carmina, publicados em Veneza, em 1509°%’, enquanto no segundo se revelava
j@ o conhecimento do Elucidariu poeticus, siue Dictionarium nominum propriorum que o
famoso humanista francés publicara, em Antuérpia, no ano de 1553°%. Aquiles Estaco
manteve-se bibliograficamente bem actualizado, manuseando assiduamente os textos
originais, bem como obras antigas e modernas, que lhe permitiram entender e explicar
matérias de teorizagao literdria com a mais perspicua eficiéncia.

A. Pinto de Castro é de opinido que, «se, uma vez aperfeicoado nos meios culturais
da Franga e da Flandres, o humanista alentejano tivesse regressado a patria para aqui
espalhar, da catedra ou através dos prelos, as sementes que por |d sazonara, vasta e
profunda teria sido a sua ac¢do de doutrinador estético®®.» Ird desenvolver a carreira de
orator em Roma, ao servico dos Pontifices Pio IV, Pio V e Gregdrio Xlll e ainda dos reis D.
Sebastido e Filipe Il de Espanha, facto que o ird manter longe dos nossos focos de cultura,

bem como desvia-lo da actividade pedagdgica e exegética>°.

583 Veja-se fl. 42. A obra de Guillaume Budé, intitulada Commentarii linguae graecae, havia sido impressa, pela primeira vez,
em 1529, para logo ser reeditada em Paris, em 1548.

584 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 110.
585 Observe-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 75.
586 \/gja-se Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 100.

587 Cf. Poemata [...] undeviginti metrorum genera |...] adnotationes nonnullae in toto opere [...] Curante Aldo Manutio [...]
Venetiis, 1509.

588 \/eja-se a este propdsito Elucidarius poeticus, sive Dictionarium nominum propriorum [..] Antuerpiae, ex oficina J.
Gymnici, 1553.

589 Vide Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 101.

590 Apud Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 101. Veja-se ainda José Gomes Branco, Os discursos em latim do
humanista Aquiles Estago, loc. cit., p. 3.

179



A obra In Q. Horatij Flacci poeticam Commentarij deve ter passado discretamente em
Portugal, pois dela s6 encontramos nas estantes lusas um exemplar na Biblioteca Publica de
Evora com a cota ‘Século XVI, n.2 2718’. O influxo da obra de Aquiles Estaco na formacio da
doutrina literaria do Renascimento luso deve, por isso, ter sido algo limitado, o que nao
elimina o pressuposto, da autoria de Segismundo Spina, de ter servido de texto a Anténio
Ferreira®!. O excelente trabalho de Estaco voltara a ser valorizado por Candido Lusitano em
1758 %2, Na opinido de A. Pinto de Castro «a indole primacialmente filoldgica do trabalho do
Comentador quinhentista ndo passara despercebida a ampla cultura classica do tradutor de
Setecentos>®3.» Ainda assim foi Aquiles Estaco o primeiro Comentador do texto Epistola aos
Pisbes de Horacio, ndo apenas em Portugal, mas na Peninsula. Mais uma razdo para que se
inicie um corpus onde se rednam os textos mais relevantes e emblematicos da teoria
literaria produzida por autores lusos do século XVI, cuja publicacdo urge promover, a fim de
que melhor se possa compreender, do ponto de vista sincréonico e diacrénico, o fendmeno
literario na lingua portuguesa>®*. Curiosa é a edicdo levada a cabo, em Antuérpia, por Pedro
Veiga®®>, em 1578. No desejo de tornar o texto mais compreensivel pelos jovens estudantes,
o editor-comentador ndo vacilou em trocar, por outros de sua autoria, copiosas partes ou
frases do original, chegando a glosar versos inteiros>°®.

Na opinido de A. Pinto de Castro o trabalho de Tomé Correia, patente nas In librum
de Arte Poetica Horatii explanationes, editadas em Veneza, em 1587, é «pessoal, profundo e
fundamentado®®’», visto que resultou de um conhecimento muito préximo e intenso da
hermenéutica italiana, ndo sé do texto horaciano, mas também dos de Aristoteles e de

Platdo°%8. Com Tomé Correia temos a prossecucdo das teorias ligadas ao Platonismo e

591 Vide S. Spina 1967: 52-53.

592 Cf. Arte Poética de Q. Horacio Flacco, Traduzida, e ilustrada em Portuguez por Candido Lusitano. Lisboa, Na Officina
Patriarcal de Francisco Luiz Ameno. MDCCLVIII.

593 Vjide Anibal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 102.
594 Essa era a proposta de A. Pinto de Castro em 1976. Ainda hoje, infelizmente, o trabalho esta por efectuar.

595 Vide Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 512.

596 Cf, HORATIVS / FLACCVS VENVSINVS (1578), DE ARTE POETICA, / Vera & gemina, & non supposita & adulterina, / prout
antehac habebatur. / filij praesertim vtilitatemque, magno cum / labore & temporis dispendio, maiori sed vsque mentis /
anxietate fatigatio neque restituta, & in verum indubi- / tatum- que suae antiquioris editionis statum reposita. / est opus
emendare, magis, quam scribere: maior, / Exuli erat vati & esse labor / [vinheta] / ANTUERPIAE, / Expensis ipsius Veguij. /
Excudebat Christianus Hauwelius. Trabalhdmos sobre o exemplar da Biblioteca Publica de Evora. Sobre o autor apenas
dispomos a sucinta noticia de Barbosa Machado (1966), op. cit., p. 626.

597 |dem, Ibidem.

598 |dem, Ibidem.

180



triunfo dos ideiais do Cristianismo. Durante os ultimos trinta anos da centuria de
Quinhentos, as principais ideias neoplatdnicas da poesia sdo consideradas quer por poetas
quer por comentadores. Todavia continuam a observar, em termos argumentativos, quem
seja favordvel, mas também quem seja contra, alids, como ja acontecera antes. A
diversificacdo e expansdo do padrdo expresso do ponto de vista do ideario nas obras de
escritores e comentadores ird atenuar os dilemas entre escolas e linhas de pensamento que
se poderiam opor aos neoplaténicos. Nesse periodo pode notar-se um aumento do nimero
de criticos e teoristas que apresentam uma atitude prossecutiva das ideias pds-tridentidas
diante de questbes de literatura o que ndo deixa de envolver profundamente a visao
neoplatdnica da arte e da beleza. Alguns deles sdo eclesiasticos, e inevitavelmente reflectem
as conclusdes de sucessivos encontros do Concilio de Trento — conclusdes que tendem a
colocar severas limitacdes na pratica e usos da poesia. Isto pode ser visto como um
desenvolvimento geral do século, um pesar sobre os excessos pagaos dos anos anteriores e
um desejo de rivalizar, sendo ultrapassar, o rigido Puritanismo das igrejas reformadas. No
proprio mundo literario, algumas reviravoltas podem ser detectadas no caso de Tasso, pois
foi este autor o que primeiro imp6s uma interpretacdo alegérica sobre a sua obra-prima, e
depois efluiu para a desastrosa «purificacdo» da Gerusalemme Liberata em Gerusalemme
Conquistata. Tal purificacdo estava em completa harmonia com os desejos de alguns
comentadores como Tomé Correia®®®. Segundo M. A. Machado Santos, «o problema da
razao e da fé, — capital na Idade-Média —, ainda ndo fora destronado de todo. Em Tomé
Correia, encontramo-lo, ao por a compreensdo poética a par da religido, querendo fazer
concordar uma com a outra®®.» Sob este ponto de vista, Tomé Correia apresenta-se ainda
como um autor que ambiciona compatibilizar o neoplatonismo com a religido crist3,
procurando interpretar a Poética através da fé catdlica, em certa medida na linha do
pensamento de ficiniano. Segundo M. A. Machado Santos, na teoria do comentador luso,
Filosofia e Teologia «estdo ainda enleadas no seu pensamento, e hd nele certas
reminiscéncias judaico-arabizantes; mas o seu misticismo catdlico coloca-o no limiar da
Renascenca, entre as ideias neoplatdnicas da escola italiana e as da Contra-Reforma

peninsulart®l,»

599 Cf, B. Weinberg (1963), op. cit., p. 297.
600 \/jde Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 12.

601 |dem, Ibidem. Sobre a estética neoplatdnica no Renascimento veja-se Paricia Castelli 2011: pp. 191-215.

181



Giason Denores, autor de indole neoplatdnica — tal como Correia®? —, publicou, em
1586, um trabalho sobre Poética intitulado Discorso intorno a que’ principii, cause, et
accrescimenti, che la comedia, la tragedia, e til poema heroico ricevono dalla filosofia
morale, & civile, & de’ governatori delle republiche, onde é notdria a justaposi¢ao das teorias
de Platdo e Aristoteles. O mais impressionante neste trabalho reside no facto de que toda a
arte da poesia deve estar sujeita a fins utilitdrios. Enquanto a maioria dos teorizadores se
contentam em fazer declara¢Ges gerais sobre a finalidade da poesia, Denores insiste em ver,
em todas as partes e caracteristicas do poema, um meio especifico para alcancar esses fins.
O seu resumo final deixa bem claro o seu ponto de vista: «ja mostradmos claramente que a
maioria das partes da tragédia, comédia, e do poema herdico — mudanca de sorte,
reviravoltas, reconhecimentos, cardcter, pensamento — praticamente ndo servem outro
propdsito sendo esta utilidade®3.» A declaracdo geral estd, obviamente, presente em quase
todas as paginas da obra e toma varias formas em diversos contextos®%4,

Em comparacdo com a obra de Giason Denores a obra De antiquitate, dignitateque
poesis & poetarum differentia (1586-87) de Tomé Correia estad perfeitamente ciente do seu
platonismo por isso recorre a uma posicdo que explica de uma vez os argumentos favoraveis
de Plat30%% sobre a poesia e justificando a partir das teorias do filésofo fundador da
Academia, o facto de os poetas terem de ser banidos da cidade. Tomé Correia comega por
uma defesa da poesia composta por todos os elementos tradicionais: a sua dignidade antiga,
a posicdo nobre entre as artes, o seu status como uma primeira filosofia trazendo
conhecimento e maneiras para as pessoas rudes. Mas imediatamente, uma diferenca: nem

todos os poetas sdo dignos deste elogio®®. Este louvor pertence aqueles poetas a quem

602 Njo podemos desligar o caracter neoplatdnico da obra de Tomé Correia (1586-87) da de outros comentadores seus
coevos: Viperano (1570); Agnolo Segni (1573); Lorenzo Gambara (1576); Girolano Frachetta (1581); Giason Denores (1586);
Lorenzo Giacomini (1587); Jacopo Mazzoni (1587); Gioseppe Malatesta (1589); Antonio Possevino (1593) e Torquato Tasso
(1594). Sobre as carateristicas das obras destes autores veja-se B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 297-348.

603 Djscorso (1586), p. 43: «gia habbiamo apertamente fatto uedere, le piu parti della tragedia, della comedia, & del poema
herdico, la tramutation di fortuna, le peripetie, le agnitioni, il costume, la sentenza non tender quasi ad altro, che alla
utilita» apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 317.

604 \Veja-se B. Weinberg (1963), op. cit., p. 317.

605 por exemplo no fon, Platdo ocupa-se com a poesia, tentando compreender se esta decorre da inspiragdo divina ou se é
produto do conhecimento.

606 Cf. Maria da Penha Villela-Petit (2003). Neste documento, esta estudiosa da-nos conta do verdadeiro papel dos poetas
na Grécia Antiga. «Como notaram varios comentadores e tradutores da Republica ([...] Emile Chambry), bem como Hans-
George Gadamer em sua conferéncia, feita em 1934, "Platdo e os poetas", a critica aos poetas ndo era nenhuma novidade.
Dai a expressdo de "velha divergéncia (ou disputa)" utilizada por Platdo. Verifica-se ao mesmo tempo o quanto é erroneo
Ihe atribuir a origem da critica aos poetas. E, no entanto, é o que de amitde fazem os adversarios de Platdo — ou melhor,

182



Platdao chamava de mensageiros e intérpretes dos deuses, ja o mesmo devia ser negado
aqueles que cantavam versos vazios apreciados, somente, pelo publico inculto. Para explicar
estas diferencas entre os poetas, Correia recorre ao principio metafisico dos trés niveis de
existéncia da alma humana. O mais elevado destes é celestial e divino, representando a
existéncia de Deus no homem e retirado da deterioragdo dos sentidos e do corpo. O nivel
intermediario é sobre o ser humano em particular, representando uma combinag¢do entre os
pontos mais altos e baixos da origem do homem, do divino e do selvagem; é o dominio da
mente, da razdo, do conhecimento. O nivel mais baixo é a regido obscura do corpo e dos
sentidos, onde o homem se esconde dos animais inferiores a si; € dominado por visdes,
fantasias, aparéncias. Correia diz que para cada um destes niveis corresponde uma categoria
da poesia e um tipo de poeta.

A exaltacdo divina é responsdvel pela primeira classe, por exceléncia, da poesia.
Marca a presenca de Deus no homem e é a expressao das suas maiores capacidades. Foi esta
exaltacdo ou inspiracdo a que Platdo se referiu. Daqui vem todo o tipo de poesia que
proclama os grandes feitos dos nossos ancestrais e que serve para nos tornar, a nds e aos
nossos descendentes, mais perfeitos. A poesia dos profetas e dos videntes, das cartas e

obras sagradas, pertence a categoria que se segue: Segundo Correia

«neste tipo de poesia estavam presentes todos os profetas sagrados, cujas obras podemos
encontrar nas cartas sagradas, que em parte anteviam muitos acontecimentos no futuro, revelavam
aos mortais muitas coisas sobre Deus e matérias acerca do céu, que em parte proclamavam grandes
feitos, despertavam o homem para os alertas divinos, para a religido e para outras virtudes e que o
desviava dos vicios. Todos estes aspectos foram realizados por aqueles homens, inspirados e
motivados por um espirito celestial, e merecidamente tudo isto é referido neste primeiro tipo de
poesia®®.»

de um Platdo caricatural —, com o intuito de acusa-lo, seja de algum imperdoavel pendor contra a liberdade de
pensamento no sentido moderno (Karl Popper), seja de um fatal desvio de onde resultou o comego do pensamento
metafisico que virou as costas a grandeza do primeiro pensamento grego e do qual a critica a "poesia" seria seguramente
um sintoma. (Refiro-me aqui a interpretagdo de Heidegger muito marcada pelas acusagbes de Nietzsche.) / Para
apreciarmos a posi¢do de Platdo, é bom nos tornarmos mais atentos, gragcas a experiéncia dos antropdlogos, ao que
representa a palavra dos poetas dentro de uma sociedade onde prevalece a tradi¢do oral. Ndo se constitui ela como a
referéncia imprescindivel enquanto depositdria dos valores e ensinamentos éticos? A palavra dos poetas tinha entdo tudo a
ver com a paideia, isto é, com a educagdo em sentido lato e, portanto, com a formagdo do éthos. Os poetas eram
verdadeiramente os mestres, os educadores da Grécia, como se dizia sobretudo de Homero. E foi disso que souberam se
servir os sofistas. Sem tal situagdo em mente como ponderar a critica que, em sua busca de uma verdade mais elevada, os
primeiros pensadores dirigiram aos poetas, e ainda mais a posi¢do assumida por Platdo em sua luta contra a corrupgdo do
éthos do individuo e da polis, agravada pelos ensinamentos dos sofistas?»

607 De Antiquitate (1586), p. 679: «In hoc genere poeticae versati sunt omnes fere illi sacri vates, quorum monumenta in
sacris litteris habemus, qui partim fututra multa predixerunt; partim de Deo, rebusque celestibus multa mortalibus
aperuerunt: partim excellentia facta exornarunt: partim monitis diuinis ad religionem, caeterasque virtutes adhortati sunt,
partim a virtijs deterruerunt. Quae omnia illi affiati, & instincti caelesti numine fecerunt, & merito, ad hoc primum poeticae
genus referuntur.» Seguimos texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 320.

183



A segunda classe, inferior em vdrios aspectos a primeira, é o produto dos poderes
humanos da razdo: «...sabe da origem das coisas e sente prazer em feitos e palavras
honestas, e interessa-se por coisas finitas®®.» E um tipo de poesia filoséfica e moral, dando
conhecimento, avisos de boas ac¢des, alertando contra vicios; exemplos disso sao referidos
por Tirteu, Tedgnis, Empédocles, Nicandro e Lucrécio.

A classe mais inferior, escura e igndbil porque nasce da opinido e de visdes, pertence
toda a poesia que tem na sua base a imitacdo. A esta classe Aristételes dedicou em exclusivo
a sua Poética e Horacio a maior parte da sua obra Ars Poetica. A imitagao em si esta dividida

em dois subtipos:

«um tipo de verdade, uma imitagdo exacta que torna cada uma e todas as coisas exactamente
no que sdo; o segundo, pouco natural e inventado, expressa cada coisa, ndo exactamente do jeito que
sdo, mas como aparentam ser, ou como possam parecer aos olhos dos outros. Daqui surge uma forma
de poesia que se baseou em opinides sobre coisas verdadeiras e avangando com uma semelhanga
muito préxima a essas [coisas] e distinta, que estd perfeitamente adaptada a imitagdo da verdade. A
segunda forma, que seguindo simplesmente o que parece e aparenta ser coloca a frente dos olhos ndo
a verdadeira semelhanga mas um tipo de falsa aparéncia da semelhanga, esta perfeitamente adaptada
ao prazer. A primeira nada muda por imitagdo, a ultima propde ligeiras faltas para grandes dimensdes,
recupera os ouvintes pelo tipo de linguagem e a variedade de harmonia, muda perfeitamente os
sentimentos dos homens e a origem das coisas porque transforma-los por imitagdo, ndo como eles
realmente sdo mas como podem aparentar ser, visto que é um tipo de detalhe esbogado e ndo um
conceito, delicadamente trabalhado, de coisas®®.»

Correia continua a sua explanacdo, afirmando que os primeiros dois tipos, apesar de
altamente recomendados por Platdao, ndo sdo aceites; ao passo que o terceiro é aceite
mesmo com a sua subdivisdo implicita, rejeitada, excluida e banida na sua segunda
subdivisdo. Para o fim das duas primeiras categorias é a instrucdo; ja o fim da terceira é o
prazer. Correia parece aceitar estas diferencas ao vé-las em Platdo e numa explicacdo

adequada as “contradi¢des” de Platao.

608 |pjd., p. 682: «cognoscit naturam rerum, & honeste factis, & dictis delectatur, & res in numerum includit.» Seguimos
texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 320.

609 Ibjd., pp. 682-83: “«mitatio quaedam vera & recta que talem vnamquamque rem effingit, qualis ipsa est; altera simulata,
& ficta vnamquamque rem exprimit, non qualis ipsa est, sed qualis videtur, aut multitudini videri potest. Hinc existit vna
forma poetice, quae veris de rebus opinionibus nixa est, & germanam illarum, & expressam similitudinem proponens tota
ad imitationem veritatis accommodatur. Altera, quae sequens id tantum quod videtru, & apparet, non simparatur. Illa nihil
immutat iitando, hec ad ingetem magnitudinem extollit exigua mala, auditores verborum genere & concentus varictate
recreat, commutat animos rorum, quia non quales sunt, sed quales videri possunt effingit imitando, cum sit adumbratio
quaedam, non subtitlis rerum cognitio.» Seguimos texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 321.

184



Vejamos de uma forma sucinta as principais ideias de Tomé Correia que comega por
elevar a Poética a altura de primeira entre todas as Ciéncias do espirito, outorgando-lhe nao
sO a categoria de mais antiga, como a mais digna para exprimir a transcendéncia dos
conceitos divinos e humanos. Opina Correia que, na Antiguidade, até se julgou ser a criagao
poética um dom divino, outorgado aos eleitos que transmitiram a Verdade de Deus! Tomé
Correia, partindo dos elementos constitutivos da Poesia, atinge a realidade de Deus,
transpondo o conceito helénico de Poética, pagdo e divinizante, para o pensamento religioso
e cristdo da Renascenca catdlica, através da filosofia de Platdo e do tradutor neoplaténico
Proclo.

Ha no homem trés espécies de vida, ou melhor, a vida humana é triplice: «triplex est
animi humani vita in hoc corpore hebeti et tardo commorantis®'°.» A primeira, superior, e a
mais nobre, é como que uma unido do homem a Deus; é uma vida acima da vida terrena; é a
unido mistica do Ser e da Criatura. A segunda espécie de vida é prépria da humanidade. E
aquela que a razdo orienta, baseada nos exemplos e nos dons que viu em Deus. Contudo o
mais infimo grau de vida — o mais obscuro e remoto —, é comum ao homem e aos outros
animais. As imagens, o superficial, o exterior, s30 o que impressiona. E o relato da aparéncia
e do fantasma®'.»

A divisdo da Poética em trés classes distintas tem as suas raizes no método tripartido
de Platdo. Segundo Tomé Correia a alma so encontra a sua beleza na contemplacao
espiritual da beleza divina. O Belo esta na alma, por semelhanc¢a desta com Deus. «Eis aqui,
portanto, a Beleza, a Bondade e a Verdade igualadas; e isto ndo se pode encontrar na
Natureza. A finalidade da Arte serd, pois, os Logoi (os arquétipos) e ndo, como Aristoteles
dizia, o imitar-se a Natureza. A arte neoplaténica (de Plotino e Proclo) é abstracta; o belo-

harmdnico é a sua finalidade®2.» Também as teorias de Albertino Mussato®'?® e de

610 Vide Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 6.

611 Segundo Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 7, «tal como no homem se pode considerar esta triplice
vida, assim na Poética distinguiremos trés modalidades de expressdo: a primeira, a média e a infima. / E na excelente e
divina poesia, emanada de Deus e transubstanciada em furor poético, cheia de harmonia e ritmos, consonancias e
equilibrios, parecendo com eles querer reflectir-nos a prépria proporgao e concordancia do que é divino, como se os versos
e o metro fossem a semelhanga dos espacgos longos e breves; é no acto poético, — como se fora um dom de Deus —, que o
homem mais se aproxima, por semelhanca, da divindade; e, criando poesia, beleza, e musica, revela a admiravel natureza
de Deus Criador. A Arte Poética é inspiragdo supra-terrena. Pois que Deus é a prdpria Mdusica, o homem participa, por
imitagdo, deste grandioso poder de criar; tem na Poesia o elo, o vinculo, entre o humano e o divino.»

612 |dem, Ibidem, p. 12.

613 Albertino Mussato (Pddua, 1261 — Chioggia, 31 de Maio de 1329), politico, historiador, poeta e dramaturgo pré-
humanista italiano.

185



Boccacio®!* irdo influenciar as ideias de Tomé Correia®®®. Visto que a sua intencdo era
claramente fazer um comentdrio sobre Hordcio, os problemas da poesia sdo vistos de um
ponto de vista concreto; Platdo sé entra por acaso e numa mera aptidao ilustrativa. No
entanto, existem inumeros pontos de interesse relativos a Platdo, e possivelmente uma
modificacdo na teoria apresentada na De antiquitate. Platdo é primeiramente convocado
para as observagdes em Ars poetica 1-23, onde Correia vé acima de tudo um principio de
adequacdo ou “conuenientia.” Esta adequacdo é de vdrios tipos e entre eles estd o tipo
platénico: «Na verdade Platdo, no Livro IV da Republica, também afirma que os poetas nao
tém permissdo para dizer o que querem, mas ensina que os poetas devem observar a lei da
adequacdo. De facto existem determinados limites dos quais ndo podem passar, para evitar
que sejam ditas coisas contrarias as normas aceitaveis da vida e de costumes®!®.» Correia
parece insinuar que no contexto Horaciano, as preocupacdes de Platdo, a maioria religiosas
e éticas, sdo reduzidas a um nivel politico e social®'’. Assim, neste argumento sobre os fins
da poesia, os elementos platdnicos de instrucdo dos novos e formacdo dos caracteres sdo
atenuados na retdrica tradicional «vt admoneatur, delectetur, doceatur»®'®. Porém o autor
luso passa da atenuacdo para a negacdo quando discute sobre o assunto da exaltacdo
poética. Recorde-se que Correia na obra De antiquitate situou a funcdo da exaltacdo poética

nas maiores obtengdes da actividade poética, como manifestacao da presenca de Deus nos

614 Giovanni Boccaccio (Florenga ou Certaldo, 16 de junho de 1313 — Certaldo, 21 de dezembro de 1375) foi um poeta e
critico literario italiano, especializado na obra de Dante Alighieril. A sua obra mais famosa intitula-se Decameron (vocabulo
com origem no grego antigo: deca, "dez", hemeron, "dias", "jornadas"); € uma colegdo de cem novelas escritas entre 1348 e
1353. A obra de Boccacio é considerada um marco literario na ruptura entre a moral medieval, em que se valorizava o amor
espiritual, e o inicio do realismo, iniciando o registo dos valores terrenos, que veio redundar no humanismo; nele ndo mais

o divino, mas a natureza, dita o mével da conduta do homem. Foi escrito em dialeto toscano.

615 Observe-se a este respeito a opinido de Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 11.

spectandam esse conuenientiam docet. Nam quidam sunt circunscripti termini, vltra quos egredi, fas non est, ne aliena a
vitae institutis, & moribus dicantur» apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322.

617 Segundo Werner Jaeger 1979: 924, a censura mais grave de Platdo em relagdo a poesia € que esta corrompe os juizos de
valor, pois «ao escutarmos as palavras de um herdi tragico que se queixa dos seus males e se porta com paixdo, sentimos
prazer e entregamo-nos inteiramente nas maos do poeta. Seguimo-lo arrastados pelo movimento de simpatia dos nossos
sentidos e celebramos como bom poeta aquele que melhor sabe produzir em nds estas emogGes. A “simpatia” é a esséncia
de todo o efeito poético. Na nossa vida privada, porém, quando sofremos qualquer golpe duro do destino, seguimos
precisamente o contrdrio desta tendéncia a submeter-nos as nossas sensagdes mais moles. [...] Estamos assim em presenca
do estranho fendmeno de na poesia nos alegrar o espectaculo dum homem que na realidade ndo gostariamos de ser e com
o qual nos envergonhariamos de nos ver identificados. Por outras palavras: o nosso ideal moral do Homem estd em franca
0posi¢cdo com 0s Nossos sentimentos poéticos.»

618 Cf, B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322.

186



poetas que escreveram poesia religiosa e profética®®. Contudo, nesta obra Correia nega a
existéncia de tal intervengao divina, ndo seguindo assim de forma cega a teoria de Marsilio
Ficino sobre a criacdo poética®?’. Segundo Ficino manifesta-se claramente no dominio da
beleza, a ascensdao do Homem para o infinito, bem como o seu vinculo de analogia com
Deus. «A harmonia, a forma e a medida, o belo, em suma, que Deus, na sua arte absoluta,
imprimiu nas coisas, estabelece uma ponte entre o homem, a obra da criagdao e Deus: a
unificacdo do mundo e de Deus realiza-se através do conhecimento da beleza possuido pelo
homem®21.» Mas voltemos a Correia e a sua negacdo da intervencdo divina no que diz
respeito aos poetas que escreveram poesia religiosa e profética®?. Uma coisa sdo os textos
canonicamente tidos como sagrados e que falam de Deus, outra, os testemunhos poéticos
que dizem respeito aos assuntos humanos®?3. Tomé Correia atribuiu a Poética fins culturais,
éticos e educativos e consequentemente sociais. Esta era uma tradicdo Grega muito antiga
(a finalidade ética da Poesia), que vamos encontrar revivescida no autor luso e da qual
Aristoteles quis separar-se, uma vez que considerou a Arte um passatempo, um mero deleite

para o lazer. A moral de Aristételes ndao tem filiagdo poética ou artistica. Ja a moral de

619 Também Platdo na Republica 607 B-C havia dado aos poetas ocasido de se defenderem e de provarem que sdo ndo s6
agradaveis, mas Uteis a vida do Estado, prometendo ouvir-lhes os argumentos com maior atengdo. Vejamos a este respeito
a traducdo do passo, da autoria de M. H. da Rocha Pereira 1983: 474, onde estas ideias se encontram plasmadas: «diga-se
que, se a poesia imitativa voltada para o prazer tiver argumentos para provar que deve estar presente numa cidade bem
governada, a receberemos com gosto, pois temos consciéncia do encantamento que sobre nds exerce; mas seria impiedade
trair o que julgamos ser verdadeiro.»

620 \/, M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 44, afirma o seguinte a respeito do neoplatonismo ficiniano: «as doutrinas de
Marsilio Ficino aceitam, fundando-se, alias, em Nicolau de Cusa, uma relagdo de semelhanga entre Deus e 0 homem, ndo no
plano da substancia, da esséncia, mas no plano da acgdo, do produzir. A Deus, criador dos seres, pertence a vis entificativa,
mas ao homem pertence a vis assimilativa que lhe permite estabelecer uma ordem ideal entre os simbolos, objecto do seu
conhecimento. Deus, ao criar as coisas, é a arte absoluta, mas o homem, em virtude do dinamismo especifico que o seu
espirito recebeu do Criador, tem a possibilidade de se aproximar dessa arte absoluta, numa ascensdo jamais interrompida
que procura o infinito como o rio busca o plaino. O aspecto faustico desta ascengdo ndo nos deve levar ao erro de supor um
excesso orgulhoso onde s6 existe a indeclindvel imposi¢do do destino transcendente do homem.»

621 |dem, Ibidem.

622 para Tomé Correia é essencial que toda a boa e prépria forma de escrever derive de um conhecimento de coisas.
Observe-se B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322.

623 Diz-nos a este respeito M. A. Machado Santos (1961), op. cit., pp. 7-8 o seguinte: «os Profetas como David e Moisés
pertencem ao escol, sdo os primeiros entre os melhores; nem ha quem tenha podido ultrapassa-los. E é nesta poesia que se
pode colher ensinamentos e revelagdes. [...] O Poeta é um instrumento de Deus, da Verdade, em suma, oculta e velada aos
olhos de muitos espiritos ignorantes. O Poeta é um instrumento de Deus. Age por influxo divino. E quem mais se aproxima
da divindade. A linguagem do Grande Poeta deve por isso ser calma e profética; a inspiragdao que recebeu, foi uma dadiva
numénica; o sentido da poesia sagrada é de alcance transcendente, de elei¢do, de suma sabedoria. / O Poeta Sagrado é
quase um deus; estd na posse de um dom supra-terrestre. E o intérprete; é quem revelou os mistérios da religido. (“Hi vere
sunt interpretes Dei per quos ille hominibus et res multas penitus abditas et quod fieri vellet denunciavit”) / Mas, n3o
revalemos para os erros dos antigos Gregos e Romanos. Se o poeta é quase um deus, ndo é Deus todavia. Transmite,
enuncia narra os mistérios profundos da Suma Sabedoria. [...] E ndo esquegcamos que, para Tomé Correia, o verdadeiro
Deus é Cristo. As Sibilas, os Vates, os grandes poetas de Roma e da Grécia, nunca tiveram comunhdo com o saber divino. Se
cantaram os deuses pagdos ou julgaram predizer o futuro, ndo foram profetas. E erro julga-los no mesmo plano do Poeta
Sagrado, no plano do profeta esclarecido pelo Deus da Verdade.»

187



«Plotino e de Tomé Correia, estd alicercada em bases estéticas, de raiz poético-religiosa®?4.»
A criacdo Humana e as suas gestas literarias, para Correia tal como para Ficino aparecem,

pois e em concordancia de conceitos®?. Segundo Mariana Amélia Machado Santos

«o Poeta, em Tomé Correia, interpreta Deus em formas de Arte; passa, numa atitude mistica,
do puramente religioso para o belo-auditivo, para a musicalidade da palavra escrita, para o ritmo do
verso, entendido como obra profunda de crenga e consideragdo dos grandes mistérios da Verdade e
serd produto do espirito eleito, distinguido pela graca de Deus Verdadeiro®%.»

A obra de Arte tinha para Correia, tal como em Aristételes, no uUltimo Livro da
Politica, um pendor estético e um designio social: a educagdo do Homem de Estado e do
Povo. Francisco de Holanda, vinte anos anos antes havia defendido na Italia a Pintura como
Filosofia e entendeu que, ser Pintor era a maneira mais grandiosa do reflectir humano®?’.
Tomé Correia defendeu que a Poética é a Ciéncia do Saber, a Filosofia Moral, a Estética por
Exceléncia. Nas palavras de M. A. M. Santos «a Renascenca procurava a forma que melhor se
adaptasse ao saber do homem universal®?®.» Ambos receberam o influxo das ideias que
vigoravam em Italia. Mas, se Francisco de Holanda tentou, com enorme singularidade,

reverter para o Pintor os atributos de Filésofo, Criador, Esteta e Moralista®?®, Tomé Correia,

624 |dem, Ibidem, p. 10.

625y, M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., pp. 44-45, a propdsito dessa consonancia afirma o seguinte: «como a escada de
Jacob entre o inteligivel e o sensivel, entre o superior e o inferior, mercé da sua ascensao libertadora para Deus, nascida de
uma decisdo auténoma da sua alma: tal como Deus se ligara imediatamente ao homem, assim este deve regressar
directamente a Deus. Quer dizer: este regresso, ao mesmo tempo que marca a reformatio do homem, define também a
afirmagdo transfiguradora das coisas — a “humanitas” exalta e nobilita, através de si, o préoprio mundo. E a exaltagdo do
mundo opera-se através da forma que o homem confere as coisas.»

626 \/eja-se Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., pp. 7-8.

627 Francisco de Holanda, originalmente Francisco d'Olanda, (Lisboa, 6 de Setembro de 1517 - Lisboa, 19 de Junho de 1585),
considerado um dos mais importantes vultos do Renascimento e do Humanismo em Portugal, foi arquitecto, escultor,
desenhador, ensaista, critico de arte, historiador e iluminador.

628 Cf. Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 13.

629 Francisco de Holanda 1983: 26-29, assevera, acerca da pintura, o seguinte: «a pintura diria eu que era uma declaragdo
do pensamento em obra vesivil e contemplatiua, e segunda natureza. E imitacdo de Deos e da natureza prontissima. E
mostra do que se passou, e do que inda sera. E imaginacdo grande que nos pde ante os olhos aquilo que se cuidou tdo
secretamente da idea, mostrando o que se inda ndo viu, nem foi por ventura, o qual é mais. E tambem ornamento e ajuda
das obras diuinas e naturaes, dando a aruor do homem que as raizes traz do ceo o marauilloso fructo da pintura. E esta arte
copioso tisouro de infinitas imagens e feguras elegantes, o qual se ndo poderd nunca acabar nem diminuir. E honor das
artes, e huma mostra do interior homem, semelhante 4 delicadeza da alma, e ndo & do corpo. E propor¢do das formas
perfeitas e imperfeitas e spelho em que reuerbera e se vé a obra do mundo. E historia de todo o tempo. E mantimento e
pasto do entendimento e recriacdo do grio cuidado. E verdadeiro fingimento e arrazoado. E alma do sprito e da mente. E
corpo da memoria. A santa pintura he contemplag3o activa. E terra e chdo em que o arado do trabalho, com penas, grifos
ou pinceis ddo fructos mui deleitosos e louuados. E mar dos engenhos e dos engeniosos; é pego, e rio, e fonte; é ceo de
todolos artificios e boas artes, e € hum novo mundo do homem e seu préprio reino e obra, assi como o mér mundo é
préprio de Deus derivado hum do outro. E huma candea, huma lux que inesperadamente num lugar escuro mostra que
antes ndo eram conhecidas. E é finalmente a pintura fazer e criar de novo numa tauoa limpa e lisa, ou num papel cego e
inobre, criar e fazer de nouo quaisquer obras, divinas ou naturaes, com tdo perfeita emitagdo que paresca naquele lugar

188



gue nado regressou a Portugal, reinvindicou como sacerdote que era, para a religido catdlica,
o mérito de ter no Poeta Sagrado o Criador da Verdadeira Filosofia, da Verdadeira Moral, da
Verdadeira Sabedoria, que formasse almas: «e ambos, reflectiram o humanismo
quinhentista de uma Estética mistico-religiosa até entdo ndo defendida em Portugal®®.»
Também outros autores portugueses se dedicaram a explicitar as doutrinas dos antigos
classicos. Proclamadores eficientes da teoria horaciana foram sobretudo Sa de Miranda,
Diogo Bernardes e Anténio Ferreira que «pela maior acessibilidade das suas composicdes,
pelo atractivo de uma roupagem estilistica a contrastar com a erudicdo dos comentaristas e

631 Foi

pelo seu prestigio pessoal, exerceram uma ac¢dao muito mais profunda e eficaz
Antdénio Ferreira®3? que em vdrias das suas epistolas, mas sobretudo nas que dirigiu a Pero
de Andrade Caminha (VIIl do Livro | dos Poemas Lusitanos®33) e a Diogo Bernardes (XII do
Livro 11%3%), aquela anterior a 1558, uma vez que nela se refere a S& de Miranda como
estando vivo, quem mais conscientemente sustentou a responsabilidade de adaptar o
cédigo horaciano ad usum poetarum lusitanorum®.

A propagacdo das ideias da Poética de Aristételes tornara-se muito compreensivel

depois da publicac3o latina de Alessandro de’ Pazzi, editada em 1536 (a que ja aludimos)®3® e

aos numerosos comentdrios entdo publicados, em especial os de Robortello®” e os de

star tudo aquilo que n3o sta; e ser longe o que estd tdo perto e chegar-se ou afastar-se de nés como vero e incorporado, o
que he imaginado e incorpdreo, isto somente com ajuda de duas linhas, huma recta e a outra oblica, tiradas da rega e do
compasso e assi mesmo com a razao do claro e da sombra que dixe no principio. E forma-se de trés eficazes percitos, que a
tem como columnas, sem os quaes ndo pdde star. O primeiro he invengdo ou idea; o segundo he proporg¢do ou symetria; a
terceira he decoro ou decencia, como mais largamente diremos em outra parte. D’aqui se péde conhecer que cousa he
pintura e pintor neste pouco que tenho dito.»

630 Cf. Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 15.
631 Veja-se Anibal Pinto de Castro (1984), op. cit., p. 513.

632 Sobre a importancia de Antonio Ferreira como divulgador da Poética cldssica entre nos veja-se a obra de Segismundo
Spina, Introdugdo a Poética Cldssica, Sdo Paulo, 1967.

633 Vide T. F. Earle 2000: pp. 279-287.
634 |dem, Ibidem, pp. 365-367.

635 Observe-se Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 513. Diz-nos ainda o autor agora citado que a partir de meados do
século XVI a doutrina horaciana é revigorada e complementada pelo conhecimento mais exacto da Poética de Aristoteles.
As necessidades da exegese praticada sobre a Epistola aos PisGes motivaram ab initio a divulga¢do do tratado do Estagirita,
uma vez que a forma de comentario mais utilizada na centuria de Quinhentos partia do confronto intertextual e a matriz de
Horacio era fundamentalmente a teoria aristotélica. Como ja atentdmos o comentdrio de Estaco oferece um exemplo
acabado desta linha de aproximagdo que os exegetas do seu tempo efectuaram em relagdo aos preceitos poéticos dos dois
comentadores antigos. Sobre Aristoteles e Horacio na Peninsula Ibérica veja-se ainda Segismundo Spina (1967), op. cit., 52-
55.

636 Cf, Aristotelis Poetica, Per Alexandrum Paccium, Patritium Florentinum, in Latinum conversa [..] Venetiis, In Aedibus
Haeredum Aldi, et Andreae Asulani Soceri, M. D. XXXVI.

637 Veja-se Francisci Robortelli Utinensis in Librum Aristotelis De Arte Poetica Explicationes [...] Florentiae. In Officina
Laurentii Torrentini Ducalis Typographi, M. D.. XLVIII.

189



Escaligero, Minturno e Castelvetro®3®, comentadores sobre cujas trabalhos ja nos

639

pronuncidmos antes e que nao eram de forma alguma desconhecida entre nds®*. Em

Portugal a teoria literaria do Estagirita conheceu uma difusdo gradual nas escolas lusas com

o ensino dos Jesuitas®4?

, sustentado particularmente nos De Arte Rhetorica libri tres do
Padre Cipriano Soares®#!, editado em 1562 e reimpressos posteriormente por diversas vezes.
Segundo A. Pinto de Castro, «codificando um ideal estético de cunho humanistico e sébrio
teor cldssico, este compéndio, pelo contributo que trouxe a divulgacdo de Aristdteles, ird
abrir generosamente as vias para a barroquiza¢do do cddigo literario renascentista, sob os

642 » Platdo apresenta principios gerais sobre a poesia,

auspicios da Companhia de Jesus
contudo ndo executou uma andlise intensa dos seus envolvimentos no plano da expressao,
ou sequer a um ordenamento sistemdtico da téxvn®®3. A sua influéncia revela-se ja num
espago temporal relativamente tardio e na prossecu¢dao da leitura dos neplatonistas de

origem italiana como Ficino®* ou Castiglione®®. Em termos de criacdo literaria, a teoria

638 Cf. Poetica d’ Aristotle Vulgarizzata et Sposta per Lodovico Castelvetro [...] Stampata in Vienna d’ Austria, per Gaspar
Stainhofer, I’ anno del Signore M. D. LXX. Acerca das numerosas edi¢des, comentarios e tradugdes da obra, veja-se Poética
de Aristoteles, edig¢do trilingue por Valentin Garcia Yebra (31999), op. cit., pp. 424-432.

639 Basta, para o comprovar, observar as varias citagdes que deles encontramos no Borrador de D. Antdnio de Ataide, como
veremos na terceira parte deste trabalho.

640 Vjde José Eduardo Franco e Carlos Fiolhais 2017: 10 e ss.

641 Helena Costa Toipa (2012), a respeito de Cipriano Soares, o primeiro professor regente da primeira classe de
Humanidades do Colégio das Artes, entregue a Companhia de Jesus em 1555, afirma o seguinte: «natural de Espanha,
nascido em Ocafia, em 1524, entrou na Companhia em Portugal, em 1549, e exerceu fun¢des docentes em Lisboa, Evora
Coimbra e Braga, tendo sido colega de Pedro Perpinh3o, tal como Manuel Alvares. O De Arte Rhetorica pracipue deprompti
ab eodem Auctore recogniti, et multis in locis locupletati ¢ um manual escrito a partir dos textos dos autores citados no
titulo, selecionados das suas obras de Retdrica.» (Cf. Anibal Pinto de Castro, Retdrica e Teorizagdo Literdria em Portugal. Do
Humanismo ao Neoclassicismo, p. 36). Manuel Alvares é o autor da famosa De institutione Grammatica libri tres, publicado
pela primeira vez em 1572.

642 Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 514, diz-nos o seguinte sobre o assunto, em nota de rodapé: «a propdsito da
responsabilidade da Companhia de Jesus na evolugdo da teoria literdria em Portugal na segunda metade do século XVI,
veja-se, [...] o P.¢ Miguel Batllori, La barroquizacion de la “Ratio Studiorum” en la mente y en las obras de Gracidn, in
Gracidn y el Barroco. Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1958, pp. 102-105.» Também Platdo foi objecto de estudo por
parte dos comentadores de Quinhentos; todavia ao contrario do que sucedera com Aristételes e Hordcio, as suas ideias
sobre poética ndo haviam sido compiladas num tratado cujo texto desse lugar a comentarios; o fildsofo da Academia ao
abordar o assunto dispersou-o por varios Didlogos, em especial a Reptiblica, o Fedro e o fon. O banimento dos poetas para
fora da méALc ocorre nos Livros I, lll e X da Republica; a teoria da imitag3o foi elucidada nesse mesmo Dialogo (l1l, 394 e ss.
e X, 295 e ss.); para o furor poético interessam particularmente o Fedro (245 A e 265 B) e o fon (534).

643 Sobre este assunto veja-se Bernard Weinberg (1963), op. cit., pp. 250 e ss.

644 Marsilio Ficino (Figline Valdarno, 19 de outubro de 1433 — Careggi, Florenga, 1 de outubro de 1499), filésofo italiano, é o
maior representante do Humanismo florentino. Juntamente com Giovanni Pico della Mirandola, esta na origem dos grandes
sistemas de pensamento renascentistas e da filosofia do século XVII. Traduziu obras de Platdo e difundiu as ideias do
filésofo fundador do Liceu.

645 Baldassare Castiglione (Casatico, 6 de dezembro de 1478 — Toledo, 2 de Fevereiro de 1529) foi um diplomata italiano.
Estudou latim e grego em Mildo, onde, na corte de Ludovico, teve seus primeiros contactos com a vida cavaleiresca. Como
aludimos na pagina 137 desta tese, segundo V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 45, a arte possui para Ficino uma
fundamentagdo metafisica, um fundo sentido religioso, uma vez que ela integra o préprio processo de salvagdo do homem

190



poética platdnica, principalmente através de Ficino®4®, estd implicita na poesia de Camdes.
Mas o reflexo desssa doutrina nos trabalhos dos tratadistas portugueses sé viria a ter
manifestagao siginificativa nas obras de Tomé Correia, especialmente no De Antiquitate
Dignitateque Poesis et Poetarum differentia, no Globus Canonum et Arcanorum Linguae
Sanctae ac Divinae Sripturae, de Fr. Luis de S. Francisco, editado em 156854 e, s6 muito mais
tarde, na Arte Poética e da Pintura, de Filipe Nunes em 1615%4, Embora o conhecimento das
teorias platodnicas acerca da criagdo poética como forma de imitacdo por exceléncia tivessem
chegado um pouco tarde «a conciliacdo do ideal helénico de poesia com as exigéncias do
pensamento catdlico pds-tridentino, [abriu] caminho a veeméncia da poesia ao divino e

[facilitou] a evolugdo rumo ao Barroco®®» e a mudancas literdrias de monta. Citdmos

e das coisas concebidas. Deus in natura, é a actividade criadora do homem, um prolongamento da prépria criagdo divina.
Marsilio Ficino traduz num plano psicoldgico o que afirmara num plano metafisico, quando exprime a convicgdo de que a
obra de arte reflecte o seu criador através da analogia com o espelho que reflecte o rosto, — «Ita enim seipsum in operibus
istis exprimit et figurat: ut vultus hominis intuentis in speculum seipsum figurat in speculo» — pois de acordo com o seu
conceito de individuagdo, a subjectividade representa para ele um certo nivel do ser e na sua antropologia metafisica, a
imaginagao e a sensibilidade sdo conseguidas de modo objectivo, como revelagao do circuitus spiritualis que agrega todas
as categorias do real. A concepgao fisciniana coloca obviamente a arte para |4 de qualquer analise e André Chastel fala a
este respeito de um ‘golpe de estado’ que Ficino levou a cabo no seio do platonismo e cujas consequéncias a Renascenca
aceitou em lata medida. Para o fildésofo de Figline Valdarno, o dom e a intui¢do tomam sobre si valia primordial, no dominio
da criagdo poética, em prejuizo da sabedoria adquirida, dos preceitos, do trabalho paciente e amplo.

646 Acerca da relevancia do neoplatonismo ficiano na teoria da criagdo poética, veja-se Vitor M. de Aguiar e Silva (1962), op.
cit., p. 44 e ss.

647 \Vide Mariana Amélia Machado dos Santos (1961), op. cit., p. 5.

648 Cf. Filipe das Chagas (1615), Arte poetica, e da pintura, e symmetria, com principios da perspectiva. Lisboa, Pedro
Crasbeeck.

649 VVeja-se Anibal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 515.

191



PARTE Il

UMA REFLEXAO SOBRE A POETICA DE ANTONIO DE ATAIDE

192



1. DA POESIA E DA OBRA ‘LITERARIA’ EM GERAL

A arte é historica e, enquanto histdrica, é a salvaguarda

criadora da verdade na obra. A arte acontece na Poesia.

[...] A arte

tem uma histdria, no sentido exterior de ela ocorrer também na

mudanga dos tempos, ao lado de muitos outros fendmenos, e de ai

se ver sujeita a transformagdes e perecer, oferecendo a histdria

aspectos mutdveis. A arte é histdrica, no sentido essencial

de que funda a Histdria e, mais propriamente, no sentido indicado.

A arte faz brotar a verdade. A arte faz assim surgir, na obra, a verdade do ente.

Martin Heidegger 2010: 62.

«Um livro é uma coisa entre as coisas, um volume perdido entre os volumes que povoam o indiferente Universo,
até que encontra o seu leitor, o homem destinado aos seus simbolos. Acontece entdo a emocgdo singular
chamada beleza, esse mistério belo que nem a psicologia nem a retdrica decifram. “A rosa é sem porqué”, disse

Angelus Silesius; séculos depois Whistler declararia “A arte acontece”5>0.»

Estabelecido que foi o contexto de leitura das Poéticas antigas e da configuracdo sob
a sombra tutelar, do pensamento poético-normativo no Renascimento e Classicismo, estdo
criadas as condi¢des para nos focalizarmos na Poética de D. Anténio de Ataide. Ha que
conceber a Poética do 1.2 conde de Castro D’Aire na esfera da arte, no sentido aristotélico
do termo. Dessa forma a arte pode ser concebida como ciéncia — porque o filésofo de
Estagira o legitima — e o objectivo da ciéncia é examinar e constatar as normas gerais que a
determinam®?. Tal como em Aristételes, a Poética do 5.2 conde da Castanheira apresenta
um caracter esquematico e analitico. As suas normas referem-se ndo so a técnica e a forma
externa da composicao poética, mas também a esséncia em si mesma e ao seu conteudo.

A questdo chave que se coloca na Poética do filésofo da Academia prende-se com o
facto de como deve estar composta uma obra dramdtica para manter continuamente o

interesse do espectador. Ataide vai mais longe e esclarece quao relevante é uma epopeia

650 Jorge Luis Borges 2014: 8.
651 Cf, Alicia Villar Lecumberri 2013: 12.

193



como Os Lusiadas e por que razao a obra de Camdes se apresenta como uma pintura da
Histdria de Portugal®2. Era relevante fazé-lo no periodo filipino.

Quando se imita uma accdo e o publico sente sua essa accao ficticia, nesse momento
a palavra faz-se poesia. Assim, podem-se imitar ac¢des por meio de palavras, cores, sons ou
gesticulacdo. Aristételes, Hordcio ou Ataide d3o a esse tipo de imitacdo o nome de poesia. Ja
Siménides (VI-V a. C.) definia a pintura como poesia silenciosa e a poesia como pintura
falante®®3. Esta comparacdo entre poesia e pintura apontadas pelo Estagirita ou pelo
Venusino tornaram-se uma constante da literatura ocidental.

Para 0 1.2 conde de Castro D’Aire os géneros dramdticos eram importantes imita¢des
de vida. Todavia, deviamos centrar a nossa opinido nas poesias épicas de Virgilio, Torcato de
Tasso e de maneira peculiar em Os Lusiadas de Luis de Camdes. Grande era o amor de
Ataide pelos autores portugueses, pela sua lingua e pela obra que melhor espelha o reflexo
imortal do espirito luso.

Mas a vida é transitdria e em determinadas ocasides plena de arte mas também de
escolhos; «sentimos costantemente o tempo que passa e que sem duvida, por vezes, nos
traz muito — a prova é que nds amamos a vida — mas nos leva também de maneira inelutavel
aquilo que mais amamos®2.» E chegado o momento de examinarmos de forma cuidada o

trabalho manuscrito de D. Anténio de Ataide, intitulado Borrador de huma arte poetica que

se intenta/ua escrever e o que este se nos oferece dizer. Principiemos neste caso pelo que é

fundamental: qual é o sentido profundo da Arte Poética lavrada pela mao de D. Antdnio de

652 Cf. Nuno Simdes Rodrigues 1999: 183-218.
653 Veja-se Alicia Villar Lecumberri (2013), op. cit., p. 13.

654 Vide Luc Ferry 2014: 25. A pintura, tal como a poesia, devem ser imitagdo da natureza. Francisco de Holanda 1965: 18-
19, por exemplo, atribui a Miguel Angelo as seguintes consideragdes acerca da pintura da escola flamenga: «o seu pintar é
trapos, magonarias, verduras de campos, sombras de arvores, e rios e pontes, a que chamam paisagens, e muitas figuras
para ca e muitas para acola. E tudo isto, ainda que parega bem a alguns olhos, na verdade é feito sem razao nem arte, sem
simetria nem propor¢do, sem adverténcia do escolher nem des+ejo, e finalmente sem nenhuma substancia nem nervo.» Na
opinido de Paula Santos (2009), op. cit., p. 42, «as duas artes estdo em perfeita comunhdo de principios no que toca a
harmonia e a sobriedade, tdo caracteristicas do periodo renascentista. Esta consonancia prolonga-se no tempo, mesmo
quando a ténica da finalidade da poesia é colocada no mouere em detrimento do docere. Esta conclusdo retira-se, por
exemplo, das palavras de Faria e Sousa, ao comentar uma passagem de Os Lusiadas (VII, 76), em que Camdes denomina a
pintura de “muda poesia”: “Y en conclusion, Pintores son Poetas, Y Poetas son Pintores. Unos danse a entender por los ojos
y otros por los oidos. El pincel, y colores en el pintor, son la pluma, y palabras en el Poeta: o en el Poeta las palabras, y la
pluma son los colores, y el pincel. Y en el Pintor, el pincel, y los colores son la pluma y las palabras. El fin de uno y de outro
es representar a los ojos lo que pinta, y escribe, como si estuviera viendo vivamente, y deleitar, y mover los afectos, ya com
actos tristes, ya com alegres; y el Pintor y Poeta que no consigue esto no es Poeta ni Pintor. Iguales sone n conceptos los
Pintores y los Poetas grandes. Y verdaderamente el Pintor para ser perfecto ha de entender la Poesia, y el Poeta la Pintura.
De Ticiano, de Micael Angelo, y deRafael de Urbino, que hicieron hablar los colores, y los pinceles (como aqui en Roma lo
hemos venido a ver mejor de lo que antes lo habiamos visto) hay pinturas que son verdadeira poesia.” (Cf. A. Cirurgido,
Novas Leituras de Cldssicos Portugueses., p. 177). Sobre as relagdes entre poesia e pintura, vide Aurelio Roncaglia, “Os
Lusiadas de Camdes. Ut pictura poesis”, in Arquivos do Centro Cultural Portugués, vol. IX, 1975, pp. 253-285.»

194



Ataide e porque serd ainda hoje essencial, talvez mais do que nunca, cativarmo-nos por ela?
A resposta encontra-se, a meu ver, no que nos é revelado pela prépria obra. Longe de se
resumir a um mero ‘entretenimento’ de exegese acerca da matéria literaria, este trabalho
manuscrito do 5.2 conde da Castanheira orienta-se, ele préprio, para o centro de uma
sabedoria antiga, a origem daquilo que a imensa tradicdo antiga da hermenéutica greco-
latina, medieval e renascentista foi desenvolvendo conceptualmente ao longo de dois
milénios, visando estabelecer os contornos dos varios géneros com que a literatura se

constréi. Deixemo-nos, desde j4, levar pelo fio condutor da obra Borrador de huma arte

poetica que se intenta/ua escrever que inUmeras vezes evocamos, mas sobre a qual temos

agora ocasido — na lll Parte desta tese — de nos inclinarmos de uma forma mais demorada.
As ideias de Antdnio de Ataide sobre Poética estdo explanadas apenas numa Unica
obra, transcrita integralmente em Anexos (Primeira Seccdo) do segundo volume deste
trabalho. Em todos os outros labores manuscritos da sua autoria nao vislumbramos — directa
ou indirectamente — qualquer referéncia alusiva a Poética. Alids, algumas das opcdes sobre

as matérias literarias que seguiu sdo clarificadas na prépria arte poetica que se intenta/ua

escrever em notas laterais ou de rodapé, como era uso na época.

Talvez tenha sido a observacdo da evolucdo e desrespeito dos autores seus coevos
pelas doutrinas e canones estabelecidos e assentes por Aristételes e Horacio que levaram
Ataide a afirmar no fl. 23 a sua ortodoxia relativamente as autoridades cldssicas: «E he
tempo de come/carmos a tratar da arte seguindo / sempre a doutrina de Horacio E de
Aristo/teles aduertindo que aonde falar nestes dous / autores sem os alegar & margem
soponha que / he na poetica de cada hum //.»

Desconhecemos os factos que levaram o nosso autor a ndo publicar a sua Arte Poética.
Em tempo de governangao espanhola, a defesa que faz da lingua e dos autores portugueses
ndo teriam sido impedimento para a publicacdo do seu trabalho, até porque a sua cultura e
0 seu peso politico junto da corte dos Filipes Ihe outorgaram poder mais do que suficiente
para editar a obra se assim o tivesse desejado. Mais se acrescenta que nunca deve ter
havido da sua parte inten¢do de afrontar os reis espanhdis, nem mesmo quando solicitou
um terco militar ligado ao mar, exclusivamente portugués para defender os dominios e
interesses lusos. Afinal, como ja anteriormente observamos, as suas diligéncias junto de

Filipe IV de Espanha levaram a criacdo de um corpo independente da marinha — que deu

195



origem aos actuais Fuzileiros — a fim de combater a pirataria em geral e os ataques
holandeses em particular.

O seu poder e prestigio dentro da corte e o respeito que os reis de Espanha Ihe haviam
merecido eram enormes. Enfim, nada poderia objectar a publicacdo da sua Poética. Os
imensos cargos que o 5.2 conde da Castanheira ocupou, aliados ao fluir do tempo e a
mudanca de idedrios e concepgdes artisticas té-lo-iam feito adiar sine die a edi¢dao da sua
obra? Ter-se-d D. Antdnio de Ataide apercebido do lento evoluir das ordens e dos canones
estabelecidos — como hd pouco referenciamos — a tal ponto de julgar o seu Borrador como
uma obra ja desactualizada a dada altura e que ndo valia a pena a publicar? Embora sem
certezas definitivas inclinamo-nos para esta hipotese®>.

As estadias que deve ter feito na grande biblioteca monacal de Alcobaca®®, muito
possivelmente por influéncia de D. Jorge de Ataide, seu tio que havia nesse mosteiro
desempenhado a importante funcdo de Dom Prior e Dom Abade Geral em 1594, — a
comprovar essa estada podemos ler logo no inicio do fl. 41 do seu Borrador a anotacao
«Alcobaca 9 de Novembro de 601 /» — bem como, certamente, a passagem e permanéncia
por outras livrarias e bibliotecas de Lisboa, Coimbra, Viseu, Madrid, Valhadolid e até, quica, o
hipotético contelddo documental existente na sua prépria quinta que tinha ligacOes
verdadeiramente estreitas com convento de S. Francisco, na Castanheira do Ribatejo de
guem como ja sabemos a sua familia era mecenas e que também deveria possuir uma
importante biblioteca, possibilitaram-lhe o contacto com imensos materiais e catalisaram-no
para a observancia de um corpo doutrinario entdo em voga que reverenciava antigos e
modernos. Ndao podemos olvidar de que na corte filipina contactou com grandes figuras
literarias do seu tempo, como é o caso de Lope de Vega e provavelmente com tantos outros
homens de letras famosos. A propdsito da valia literaria do 1.2 conde de Castro D’Aire,

Barbosa Machado declara:

«Ninguem explicou com mayor elegancia os singulares dotes do corpo, e do espirito deste
Cavalhero, do que o Principe da Poesia Castelhana Lope de Vega Carpio quando fallando delle ainda na
sua idade juvenil lhe consagrou este elogio transcripto pela penna de D. Jozé Pellizer, y Tovar na
Espistol. Dedicatoria affirma allegada. E/ gallardo D. Antonio de Attaide sabia bien quan versado era
vuestra Excellencia que serd ahora en todas las lenguas, sciencias, y artes liberales, quan dedicado, y

655 A n3o publicacdo de Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever ird criar a ideia de que os portugueses
nado haviam nunca composto uma arte poética até ao século XVIII.

656 Cf, [em linha]: http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33 pt.doc.

196


http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc

elegante en Poesia, como uno delos primeros de su siglo, y quan diestro en las aplicaciones, y acgiones
publicas de Cavallero entendido, cortes, valiente, y com todas las partes, y prendas que componen un
verdadero Principe Portuguez, que esta es la mayor fineza, y ultima linea dela alabanga. Varon al fin

superior a toda fortuna, y embidia, pues a su pezar ha prevalecido V. Excellencia com mayores realces

de su valor®’.»

X v\#utw \'Lo/u;\;u‘,\\\ gL ZL TV
Ot o Q™ @ A P~ 920 GNS4/
‘““‘“ “/1 uu(\/ke O

Fhumu <ot /u}

? ,%2 SCmAg s -G st cony "\.«0.7? WU :
AR LK CALQS A DL /\’u 2
tﬁ(}m»«\mﬁu.mk /’){\}A \Qm\ymm&\u A K
% A ’P"\ /Wl&f'fkjtﬁu > 9\, Sena A m\fz‘ago 98 \\
— %—’;‘"\ 2o M(gﬁnu TaE Qfe i\ 3292 FO

Coass Ty # Luewnd Oy-er J\cx¥ 72 ST N C/MJ,_)_«(\'\\QNA
S 1\

e asel Yo L—Jﬁ"ML // Q/)"”(j (LA canDn
onmbx’ S"thw ¥/ —/-\5,»&:@ 205 <W7 L7 )t
« pwé‘-\,um howyaran oo ’a}‘ .y D)2
i al AR b 'YY\/LC_\&& (
r /\M RS P (G Y aen Qo 2% e " S
fou.nff’lf dBkansn 2o I7LL: (R R e
_ LU gl 06 Fare »;gthpwm 2 )m»ramu

5! A2 orzmxur\,\%
M:I"”C’:\\k : By W L iﬂwmwﬂ ”vt
Qe R 49 S oo Jih nw-»ﬂww tsv

o niel, » L d A Dl ek vt
=" WA /e ae yaaI SIS0 FA_ w.mw, v ety "'")'ff"y;' o o o St
Tk armenss 4t OO pruaa MiSLLl Loy Gapy v “"7'1\'\ o s el
*Asimf%w“jﬁf\-ﬂ” A (g T otis B, ”/ “ % -‘r/«g
e A e iR, 25

Figura 14558

N3do possuimos mais documentos que testemunhem outros contactos directos com as
enormes figuras da literatura do seu tempo; todavia as linhas escritas por Barbosa Machado
provam que o 5.2 conde da Castanheira foi um homem de letras fora do comum, muito
apreciado pelos seus coevos. Essas multiplas convivéncias e leituras empreendidas pelo 1.2
conde de Castro D’Aire conduziram-no a reflexdes e sinteses expressas com imensa erudicdo

na elaboracao do seu Borrador. As inUmeras notas da autoria do 5.2 conde da Castanheira

657 Vide Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212. Sobre a referéncia feita por Diogo Barbosa Machado a obra La fama
austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador, Ferdinando Segundo da autoria de José Pellicer de Ossau
Salas y Tovar veja-se documento [em linhal:
http://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633212.html. Nas paginas 5 e 6 de
La fama austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador, Ferdinando Segundo, 1é-se o seguinte,
relativamente aos titulos e cargos do 1.2 conde de Castro D’Aire: «lInscripcion Dedicatoria / AL / llustrissimo, y
Excelentissimo Principe / DON ANTONIO DE ATAYDE / Tercero del Nombre Quarto Conde de la Castanheyra, y Primero / de
Castro de Ayro sefior de las villas, de Po- / uos y Chileyros, y Mayorazgo de laFoz: Al- / calde mayor de las villas de
Guimaraés y, / Colares; del Consejo de Estado de su Ma- / gestad Gentil hombre de su Boca: / Mayordomo de la Reyna Ca-
/ tolica Nuestra Sefiora. / Asistente continuo / Al gouierno de la serenissima Princesa Mar- / garita de Saboya Duquesa de
Mantua; / Presidente de la Mesa de conscien- / cia y de Ordenes en el / Reyno de Portugal / Comendador / De Longroiva,
san Salvador de Valdreu, y / santa Maria de Satao en la Orden / de Christo Hauiendo ocupado antes / los Puestos / De
Coronel de Vno delos Tercios de la Mi- / licia de Lisboa: Capitan mayor de la de entre / Duero y Mifio Frontero Mayor de la
Cos- / ta y Coutos de Alcobaga: / Capitan General de la armada del Consulado / Capitan General de las Naos de la / India
Oriental: / Capitan General perpetuo de la Armada / Real de Portugal. / Governador de la armada Real de Espafia / por el
Rey Nuestro Sefior, / Su Presidente en las Cortes del Reyno / de Valencia. / Su Embaxador Extraordinario en / Alemania, y
Vngria / A las Magestades Cesarea y Apostolica / De la junta de Pernambuco en / Madrid. / Y Governador del Reyno de
Portugal.» A publicacdo desta obra data de 1641, ano em que D. Antdnio de Ataide foi preso por se suspeitar da sua ligagdo
com a casa dos Habsburgos.

658 {Jltimos versos de Lope de Veja. Cf. documento [em linha]: http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-

obra/biografia.

197


http://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633212.html
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia

que apresentamos na transcricdo da Poética possibilitam observar o discorrer do
pensamento de Ataide e a forma lucida e alicer¢ada como sustentava as suas doutrinas.

O autor dividiu a sua obra em diversos capitulos que ocupam um total de sessenta e
trés folios. Comeca a sua exposicdo com o titulo «Da origem E nome da Tragedia E sua
definicdo / E partes /.» As ideias patentes sdo sempre apoiadas em autoridades da

Antiguidade greco-latina, do Renascimento e do periodo ja denominado de Maneirista®®,

659 No documento [em linha]: https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo apresenta-se o seguinte significado para o termo
Maneirismo: «Forma de arte que se desenvolveu na Italia, depois na Europa, no século XVI, sob a influéncia dos grandes
mestres da Renascenga.» No Diciondrio do Portugués Atual — G — Z da autoria de Houaiss et al. (2011): 1513-1514, define-
se maneirismo da seguinte forma: «maneirismo s. m. (s XIX) 1 ESTET HIST.ART estilo e movimento artistico europeus de
retomada de certas expressdes da cultura medieval que, aprox. entre 1515 e 1610, constituiram manifesta reagdo contra os
valores cldssicos prestigiados pelo humanismo renascentista 2 HIST.LIT tendéncia literaria que precede o estilo barroco e
com ele possui algumas afinidades, caracterizada, entre outras coisas, pela presenc¢a, esp. na prosa e na poesia, da
melancolia, de uma visdo pessimista do mundo, do sentimento de incerteza que abala os alicerces dos idedrios humanista e
antropocéntrico 2.1 adesdo exagerada ou afetada a um determinado estilo artistico ou literario [...] + ETIM maneira + -
ismo.»

Isabel Almeida (2001): 1082-1084, afirma o seguinte acerca deste periodo literdrio: «LITER. O termo foi usado
pejorativamente, sobretudo a partir de meados de Setecentos, para referir a pintura quinhentista marcada pelo cultivo da
“maneira”. No séc. XVI esta palavra valia como designagdo de um comportamento social elegante e requintado, mas
também significava um estilo préoprio ou de conjunto, e “maneirista”, era epiteto do criador empenhado na concretizagdo
da sua “ideia” ou na habil imitagdo de um modelo. S6 o desagrado das geragGes seguintes pelas obras assim concebidas
(julgadas afectadas, decadentes e sem valor) fez virar contra elas e seus autores uma expressdo que comegou por nada ter
de ofensivo.

Levadas por estudiosos germanicos, as primeiras investigagGes construtivas sobre patrimoénio durante longo tempo
depreciado datam do inicio do séc. XX, surgindo como um desenvolvimento do trabalho da escola de Viena, em finais da
centdria anterior. K. H. Busse, em 1911, e, ao longo da década de 20, W. Pinder, W. Weibach, H. Kaufmann, N. Pevner, W.
Friedlander ou M. Dvoradk, revisitaram Michelangelo e procederam a uma revaloragdo do legado de figuras como Pontorno,
Parmigianino, Tintoretto, El Greco, ou os mestres de Fontainebleau, reconhecendo-lhe uma linguagem formal reveladora
de acentuada fantasia e subjectividade, ou mesmo, segundo notou W. Friedldnder, de anticlassicismo: alteragdo das formas
naturais e das proporgGes, predileccdo pela linea serpentinata, desobediéncia a perspectiva linear, comprazimento em
contrastes cromaticos.

A deliberada rejeicdo de canones estabelecidos, a rebeldia face a regras estipuladas, caracterizaram essa “maneira”,
acompanhada, ndo por acaso, de um llcido esforgo de legitimagdo tedrica, como mostrou E. Panofksy, em 1924, num
estudo sobre os fundamentos filoséficos e metafisicos desta arte que buscava a tradugdo de um disegno interior e que se
considerava, a luz de certo aristotelismo, mas sobretudo de um vivo neoplatonismo, o fruto de um acto quase demiurgico
onde cabia ao artista o papel de intérprete de um periodo divino e superior. Preterida a natureza (ou o dever de a imitar),
privilegiava-se, o espirito, que em Deus tinha seu reflgio; orgulho e euforia, mas também, contraditoriamente, sentimentos
de pequenez e tristeza podiam caber neste conceito — lembrou Panofsky. A sua opinido conjugava-se com a de M. Dvorak,
que, ocupando-se particularmente de El Greco, viu no M. a manifestacdo de uma intensa inquietude espiritual, a expressdo
de uma cultura fustigada por um atormentado sentimento de crise.

Na Europa ferida pelo conflito mundial de 1914-1918, abalada por uma transformacgao de valores de que o expressionismo,
o surrealismo e o pensamento antipositivista eram inequivoca prova, compreende-se a ten¢do dada aquele fenémeno: em
boa medida, ela correspondeu a uma projec¢do, no passado, de questdes que agitavam o presente. Contudo, ndo se
resumiu a uma moda efémera, antes constituiu o principio de um longo e por vezes enredado percurso, em que se
destacaram, entre muitos outros, criticos como A. Hauser, que a partir da década de 40 tentou contextualizar a arte
maneirista, relacionando-a com grandes questdes que assinalaram o séc. XVI (da revolugdo copernicana até as guerras,
lutas e atritos que ensombraram a Europa; da Reforma até as transformagdes sociais, econdmicas e politicas entdo
ocorridas); G. Hocke, que, ja na década de 50, investigando o que designou por concepgdo labirintica do mundo, reuniu
informagdo estimulante sobre o gosto maneirista pelo estranho, o fantastico, o irracional, nele descobrindo uma
surpreendente modernidade. J. Sherman, que nos anos 60 preferiu sublinhar o caracter artificioso e aulicista desta arte
(como G. Weise nela identificaria certa revivescéncia de um gético tardio), insistindo na necessidade de a enquadrar na sua
época e nos parametros que condicionaram a sua realizagdo.

Longe de ser 6bvio, este processo envolveu polémica, chegou a ser apodado de confuso e desorientador, mas acabou por
ganhar firmeza e, pouco a pouco, a reflexdo abrangeu a escultura, a arquitectura, a decoragdo, a musica. Investigagdes
pormenorizadas, de ambito nacional e regional, vieram proporcionar analises mais seguras e permitiram melhores sinteses:
tornou-se possivel aceitar a intrinseca diversidade do M. e perceber que, muito embora com desfasamentos cronolégicos,

198



https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo

culminando num caldeamento entre a estética moderna sua coetdnea e o que de adequado,
segundo a sua balizada opinido, havia nos autores cldssicos. O seu ideal estético de
Renascimento tardio pode assim mesclar-se com as novidades da critica coeva e conceber
sem impetuosidade novas orientagdes. A defesa da épica camoniana é disso exemplo e de
capital importancia para a percepcao do poeta e da poesia, numa independéncia de
pensamento que sempre o caracteriza e que provavelmente tera marcado de certa forma a
sua intervencdo no debate estético do Portugal e da Espanha de Quinhentos e Seiscentos.
De certa forma pressente-se, na escrita da sua Poética, uma revelacdo de uma cultura
fustigada por um angustiado sentimento de crise nacional. Por isso, havia que imortalizar os

grandes autores «da pequena casa lusitana» e principalmente o génio de Camdes®®. Ainda

faz parte da histéria da arte europeia; formou-se um conceito estilistico-periodoliguo, com seu campo préprio — aquele que
as categorias de renascimento e barroco (entre as quais se situa) se mostravam insuficientes para abarcar.

Convém ndo esquecer que sO a partir dos anos 50 este labor se alargou ao dominio da literatura, beneficiando de um
entendimento mais claro e preciso da nogdo de barroco. Dvorak havia esbogado, é certo, logo na década de 20, pontes
entre a arte figurativa de que se ocupava e obras de escritores como Rabelais, Tasso, Cervantes ou Shakespeare, abrindo
vias [que] Hauser ndo deixaria de explorar. Contudo, e ainda que a sua proposta nao tenha vingado, ficou a dever-se a E. R.
Curtius, em 1948, o impulso decisivo para que se ampliasse a discussao.

Curtius definiu o M. como uma categoria universal e transtemporal, em ciclica alterndncia e complementaridade com o
classicismo (seu oposto), ao passo que se veio a privilegiar uma perspectiva historicizada do problema. Os dados, porém,
estavam langados, e trariam resultados fecundos. Admitir a pertinéncia da no¢do de M. na literatura exigiu uma cuidada
conversdao de elementos ja apurados no conhecimento das artes plasticas, e obrigou ndo sé a reapreciagao de textos
conhecidos como a recuperagdo de muitos, muitos outros caidos em profundo abandono.

Em Portugal, nos anos de 1961 e 1965, Jorge de Sena defendeu com arrojo a necessidade de assimilar este conceito,
advogando que tal seria o meio para entender autores injustamente postergados, vistos como espurios ou sombras
menores de Camdes. Pela mesma época, Helmut Hatzfeld e Kurt Reichenberger ensaiavam releituras de obras camonianas
a luz da nova problematica. Seria, no entanto, V. M. Aguiar e Silva a aceitar o repto langado por Sena, dedicando parte da
sua tese de doutoramento ao estudo do M. na poesia lirica portuguesa. Entre os méritos deste trabalho ndo se contava
apenas o de reavaliar um acervo ignorado ou por preconceito descurado: — a adopg¢do de uma perspectiva que permitia
compreendé-lo em plenitude (sem ser como degenerescéncia do barroco) ficou associada uma ardua investigacdo
filoldgica, pois muitas das obras permaneceriam mss., dispersas numa tradigdo cadtica que tornava dificil (e ainda torna, em
muitos casos...) a atribuicdo de autoria e a fixagdo dos textos, ndo raro indevidamente inclusos em ediges camonianas.
Continuam a faltar estudos que permitam uma ideia globalmente nitida deste fendmeno no nosso pais: ha que investigar
demoradamente diversos géneros (teatro, elementos da ficgdo narrativa, emblemiética, oratdria, etc.), onde relagdes entre
literatura e as outras artes. Mas se imperfeito deve considerar-se o retrato do M. de Portugal, os seus contornos estao
tracados e balizas cronolégicas ja foram apontadas: entre 1560 e as primeiras décadas do séc. XVII. Entendendo tais marcos
com a flexibilidade que o bom senso e a prud~encia recomendam, poderemos dizer que maneirista serd, ao menos em
partes da sua obra, Camdes, juntamente com outros autores, por vezes manifestamente devedores do seu exemplo.
Contem-se, pois, num rol aberto, Fr. Agostinho da Cruz, André Falcdo de Resende, Baltasar Estago, Diogo Bernardes, Diogo
Mendes Quintela, EI6i S& Souto Maior, Ferndo Alvares do Oriente, Ferndo Correia de Lacerda, Ferndo Rodrigues Lobo
Soropita, Francisco Rodrigues Lobo, Jorge Ferreira de Vasconcelos, Luis Pereira Branddo, D. Manuel de Portugal, Martim de
Castro do Rio, Pedro da Costa Perestelo, Vasco Mousinho Castelbranco.»

Sobre a origem e difusdo do conceito de maneirismo e barroco veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1983): 437-502. Observe-se
ainda Anibal Pinto de CASTRO (1984), «Os cddigos poéticos em Portugal do Renascimento ao Barroco: seus fundamentos,
seus conteudos, sua evolugdo» in Separata da Revista Universidade de Coimbra, vol. 31. Coimbra, Coimbra Editora, pp. 505-
532.

660 D, Antdnio de Ataide e muitos membros da sua familia fizeram jus as ideias expressas na estrofe 14 do Canto VIl de Os
Lusiadas: « Mas entanto que cegos e sedentos / Andais de vosso sangue, ¢ gente insana! / N3o faltardo Cristdos
atrevimentos / Nesta pequena casa Lusitana: / De Africa tem maritimos assentos, / E na Asia mais que todas soberana, / Na
quarta parte nova os campos ara, / E se mais mundo houvera, |4 chegara.»

199



gue de forma muito indirecta, intui-se também pela leitura do seu Borrador a consciéncia de
que ‘Portugal’ poderia vir a tornar-se num império linguistico-cultural®®?,

D. Antdnio de Ataide defende em tragos gerais uma poesia que tivesse em conta as
regras propostas por Aristoteles e Horacio, preceitos que o poeta deveria desenvolver de
forma adequada no sentido de deleitar e instruir o ‘receptor’. Por isso, afirma no fdlio 9 da
sua Arte Poética «que o fim da poesia he deleitar». Da leitura da sua obra depreende-se que
os grandes autores lusos seus coevos haviam seguido os preceitos poéticos do Estagirita e do
Venusino, bem como o ideario literdrio dos grandes mestres italianos do Cinquecento.

Importa clarificar e enfatizar o seguinte: aquilo que apelidamos de poesia ndo nasceu
apenas como prazer, mas como utensilio e como acg¢do, que provoca prazer, pela mimese,
segundo Aristdteles, o que pode, alids, deduzir-se da etimologia do verbo grego que deu
origem a palavra: poiein que significa fazer®?, Nasceu também como imitacdo, no sentido
que lhe outorgou Aristételes, na sua Poética.

Soube-se sempre que a poesia, pelas suas particularidades e cddigos préprios, possui
uma mais-valia educativa insubstituivel, podendo amplificar, desde idades temporas
processos peculiares de percepcdo, de deleite estético, de criatividade e de transformacao
de sensibilidades. Estamos de facto perante um modelo de texto literario que, se nao for
convenientemente observado no plano pedagégico-didactico, estabelece, na optica de
muitos autores, uma preeminente forma de estimulo nos dominios cognitivo e afectivo.

D. Antdénio de Ataide percebeu claramente o valor e as dimensdes das multiplas
grandezas da poesia, porquanto, se articuladas e coerentemente propostas e desenvolvidas
podem conduzir a reflexdo; o cardcter inerente a prépria linguagem possibilita-nos através

de honesto estudo levar a um progressivo e desenvolto dominio da lingua e da sua estrutura

661 D. Ana de Lima e Ataide, 7.2 condessa da Castanheira e neta do autor em estudo, casou com um herdéi da Restauragdo,
Simdo Correia da Silva, (vide nota 100 deste trabalho) que se correspondeu com o Padre Antdnio Vieira, o grande criador da
utopia do quinto império do mundo. Acerca desta ligagdo epistolar, veja-se J. Lucio de Azevedo (1997), Cartas do Padre
Antdnio Vieira. Lisboa. INCM. Talvez houvesse no ethos portugués de D. Anténio de Ataide o sentimento objectivo de
restituir a esperanga as elites e a um povo inteiro. Cf. nota 190 desta tese. Observe-se também os félios 31v. a 32v. do
Borrador, onde se faz o elogio da lingua portuguesa e se atenta para as «grandezas de Lisboa.»

662 Afirma Paula Santos 2009: 19 que o termo «Poética cuja etimologia deriva de “poiein”, que em grego significava fazer ou
produzir, aparecia ja desde Aritételes dependente da Retdrica, sobretudo no que reporta a elocutio, deixando de produzir
uma reflexdo propria e adequada sobre as necessidades e capacidades especificamente ficcionais da linguagem da poesia e
sofrendo, por isso, um processo de retorizagdo (cf. Antonio Garcia Berrio e Teresa Hernandez Fernandez, La Poética:
Tradicion y Modernidad, p. 11). De acordo com a tradigdo medieval, esta associagdo mantém-se, uma vez que a Poética se
encontra integrada numa disciplina mais ampla, a Gramatica, da qual também faz parte a Retdrica (Jeronimo Cardoso
confirma-o na Orag¢do de Sapiéncia proferida em louvor de todas as disciplinas, citada por Anibal pinto de Castro in “Os
codigos poéticos em Portugal do Renascimento ao Barroco. Seus fundamentos. Sua evolugdo”, p. 507, n. 9: “Ex hac
disciplina Grammatices, quae Rhetoricen et Poeticen complectitur”.)»

200



e a um processo gradual de observacao acerca do ludico, a reflexdo da fruicdo da leitura
essencial ao exame e ao comentario. Isso verifica-se por exemplo quando nos apresenta no
fl. 31 o capitulo «dos episodios ou ornamentos», ou no fl. 34 o «Capitulo das palauras
propias / E <das> [transferidas ?]°63 /.» O preceptista luso percebeu tal como nds hoje, que a
poesia exige dos mestres, dos espectadores ou dos leitores uma intensa e continua
formacao, a fim de que se adquiram competéncias; tal designio (per)formativo e educativo
na época do 5.2 conde da Castanheira destinava-se primeiro a autores e mestres,
encontrando nos discipulos, nos espectadores e nos leitores em geral, os ultimos
usufruidores desse decurso e, no fundo, do vigor dinamizador do aprendizado que a poesia

constitui.

2. DA ORIGEM E NOME TRAGEDIA E SUA DEFINICAO E PARTES

D. Antdénio de Ataide ocupa os primeiros dezassete folios, do Borrador de huma arte

poetica que se intenta/ua escrever na teorizacdo da poesia dramatica. No fl. 1, cita Luis

Vives, discursando acerca da origem do nome e do género tragico bem como a sua definicao
e partes. O 1.2 conde de Castro D’Aire relaciona a génese da tragédia com os «os lauradores
gregos fazendo sacre/ficios a Baccho pola nouidade do anno» que naqueles antigos tempos
comecava na Primavera, altura em que se realizavam as Dionisias Urbanas®®. Na sua opinido
os rusticos «canta/udo muito» e a isso chamavam «Tragedia ou [...] trago pala/ura grega que
quer dizer bode o qual recebia o uen/cedor em premio E preco da Victoria ou ®°<do jarro de
uinho> / com que se untaudo os rostos nestes actos / as quais fezes em grego se dizem
trig<i>as <E dahi tragedia.>» Esta é a hipdtese etimoldgica que ‘inventa’ para o termo
tragédia. De seguida liga este vocabulo a ‘fabula’ e cita Hugo de S3o Victor®®® para justificar
as suas ideias: «E dahi tragedia> Hugo / de S3o Victore escreue que a enuencdo das fabulas /
atribuem alguns a Alcman.»

Todavia, opinavam outros que «o primeiro inuentor das tragedias foi Thepis

<Ateniense.» N3o tinha certezas D. Antdnio de Ataide quanto a invencdo do termo. Todavia

663 Riscado: «E nouas».
664 Cf. M. H. da Rocha Pereira 71993: 339 e ss. Veja-se igualmente Poética 1449a 1-15.
665 Riscado: «das feses do uinho das uendimas».

666 Vide Hugo de S&o Vitor (em francés: Hugues de Saint-Victor; 1096 — 11 de fevereiro de 1141) foi um filésofo, tedlogo,
cardeal e autor mistico da Idade Média.

201



ndo estava longe do que hoje é a verdade, pois «desde c. de 534 a. C., quando Téspis venceu
a primeira competicdo de poetas tragicos, que o drama nos aparece como uma
manifestacdo do culto dionisiaco®”’.»

Depreende-se igualmente a relevancia que atribui ao género tragico, pois deve ter tido
consciéncia de que a centuria de Péricles teve a mais elevada manifestagao literaria na
tragédia®®. Alids, essa circunstancia também n3o terd passado despercebida as palavras do
comentador como se pode deduzir pela importancia que atribui a este género com o qual
abre a sua Arte Poética.

Declara que «platdo falando da sua Republica Ateniense dis / que a tragedia he
antiquissima E que ndo foi inuencdo de / Thepis ou phrinico porque he muito mais antigua
naquela / cidade®®®.» Ou seja, o preceptista luso possuia a perfeita no¢do de que com Téspis
(actor contempordaneo de Sélon) estamos numa época muito antiga, arcaica em que
paulatinamente os «rusticos, como per ostentagdo se / comecgardo a ordenar uersos no
principio poucos E incultos / despois mais <em numero e milhor> polidos.»

Sobre as origens dos dois grandes géneros dramaticos afirma Aristoteles 1449a:

«Quando a tragédia e comédia apareceram, dos que se dedicavam a cada uma destas espécies
de poesia, de acordo com a sua propensao natural, uns tornaram-se poetas cdmicos em vez de autores
de iambos, e outros poetas tragicos, em vez de de autores épicos, pois que estas formas eram melhores
e de maior mérito do que as anteriores®”%.»

Segundo F. Cornilliat & U. Langer, a convivéncia da Poética de Aristdteles faz com que
0s poéticos do Renascimento posicionem os géneros dramaticos (singularmente o género
tragico) no coracdo dos seus discursos sobre a poesia — enquanto os poetas (principalmente
na segunda metade do século) esforcam-se por os fazer renascer: obras antes de mais
sabias, tragédias de escola cujo sucesso crescente se reflecte nas ambicdes académicas,
impondo as formas hibridas que produzem Guarini, Calderén ou Shakespeare, e forcando a

teoria a colocar a questdao do publico; assim sendo, se 0 modelo de Aristételes revela aos

poucos essa coeréncia estrutural, a retérica é mais do que nunca utilizada para ai determinar

667 A este respeito, afirma M. H. da Rocha Pereira (71993), op. cit., 355: «desde c. 534 a. C., quando Téspis venceu a primeira
competicdo de poetas tragicos, que o drama nos aparece como uma manifestagdo do culto dionisiaco.
Com Téspis (contemporaneo de Sélon) estamos na época arcaica.»

668 |dem, Ibidem, p. 376.
669 \Vide Poética 1449a.

670 \Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., 44.

202



os possiveis efeitos (referindo assim os velhos pares docere/delectare ou utile dulci de
psicanalisar a catharsis). A posi¢ao tedrica dominante concedida no drama faz entrar os
problemas do espectdculo no campo da doutrina, que o préprio Aristételes controlava
rigorosamente. Mas o seu efeito imediato ndo era mais do que posicionar a poesia e a
poética no terreno privilegiado da narracdo e da verosimilhanca, terreno que somente a
epopeia pode disputar nos géneros do teatro.

Acrescentam os autores supra citados que o debate dos géneros épico e tragico
consagra ou prolonga aquele que carrega a questdo da varietas e da uniformidade do
poema. A comédia sendo prisioneira das regides baixas, a tragédia é normalmente,
compardvel com a epopeia, capaz de fascinar pela nobreza e riqueza da linguagem, pela
mobilidade dos episddios, o cardcter universal da matéria®’®.

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever preenche os primeiros

dezassete fdlios na teorizacdao da poesia dramatica e pela sua leitura verificamos que existe
um desfasamento entre o que é dito nos textos tedricos sobre a comédia e a tragédia e os
preceitos colocados na realidade em pratica na concepgao de pecas literdrias. Depreende-se
assim que uma coisa seria a teoria outra o gosto dos publicos. Tal facto leva D. Antdénio de
Ataide a apresentar a teoria propagada por Aristételes acerca do teatro grego como modelo
de bom gosto, propde as regras estipuladas pelos classicos como exemplos a seguir e
censura todos os modernos que nao as acompanhavam.

D. Anténio de Ataide proclama directamente a imitacdao dos classicos como um
preceito a seguir®’2. Atentamos que é um adepto das ideias de Marco Girolamo Vida; para o
autor italiano «pensamento, estilo, palavras, imagens, tudo deve ser imitado dos classicos.»
Declara ainda o humanista de Cremona: «a primeira forma concreta de imitar os antigos que
Vida aconselha é uma das que ele proprio utiliza com muita frequéncia, que consiste em

imitar as ideias e as palavras, alterando apenas a ordem destas®’3.»

671 \Veja-se Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 146.

672 Afirma o autor em estudo: «se 572quer escreuer cartas de // [fl. 17v] molheres resentidas E enamoradas De seus /
ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a uerdade que parece que estais uendo o a/contegimento e ndo
alego a lauoura nas georgi/cas os epigramas em marcial as satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca / per me
ndo alarguar E porque bem he que ndo par/ticularise as excelengias dos latinos, pois deixo / luis de Cam&is no herdico
francisco de sa no lirico / Dom manuel de Portugal 672<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum / dos antiguos
uencerio E poucos ygualardo / asi que he a primeira obriga¢do do poeta a imita/¢do [...].»

673 Cf. Arnaldo M. Espirito Santo 1990: 114-115.

203



No final do fl. 1 e no inicio do fl. 1v para definir tragédia, Ataide apoia-se em
Diomedes, Aristételes e Teofrasto. O preceptista luso segue assim os principios aristotélicos
(1448b 24-27) de que a poesia se dividiu de «acordo com o caracter de cada um: os mais
nobres imitaram acgdes belas e ac¢des de homens bons e os autores mais vulgares imitaram
accbes de homens vis, compondo primeiramente sétiras®’4, enquanto os outros compunham
hinos e encémios®’>.»

Para Ataide ha uma ligacdo directa entre a matéria tragica e a poesia herdica, porque
segundo Aristételes (1447 a 13) «a epopeia e a tragédia, bem como a comédia e a poesia
ditirambica e ainda a maior parte da musica de flauta e de citara sdo todas, vistas em
conjunto, imitacdes®’®.» Mais a frente o Estagirita declara em (1449b 9) que «a epopeia
segue de perto a tragédia por ser também imitacdo, com palavras e ajuda de metro, de
caracteres virtuosos®”’.»

D. Antdnio de Ataide declara que a tragédia é uma das artes miméticas, pois imita

acdes humanas e especifica os meios usados pelos poetas:

«Diomedes define a tragedia Huma recopilacdo / de fortuna Heroica em casos adversos; Esta
definicdo / se conforma tambem com theophrasto. Mas <se> qui®’8<sermos> // [fl. 1v] seguir Aristoteles
679 define asim: Tragedia / he huma imita¢do de acg¢do llustre, absoluta, e que tem grande/za { Scaligero
Livro 1 Capitulo 5 em / [...] esta definicdo inter/[...] a sua dizendo que he / [...] imitagdo per accois de /
[...] fortuna, define in/dice, stilo graue E me/[...] em uersos / } [...]**<de modo / que> por elle <se
entende> huma composic¢do ou imitagdo de accdes que comege / por felicidades e acabe por infortunios
e esta ja tdo introdu/zido este costume que errard o poeta que fizer huma trage/dia sem estes termos. E
asi a de ter choros mortes / perturbacois, heroes Reis palauras atrozes cousas / grandes e fins funestos.
pedio el rei Archelao ao poeta euripides que fizesse delle huma %1<Tragedia>, / respondeo o poeta que
rogaria aos deoses que nunca ao / Rei acontecese cousa propria de Tragedia, que/ria dizer triste e
infausta.»

A nogao de mimesis “imitagao” é introduzida nas primeiras consideragdes sobre a

origem da tragédia serd uma ideia constante ao logo de todo o manuscrito. Tal como em

674 Sobre a satira como sub-género literdrio Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 154-155.
675 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., 43.

676 |dem, Ibidem, p. 37.

677 |dem, Ibidem, pp. 46-47.

678 Riscado: «remos».

679 Riscado: «o qual a».

680 Riscado: «porque en/tende se».

681 Segue-se uma palavra riscada.

204



Aristételes ou em Hordcio para o 5.2 conde da Castanheira a mimesis encontra-se na

tragédia, na comédia e também na epopeia.

«%82furor poetico agora acrecentamos com Aristoteles / ou com o que delle se colige que <o
efeito deste furor> / he huma imitacdo porque dis elle que a epopeya / Comedia Tragedia E®*
ditirambica®> / E todas as mais poesias ou sejdo pera can/tar ou pera referir conuem nisto que he serem
todas / imitagdo ainda que diferem no modo E em outras / cousas que adiante diremos asi que parece
sera / ®®<boa descripsdo> da poesia dizendo que he huma imita/¢3o <[da ac¢do ?]> exprimida com
887<peso conta> E medida %®{ por huma uniuersal / idea contia em / faculdade me/trica jacobus /
[falemias ?] folio / 105 / } A qual procede / de hum furor poetico <cujo fim he ensinar deleitando> Diguo
imitagdo porque nenhuma / outra ®®<primeira> obrigacdo tem o poeta que imitar per/feitamente o que
escreue em seus uersos se trata / Como Dauid de hum penitente descreue lo com todos / os requesitos
necesarios como o elle faz®° / de modo que pareca E asi seja que n3o aja na/quela materia mais que
dizer se trata huma / conquista <®huma tormenta hum [...] de capitais E o mais a isto tocante>
descreue lo como Vergilio que asi / pinta <todos> que parece ao que ele que esta presente / a tudo E ao
que alguma hora se uio naqueles / tranzes®®?<n3o so |he parece que> n3o exprimentou cousa que ali
ndo ache mas cuida que / %3<se torna a uer no mesmo> se ®**quer escreuer cartas de // [fl. 17v]
molheres resentidas E enamoradas De seus / ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a
uerdade que parece que estais uendo o a/contegimento e ndo alego a lauoura nas georgi/cas os
epigramas em marcial as satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca / per me n3o alarguar E
porque bem he que ndo par/ticularise as excelengias dos latinos, pois deixo / luis de Camdis no herdico
francisco de sa no lirico / Dom manuel de Portugal ®°<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum
/ dos antiguos uencerdo E poucos ygualardo / asi que he a primeira obrigacdo do poeta a imita/¢do
porque a de imitar a tormenta de modo que / os uersos o parecdo os conceitos as ponderacois / e tudo
uos faga ir asi em tormenta que com/pita com os efeitos da mesma tempestade / %*a de imitar antes
competir com a natureza / descreuendo hum prado de boninas regado / de uarias correntes de agoas
asi crista/linas asi quebrando de pedra em pedra / que parega que esta criando o mesmo prado / diante
dos olhos %7.»

682 Na margem esquerda do félio: «(poetica)».
683 Riscado: «isto que he reduzir».

684 Riscado: «[coriem ?]».

685 Riscado: «conuem toda».

686 Riscado: «bem definido».

687 Riscado: «conta».

688 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pela letra A.

689 Riscado: «mayor».

690 Na margem direita do félio: «ps. 50».

691 Riscado: «E hum naufragio»

692 Riscado: «que».

693 Rscado: «ache».

694 Riscado: «trata».

695 Riscado: «no deuino E seu [...] / [...] o primeiro Conde do [...] se nos p».
6% palavras entrelinhadas riscadas.

697 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pela letra A.
Na margem esquerda encontra-se uma anotagdo riscada: «de discr. Adu[...] et ami».

205



Por este exemplo se vé a grande importancia do conceito de mimesis. Vamos
encontrd-lo na parte dedicada sobretudo a tragédia sua origem e definicdo, no comeco do
Borrador. Tal como o Estagirita também Ataide estatui que as personagens o devem fazer
com elevagao e na necessidade das obras terem uma certa extensao. Refere o 5.2 conde da

%8 por formas diferentes

Castanheira que a tragédia devera ter uma linguagem embelezada
em cada parte. Mais tarde requer o mesmo para a epopeia.

Na tragédia fala-se de ac¢do e na comédia de narracdo o que prova que Ataide
conhecia bem a distingdo entre os dois conceitos. O autor do Borrador passa de imediato
para as partes constitutivas da tragédia, que sdo seis, na linha da Poética de Aristteles®®. A
sua colagem ao discurso doutrindrio do Estagirita continua quando aborda as partes que
compdem o género tragico: «Aristoteles constitue / a tragedia de seis partes segundo as
quais se dis tra/gedia: fabula, costumes, dic¢do, senten/ca, apparato, melodia’®.» A fabula
deve entender-se em Ataide, tal como na Poética de Aristételes como “argumento”, quer
dizer, como o conjunto de sucessos ou momentos essenciais da ac¢do imitada no poema’o%,
Quanto a composicdo poética ou dos versos, deve ser entendida como o processo mediante
o qual o poeta constréi a fadbula ou argumento da sua obra. Segundo Valentin Yebra a
composicao poética, em Aristdteles, tanto pode ter como objecto uma tragédia como uma

epopeia, uma comédia, etc.”%2. Ataide parece partilhar esta posicdo, pois é necessario na

composicao utilizar palavras que expliquem a ac¢ao da fabula dramatica:

«fabula he a mesma / composicdo das cousas. 7{ donde scaligero Livro 1 / Capitulo 11 culpa
esta diui/sdo de Aristoteles porque / se a fabula he a mesma / composi¢do ndo pode ser / parte della
que o todo / ndo he parte de si mes/mo / } costumes s3o0’% aquilo segundo / 7% cuja acc3o [...] diccio / a

698 No fl. 4v. 0 1.2 conde de Castro D’Aire afirma que a tragédia ndo devera «ofender com palauras immundas».

693 A Poética de D. Antdnio de Ataide foi concebida do ponto de vista temético atendendo grosso modo a trés temas. O
primeiro é a origem da tragédia e de certo modo da poesia, o segundo da comédia e o terceiro da relagdo entre a tragédia e
a epopeia e a primazia que deve ser atribuida a esta ultima. A abordagem que faz acerca da composi¢ao da poesia e os seus
preceitos gerais, dos géneros dramaticos, as suas regras e histéria sobre a vocagdo e missdo do poeta aproximam-no de
Aristoteles e de Horacio. Cf. Alicia Villar Lecumberri (2013), op. cit., p. 19 e ss. Veja-se ainda a respeito deste assunto
Manuel Maiias Nufiez (2006), op. cit., pp. 47-48.

700 A esta premissa regressaremos mais a frente.
701 Cf, Valentin Garcia Yebra (31999), op. cit., 243.
702 |dem, Ibidem, p. 244.

703 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

704 Segue-se uma letra riscada.

206



composigdo dos uersos. <e explicacdo do sentido por palauras> sentenga he poder expli/car aquelas
cousas que quadrdo e he necesario / que se expliquem. Aparato e melodia sdo partes / da tragedia
representada e que ndo tocdo ao poeta sal/uo se dissermos que a melodia se entende daquela boa /
consonancia dos uersos que a de ter a tragedia mas / Aristoteles dis claramente que n3o he proprio do
poeta / porque a [vaidade ?] da tragedia 7% emquanto poetica ndo [...] // [fl. 2] como tambem dis que o
apparato he mais officio de 7% / armador ou "®<mestre sala> que de poeta 7°{ mas’*° [constano ?] / a
tragedia de sinco [...] / poeta representam o / Bailador, tangedor, e o [...] /dor, destes he o aparato /
tangedor o som do [...] / fazer momos e as [...] / cantando do represe[n]/te a ac¢do do poeta [...] /
inuengdo da materia [...]/ma, E ornato da dis[...] / jnuencdo he da cousa [...] / forma e modo de
repre/’*sentar [...] os uer/sos com suas figuras / Jnuencdo he de muitos [...] / como se dis em seu lugar
o / ornato ou forma pertence / a disposicdo a qual se[...]/ria conforme a cousa / }

Diz D. Anténio de Ataide que «Tragedia, que/ria dizer triste e infausta. Aristoteles
constitue / a tragedia de seis partes segundo as quais se dis tra/gedia: fabula, costumes,
diccdo, senten/ca, apparato, melodia. fabula he a mesma / composi¢cdo das cousas.» De
seguida o autor luso comenta que Escaligero ndo estava de acordo com Aristételes facto a que

j& anteriormente nos referimos:

«"2{ donde scaligero Livro 1 / Capitulo 11 culpa esta diui/sdo de Aristoteles porque / se a
fabula he a mesma / composi¢cdo ndo pode ser / parte della que o todo / ndo he parte de si mes/mo / }
costumes s30”*3 aquilo segundo / 7* cuja accdo [...] diccdo / a composicdo dos uersos. <e explicacio
do sentido por palauras> sentenca he poder expli/car aquelas cousas que quadrdo e he necesario /
que se expliqguem.»

Para o 1.2 conde de Castro D’Aire fabula parece significar argumento ou assunto.
Fabula no entender de Valentin Yebra deve entender-se desde o inicio da Poética (1447a 9)
como “argumento”, quer dizer, o conjunto de sucessos ou momentos da acg¢ao imitada no
poema’?>,

Diz-nos Ataide que

705 Riscado: «<qual>elle [...]».
706 Riscado: «ndo».

707 Riscado: «que / guia dangas».
708 Riscado: «guia de dangas».

703 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal #.

710 Rsicado: «tendo».
711 Entrelinhado encontra-se riscado: «Seneca Tragedia».

712 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

713 Segue-se uma letra riscada.
714 Riscado: «<qual>elle [...]».

715 Valentin Garcia Yebra (31999), op. cit., p. 243.

207



«aparato e melodia sdo partes / da tragedia representada e que ndo tocdo ao poeta sal/uo
se dissermos que a melodia se entende daquela boa / consonancia dos uersos que a de ter a tragedia
mas / Aristoteles dis claramente que n3o he proprio do poeta / porque a [vaidade ?] da tragedia "¢
emquanto poetica ndo [...] // [fl. 2] como tambem dis que o apparato he mais officio de 7*” / armador
ou "¥<mestre sala> que de poeta 7*°.»

Na verdade, a tragédia é uma acg¢do elevada e completa, dotada de extensdo, numa
linguagem embelezada por formas diferentes em cada uma das suas partes, que serve de
accdo e ndo de narragdo e que, por meio da compaixao e do temor, provoca a purificagao de
tais paixdes. Por ‘linguagem embelezada’ entendia Aristoteles que era a que tinha ritmo,
harmonia e canto e por formas diferentes haver algumas partes executadas apenas com
metros, de ritmo similar a fala do quotidiano (iambos), enquanto outras incluiam o canto
com suporte instrumental, o que designamos hoje por partes liricas’?’. Uma vez que a
imitacdo era realizada na opinido do Estagirita por pessoas que actuam, a organizacdo do
espectdculo serd necessariamente, em primeiro lugar, uma parte da tragédia; ulteriormente
também a musica e a elocucio, pois é através desses elementos que se realiza a imitacdo’?™.
Na verdade estas partes ndo ‘tocavam’ ao poeta, mas aos organizadores dos espectdculos. A
isso Ataide se refere quando afirma: «{ mas’?? [consta no ?] / a tragedia de sinco [...] / poeta
representam o / Bailador, tangedor, e o [...] /dor, destes he o aparato / tangedor o som do

[...] / fazer momos e as [...] / cantando do represe[n]/te a ac¢do do poeta [...]»

Afirmou Fernando Maciel Gazoni’?® (2006: 29) em relac¢3o a Poética que

«ndo deixa de ser interessante notar, entretanto, que a melodia (canto) esteja mal
integrada a estrutura da tragédia, destino similar ao do espectaculo. A melodia é classificada como um
hedusma, palavra traduzida como ‘ornamento’ mas que tem a mesma raiz de ‘prazer’ e seria vertida
mais propriamente como ‘tempero’, A ela cabe, na Poética, um destino similar ao do espectaculo. O
prazer que ele proporciona, assim como o prazer ligado a efeitos cénicos, deve dar lugar o prazer da
tragédia, aquele que provoca o medo e a piedade por meio da mimese, e que deve estar ligado as
acgdes.»

716 Riscado: «ndo».
717 Riscado: «que / guia dangas».
718 Riscado: «guia de dangas».

719 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal #.

720 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 47-48.
721 Cf, Poética 1449b 24-34. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 47-48.
722 Rsicado: «tendo».

723 Cf, Fernando Gazoni (2006).

208



Ou seja, a partir da reflexdo de Gazoni depreendemos das palavras de Aristoteles
bem como das de Ataide que o ornato e a disposi¢cdo’?* da tragédia do ponto de vista da
pragmatica representacional, embora provoquem catarse, ndo competem ao poeta, mas sim
a outros, pois segundo o perceptista luso a «/ inuencdo da materia [...]/ma, E ornato da
dis[...] / jnuencdo he da cousa [...] / forma e modo de repre/’?>sentar [...] os uer/sos com
suas figuras / Jnuengdo he de muitos [...] / como se dis em seu lugar o / ornato ou forma
pertence / a disposicdo a qual sel...]/ria conforme a cousa / }.» Ndo temos duvida que no
entender do Estagirita e de Ataide teria de haver na tragédia ritmo, harmonia, melodia,
musica’?®, tendo esta um sentido absolutamente claro, a fim de tornarem os enredos deste
género mais belos’?’.

Para Ataide tal, como para Aristdteles, deve a tragédia provocar compaixao e temor
para que o leitor ou o espectador possa dai ser levado a dinamica animica da catarse. Logo

no fl. 1 fala sobre as peripécias que o destino nos reserva:

«asi que a esta conuersdo ou permu/tagdo em contrario do que se uaj fazendo se / chama
peripecia. noticia (a que os latinos / cham3do [Aguitio ?]) he huma mudanca de ignoran/cia a
conhecimento pera amizade ou inimizade / daqueles que se determindo felices ou infelices. / E entdo
he mais formosa esta noticia quando / se faz tambem com 7?®<permuta¢do> como na tragedia’®® / o

724 Segundo Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 126, a invengdo € a primeira etapa da composi¢do do
discurso retdrico aplicagdo que é facilmente transportada para o plano poético. Segundo o projecto do poeta, trata-se de
descobrir matérias ou sujeitos aptos para fazer avangar este projecto de persuasdo. Os sujeitos mais aptos nem sempre
correspondem a veracidade histdrica. A invengdo, num sentido mais amplo, pode também suportar nas outras partes do
discurso, sobretudo a elocugdo, a escolha judiciosa das palavras e das figuras. A segunda etapa é a disposicao, a
organizagdo das coisas descobertas. A dispositio ou collocatio é sem duvida um dominio mais técnico que a invengao; a
disposi¢cdo ndo é muitas vezes tratada a ndo ser pelos poéticos. Na retdrica falada, distinguem-se claramente as quatro
partes de um discurso; o exodrdio, a narracdo (relato dos factos pertinentes), a prova e a peroragdo.

725 Entrelinhado encontra-se riscado: «Seneca Tragedia».
726 \Vide Poética 1449b 34-36. Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 35.

727 \Jeja-se Poética 1452a 11. Para Ataide era importante a existéncia de musica nas actividades dramaticas como se pode
verificar no excerto que se segue: «[fl. 2v.] se 7?’<representdo> mortes, tormentos, feridas e cou/sas semelhantes. asima
disemos as partes / da tragedia’?’ das quais con/uem usarmos como de formas. mas as partes em que / se deuide segundo
quantidade discreta sdo estas prolo/guo, episodio, exodos, choro. prologuo he sesta parte de tragedia antes da entrada do
coro. nesta / parte costumaudo os poetas antiguos dar huma / noticia de toda a tragedia. agora se mudou este / estilo e
serue de prologuo huma representagdo / 727 a que os castelhanos chaméo loas em que / fazem hum discurso conforme ao
engenho de cada hum / sem se acomodarem a tragedia E no cabo sempre / uem a concluir em pedir silencio E atencdo / E
loguo uem o coro ou musica. do episodio temos / dito em seu capitulo e na tragedia he huma parte / sua entre os choros.
exodo he aquela parte / da Comedia apos a qual ndo ha mais canto 72 nem choros. /» Da importancia da musica e do coro
falaremos com mais pertinéncia mais a frente. Sobre o «[...] peculiar na musica sacra portuguesa dos séulos XVI, XVII e XVII
observe-se José Maria Pedrosa Cardoso 2012: 101-122. Acerca da relagdo entre «as Linguas Classicas» e a musica atente-se
ainda em Maria do Céu Fialho 2012: 7-8.

728 Riscado: «peripecia».

725 Na margem direita do félio: «Seneca tragedia».

209



edipo quando o uelho ueo a consola lo e o edipo o / ndo conhecia ueo a descubrir se E a saber o
edi/po que elle era o que lhe auia dado a uida em menino / eis aqui a noticia a qual se fes com
73%permutacdo> / porque uindo o uelho para consolar o edipo E dar Ihe / nouas da suces3o do reino
resultou major ma/goa do mesmo o edipo E arrancar se a si mes/mo os olhos porque entdo conheceo
o incesto que / tinha cometido com sua maj perturbac¢do / he huma accdo mortal ou chea de dor como
quando // [fl. 2v.] se "*'<representdo> mortes, tormentos, feridas e cou/sas semelhantes.»

E possivel lobrigar na Poética, bases para uma tese intelectualista da catarse. E vidvel,
igualmente, divisar fundamentos para uma tese meramente emocional. Todavia quer um
extremo quer o outro sé se formam relegando para posicdes acessdrias componentes aos
quais o proéprio texto evidencia conceder acuidade. Resta a tragédia um ambito que coadune
essas duas vertentes. Como concilid-las é uma questdo que permanece ainda hoje em
aberto, apesar do espectaculo ser visto como uma totalidade, onde o texto, embora de
superior importancia, é mais uma base a ter em conta’32. Acrescente-se ainda que segundo

Fernando Maciel Gazoni

«Halliwell (2003) discute longamente a adequagdo ou ndo do conceito de catarse musical
apresentada em Politica VIII a catarse tragica. Ele defende que os trechos do corpus ndo sdo
incompativeis, e que a catarse musical, tal como tratada na Politica, ainda que suas propriedades ndo
possam ser transferidas ipsis litteris a tragédia, ndo obstante ndo devem ser desprezadas em se tratando
da catarse tragica’>3.»

Aristoteles na Politica VIII 1341b 32 — 40 relaciona o papel educativo da musica e ao
mesmo tempo todas as disposi¢cdes benéficas que esta permite como por exemplo a catarse,
afirmando que «a musica ndo deve ser aprendida apenas porque promove uma disposicao
benéfica, mas sim muitas; na verdade, o seu uso refere-se ndo so a pratica educativa como a
catarse; quando tratarmos da Poética explicaremos com mais clareza o que entendemos por

734

catarse que aqui empregamos de modo simples’3*.» Sabemos pelo Estagirita que os antigos

pensadores da antiguidade grega admitiam «a distincdo das melodias de acordo com o

730 Riscado: «peripecia».

731 Riscado: «descobrem».

732 |dem, Ibidem. Cf. nota anterior e o excerto de Ataide nela contido.
733 Cf. Fernando Maciel Gazoni (2006).

734 \/eja-se Jodo Bettencourt da Camara 1998: 589. Comentando este passo da Politica afirma J. B. da Camara na p. 651 que
devemos confrontar este excerto com o que é descrito na Poética, 6, 1449 b 27 e ss. Segundo a sua opinido «tudo faz supor
que a alusdo aristotélica a Poética na presente passagem tenha mais a ver com a segunda parte hoje perdida (ja que em
DIOGENES DE LAERCIO, V, 1, 24 se atribuem duas grandes partes a Poética, sendo que o tratado que chegou até nds apenas
compreende a primeira), e onde se expunha pormenorizadamente o sentido da purificagdo (Katarsis).»

210



estabelecido por determinados filésofos, que as dividiram em éticas, praticas e entusidsticas,
atribuindo a cada um destes niveis uma natureza especifica de harmonia’3°.»

De seguida e de acordo com Aristételes 1452a — 1452b, disserta Ataide sobre a
importancia da peripécia (mepimétela) ou mudanga subita que significa uma reversdo das
circunstancias dadas. O 5.2 conde da Castanheira mostra dominar profundamente a no¢ao
de peripécia e a sua importancia como categoria da literatura.

As qualidades da fabula sdo as destacadas por Aristoteles, mas passadas a fieira por
Escaligero, autor a que Ataide recorre como modelo: a fabula pode ser verdadeira ou
inventada, nada enunciando sobre a sua preferéncia’3®; pode ser simples, se n3o tiver
peripécia ou epignose, ou implexa, se contiver qualquer destas qualidades ou ambas’3’; na
tragédia, a peripécia deve ocorrer verosimil e necessariamente e levar da felicidade a
desventura’38, deve acontecer aos grandes e, dentro destes, sé aqueles que ndo sdo bons
nem maus’3°,

Em relacdo ao conceito de peripécia afirma Ataide que «he necesario saber que
peripecia he huma / permutacdo em contrario do que se uai fazendo / E isto se faz ou

ueresimel ou necesariamente.» Aristételes escreveu em 1452a 22 que

«peripécia é, [...] a mudanga dos acontecimentos para o seu reverso, mas isto, como costumamos dizer,
de acordo com o principio da verosimilhanca e da necessidade. Assim, no Edipo, 0 mensageiro que
chega com a intencdo de alegrar Edipo e de o libertar dos seus receios em relagio a mie, depois de
revelar quem ele era, produziu o efeito contrario’.»

Verificamos que o 12 conde de Castro D’Aire teve a capacidade de, em poucas

palavras, resumir toda a teoria do Estagirita sobre o assunto. Tudo isto se deve a finalidade

da tragédia: a catarse causada pelo terror e pela piedade’*!.

735 Cf. Politica, VIl 1341b 32-38. De acordo com o tradutor referido na nota anterior (1998) op. cit., 651, «a cada uma das
melodias, corresponde um modo musical, e cada modo musical corresponde um estado de espirito diferenciado de acordo
com o tipo de melodia, a saber: ao modo dério corresponde uma melodia de tipo moral que suscita a virtude; ao modo
frigio corresponde uma melodia exaltada que suscita um estado emocional frenético; ao modo hipo-frigio corresponde uma
melodia enérgica que incita a actividade pratica; cf. Aristoteles, Poética, |, 1447a 28; 24, 1459b 37.» Veja-se Cf. Ana Maria
Valente (2004), op. cit., p. 38.

736 VVide Aristételes, Poética, 1451b. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 54.

737 |dem, Ibidem, 1452a 13-16. Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 56.

738 |dem, Ibidem, 1452a 22-32. Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 57.

739 |dem, Ididem, 1452b 31 e 1453a 1-12. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 60 e pp. 60-61.
740 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 57.

741 Cf. Antonio Manuel Esteves Joaquim 2005: 104.

211



«como / 7 em linceo o qual “><sendo leuado> / para o sacrificarem e indo danao para
sacrificar / socedeo o contrario que danao morreo e linceo / ficou saluo. asi que a esta conuersdo ou
permu/tacdo em contrario do que se uaj fazendo se / chama peripecia. noticia (a que os latinos /
chaméao [Aguitio ?]) he huma mudanca de ignoran/cia a conhecimento pera amizade ou inimizade /
daqueles que se determindo felices ou infelices. / E entdo he mais formosa esta noticia quando / se faz
tambem com 7**<permutac¢io> como na tragedia’® / o edipo quando o uelho ueo a consola lo e o edipo
o / ndo conhecia ueo a descubrir se E a saber o edi/po que elle era o que lhe auia dado a uida em
menino / eis aqui a noticia a qual se fes com 7*®<permutac3o> / porque uindo o uelho para consolar o
edipo E dar lhe / nouas da sucesdo do reino resultou major ma/goa do mesmo o edipo E arrancar se a si
mes/mo os olhos porque entdo conheceo o incesto que / tinha cometido com sua maj perturbagdo / he
huma accdo mortal ou chea de dor como quando // [fl. 2v.] se 7“’<represent3o> mortes, tormentos,
feridas e cou/sas semelhantes.»

Ataide refere aqui a cena do Rei Edipo de Séfocles (924-1085), em que o protagonista,
depois de informado pelo Mensageiro de que o rei de Corinto, que ele supunha seu pai,
tinha morrido, pelo que ele era chamado a ocupar o trono, desencadeia uma série de
revelacbes que o hdo-de levar a descobrir que cometera, sem o saber, o duplo crime

(parricidio e incesto) predito pelo oraculo’®, Segundo Aristételes em 1453a 2—7

«uma tal composicdo poderia despertar simpatia mas ndo a compaixdo nem o terror, pois
aquela diz respeito ao homem que é infeliz sem o merecer, e este aos que se mostram semelhantes a
nds; a compaixao tem por objecto quem ndo merece a desdita, e o temor visa os que se assemelham a
nds; por conseguinte, o caso presente ndo causa compaixdao nem temor. Restam-nos entdo aqueles que
se situam entre uns e outros. Essas pessoas sdo tais que ndo se distinguem nem pela sua virtude nem
pela justica; tdo-pouco caem no infortunio devido a sua maldade ou perversidade, mas em
consequéncia de um qualquer erro, integrando-se no numero daqueles que gozam de grande fama e
prosperidade, como Edipo e Tiestes, ou outros homens ilustres oriundos de familias com esse mesmo
estatuto’.»

Um pouco antes, ao mencionar o episddio de Linceu e Danao, o 1.2 conde de Castro
D’Aire mostra que se devem seguir a risca as ideias e os preceitos aristotélicos. Tal como o

Estagirita, aludem ambos a tragédia de Teodectes, autor do século IV a. C., que volta a ser

742 Riscado: «na tragedia <em> o edipo de».

743 Riscado: «indo para ser».

744 Riscado: «peripecia».

745 Na margem direita do félio: «Seneca tragedia».
746 Riscado: «peripecia».

747 Riscado: «descobrem».

748 \Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit.,, 57. Segundo esta estudiosa «o protagonista, depois de informado pelo
Mensageiro de que o rei de Corinto, que supunha seu pai, tinha morrido, pelo que ele chamado a ocupar o trono,
desencadeia uma série de revelagdes que o levardo a descobrir que cometera, sem o saber, o duplo crime (parricidio e
incesto) predito pelo oraculo.»

749 |dem, Ibidem, pp. 60-61. Cf. Retdrica, |l cap. 8, para a definicdo de compaix3o, e cap. 5, para a de temor.

212



referida em 1455b 29. Diz o mito que quando Danao, rei de Argos, ordenou as filhas que
matassem os primos que queriam desposa-las, apenas uma delas, Hipermnestra, poupou a
vida do que lhe era destinado, Linceu. Este teria sido condenado a morte por Danao, mas
acabou por ser o pdprio rei o executado. Esquilo compds sobre este mito uma trilogia de que
s6 se conservam As Suplicantes”°.

A riqueza de detalhes sobre o conceito de tragédia’>!

e sua composicdo com que
Ataide obsequia o leitor sdo de um primor extraordindrio, pois ao explorar todos os
pormenores directamente ligados com a concepcdo e o desenrolar de um texto que
apresenta fins funestos, o preceptista luso chama a atengdo do leitor para a falta trdagica,
podendo esta advir em determindas circunstancias de um erro involuntério’>2. Desse modo
o autor pretende fixar que se deve fazer distincdo no que a malvadez humana diz respeito. O
poeta deve ser eficaz e estar atento ao modo como a moralizacdo deve ser executada e que
o ‘expurgar’ implica a mor das vezes fins politicos e sociais. Se, por um lado, se reconhece
melhor o mecanismo catartico, por outro, é necessario registar os efeitos positivos na vida
moral do individuo e da nacao.

Ao aludir que assistimos no Rei Edipo a uma «perturbacdo», a uma «accdo mortal ou
chea de dor», Ataide pretende ab initio transmitir a ideia aristotélica de que cada género
examinado na Poética tem poténcia, forca ou capacidade para produzir um efeito (épyov)
préprio; por exemplo a tragédia tem poténcia para produzir um prazer peculiar mediante a
imitacdo de ac¢Bes que suscitam no espectador temor e compaix3o’3.

De seguida o 1.2 conde de Castro D’Aire da conta de como as tragédias do seu tempo

754 especialmente no que diz

ndo seguiam a letra as normas preceituadas pelo Estagirita
respeito aos comecos da tragédia, pois se na antiga tragédia ‘prélogo’ era a sexta parte

antes da entrada do coro, nos finais de Quinhentos o estilo havia mudado e o prélogo era

750 Vide Victor Jabouille 21992: 231.

751 Vide Nair de Nazaré Castro Soares 1999: 171- 182.

752 Cf. Arist6teles, Etica a Nicémaco. V.8 1135b 12-20.

733 Cf. Poética 1447a. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 37-38.

754 |dem, Ibidem, 1452b 15-25. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 59-60. Diz-nos Arnaldo Espirito Santo (1990),
op. cit., p. 28: «para Vida como para Aristételes a esséncia da poesia consiste na imitagdo. Mas enquanto o estagirita da ao
conceito de imitagdo um contetdo filoséfico, entendendo-a como imitagdo da natureza e como um processo inscrito no ser
do homem e dos animais, Girolamo Vida restringe o conceito de imitagdo, como fizera Quintiliano, aos limites [...] da
reprodugdo das qualidades de outros autores.» D. Anténio de Ataide, no seu Borrador, segue a linha do preceptista italiano.

213



uma espécie de representagao a que os denominados por D. Antdénio de Ataide de

castelhanos (e ndo espanhdis) chamavam de ‘loas’>>.’

«asima disemos as partes / da tragedia’®® das quais con/uem usarmos como de formas. mas as
partes em que / se deuide segundo quantidade discreta sdo estas prolo/guo, episodio, exodos, choro.
prologuo he sesta parte de tragedia antes da entrada do coro. nesta / parte costumaudo os poetas
antiguos dar huma / noticia de toda a tragedia. agora se mudou este / estilo e serue de prologuo huma
representacdo / 7’ a que os castelhanos cham3o loas em que / fazem hum discurso conforme ao
engenho de cada hum / sem se acomodarem a tragedia E no cabo sempre / uem a concluir em pedir
silencio E atenc¢do / E loguo uem o coro ou musica. do episodio temos / dito em seu capitulo e na
tragedia he huma parte / sua entre os choros. exodo he aquela parte / da Comedia apos a qual ndo ha
mais canto 7°® nem choros. /»

No fl. 2v. e no meio dos seus propdsitos sobre o coro, D. Aténio de Ataide inicia um
pequeno capitulo sobre a divisdo da tragédia em actos que na sua opinido devem ser em

numero de cinco:

«{ sdo os actos sinco porque em sinco / partes ou sinco diferencas se / diuide a tragedia a
primeira / explica o argumento a segun/da *°<[tem ?]> de chegar ao <mao> fim a / cousa comecada. a
tercejra / mostra me as posibilidades / [...] esperanca 7%°<do suceso> / [...] a quarta tras desuio / [...]
esperanca a quinta / [...] o executa o ultimo / [...] / }»

No final fl. 2v. e em jeito de simula em relacdo ao que foi tratado ha uma alusdo ao

numero de actos que compdem a tragédia e o assunto que cada um deve tratar:

«Tambem a tragedia tem outra deuisdo que sdo os / actos E diuide se em sinco E em cada hum
se / trata huma 7%'<das sinco Diferencas que na tragedia ha / os antiguos fazido muitos actos porque>
entran/do figuras no teatro emquanto todos ou qualquer / dellas perseueraua ndo se acabaua o acto E
entdo / se acabaua quando o theatro ficaua de / todo desembaracado para entrarem figuras / nouas
falando sem acharem nomes [no theatro ?] /

762{ s30 os actos sinco porque em sinco / partes ou sinco diferencas se / diuide a tragedia a
primeira / explica o argumento a segun/da 7®*<[tem ?]> de chegar ao <mao> fim a / cousa comecada. a

755 "Loas" — Prélogo de uma composi¢do dramética in (s.a.) (s.d.), Diciondrio Priberam da Lingua Portuguesa.
756 Riscado: «que sdo como suas formas».

757 Riscado: «ou loa que os».

758 Riscado: «de».

759 Riscado: «desejo».

760 Riscado: «de cousas».

761 Riscado: «ac¢do ou huma imitagdo [...] cujo fim / se ue no mesmo acto E pera mais declaracdo».

762 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pelo sinal M.

763 Riscado: «desejo».

214



tercejra / mostra me as posibilidades / [...] esperanca "®*<do suceso> / [...] a quarta tras desuio / [...]
esperanca a quinta / [...] o executa o ultimo /[...] /}//»

A primeira referéncia digna de realce no que diz respeito a matéria de coros vem no fl.
2v., quando Ataide afirma que «Aristoteles dis que o primeiro / [inJuentor dos choros foj /

Agathon.»’® Reforca os seus conceitos apoiado na teoria de Julio Polux’®:

«{ Julio polus dis / duas diferengas auia / antiguamente de choros / [hum ?] era tragico outro
co/[mi]co 757<E que> / [0] tragico tinha 15 pessoas e o / [comico] 24 estes choros / [cum]prido as uezes
do 7%8<pouo> / <[...]> modo que quando o autor / [...] 7°<que o pouo disese> / [al]guem cousa <de si>
metia estes / [uersos ?] nos quais huma so / [p]esoa falaua <as> outras res/[pon]dido.»

No fl. 2v. deparamo-nos com uma referéncia a importancia que os coros apresentam
para o desenrolar da ac¢do; segundo Ataide «Aristoteles dis que o primeiro / [inJuentor dos
choros foj / Agathon» e que «auido / [...] falar estes coros que ndo se / [im]portasem do
intento E / seguimento da obra [...] / [...] cantaudo tambem o canto / [...] conforme a
matéria.» Ora ndo é exactamente isto que diz a Poética (56b), mas que Agaton foi o primeiro
a intercalar os episdodios com odes corais. Na opinido de D. Antdnio de Ataide por forma a

que o publico sentisse que a justica triunfava e que os altivos eram castigados era

«obrigacdo destes choros / [...] fauoreger os bons compadeser / [...] dos aflictos persuadir / [...]
aconcelhar o que conuem / & pessoa com que [...] moderar / [...] 7°amar os justos, louuar / a [...], a
justi/ca das leis encobrir os / 7'<segredos> E Rogar a deos / que melhore os miseros / E humilhe os
soberbos / o que tudo he exem/plo nos poetas, que n3o 7’?<alego> / [para ?] escusar prolixidade é /
materia clara/ }.»

764 Riscado: «de cousas».

765 Aristételes na sua Poética 1456a 23-32 (cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 77-78) afrma que «o coro ndo s6 deve
ser considerado como um dos actores, mas também ser uma parte do todo e participar na acgao, ndo como em Euripides,
mas como em Sofocles. Nos restantes poetas, as partes corais ndo sao mais préprias daquele enredo do que de qualquer
outra tragédia. Por isso intercalam partes corais, tendo sido Agaton o primeiro a fazé-lo. No entanto, que diferenca ha entre
introduzir esses cantos e aproveitar uma tirada ou um episddio inteiro de uma peca para a outra?»

766 Julio Pélux foi um retdrico e lexicdgrafo alexandrino do século Il d. C. que ensinou em Atenas, onde foi nomeado
professor de retdrica por iniciativa do imperador Cémodo em reconhecimento pela sua voz melodiosa segundo Fildstrato,
Vida dos sofistas.

767 Riscado: «segundo Julio polux».
768 Riscado: «autor».
769 Encontram-se algumas palavras riscadas ilegiveis.

770 O texto seguinte encontra-se escrito abaixo na margem esquerda do fdlio sendo a remissiva para o mesmo assinalada no
original com o sinal #.

771 Palavra riscada.

772 Riscado: «[traga ?]».

215



No entanto é a partir do fl. 3 que o 5.2 conde da Castanheira explana de uma forma
mais profunda as ideias relativas ao coro e a sua composi¢do, mais uma vez de acordo com

os preceitos da Poética aristotélica’’3:

«Choro he huma parte entre acto E acto. E as uezes no fim das’’* / fabulas auia choros. este
ndo era dum Modo sempre porque / humas uezes saydo cantando E bailando a som das frautas, outras /
se fazia o Choro per huma so pesoa. 7°<em lugar de coro na Comedia / noua fazido o officio> so as
frautas. Com os coros uinhdo os / que saltaudo E dangaudo.»

O capitulo sobre o coro apresenta-se bastante completo. Da conta do numero de
pessoas que o compdem ou por que razao se dangava de uma determinada forma e ndo de
outra, relacionando esse facto com o movimento dos planetas que Ataide tdo bem percebia,
porquanto tais matérias estavam directamente conexas ao seu saber pratico ligado as
grandes viagens maritimas que fez como comandante do reino para a india e desta para o
reino, e a tantas outras, enfim, um homem «c’um saber sé de experiéncia feito’’®.» Aqui se
distingue e distancia de Aristoteles, para configurar uma obra tipica do seu tempo, em que

patenteia a descoberta e o conhecimento de novos mundos:

«E folgando. os antiguos coros cubiculares ou redondos / ndo erdo sempre com as maos
tomadas, mas as uezes com / ellas soltas e os que cantaudo primeiro se mouido para a parte / esquerda
com o qual mouimento de [...]””7 imitaudio 7®<do primeiro ceo a que os Astrologos> cham3o primeiro
[...]77° imaginaudo // [fl. 3v] os antiguos que a parte direita do ceo era ®°<o0 que chamamos> oriente
donde pera / a do occidente que he a esquerda se moue o primeiro ceo com cujo [...] ' / udo tambem
os outros ceos dos planetas inferiores que per seu particular / mouimento and3o de occidente a oriente.
Daqui parece que ueo o uso dos / que dangdo comegarem a mesura com o pe esquerdo E com 0 mesmo
darem o primeiro / paso quasi profesando <encontrar E> separar’® parte <da> natureza / sendo asi que
a natureza primeiro moue a parte direita chamaua se / a este mouimento ou choro que asi se mouia
pera a esquerda strophin. E / tendo acabado o dito mouimento tornaudo polos mesmos compasos E
polas / mesmas pisadas pera a parte direita representando o mouimento dos planetas / parece se com
isto o pringipio da baxa antigua que comecaua per "®3<huma continencia> / pera a parte esquerda E

773 Cf. Aristételes, Poética 1449a 17, 1449b 1, 1452b 16, 19, 21-25, 1456a 25, 28-30.
774 Na margem direita do fdlio: «Scaligero livro 1 Capitulo [...]».

775 Riscado: «outras em lugar do Coro [auia ?] / se tangerem as frautas».

776 Cf. Luis de Camdes 1931: 178.

777 Borrdo de tinta no original.

778 Riscado: «do primeiro / celeste [...]».

773 Borrdo de tinta no original.

780 Riscado: «o [oriente ?]».

781 Riscado: «leua».

782 Riscado: «[E encontrar ?]».

783 Riscado: «continencias».

216



outra pera a parte direita, E na pauana ha agora / huma mudang¢a que comega com tres pasos pera a
parte esquerda E outros tantos / pera a direita chamaudo a isto antistrophos. Acabado este termo
pa/raudo representando a estabilidade da terra, na qual quietacdo / E parada cantando cousas diuersas
dos primejros se chamava enpodon / estas leis se achdo mudadas em algumas partes; perque muitas
uemos nos tra/gicos so a strophim outros ordenardo <asi> per seu parecer "®estrophin / epodon,
antistrophin, epodon, pera que ouuesse 4 membros, outros / comecardo do enpodon pera que ouuese
sinco, epodon, / strophin, epodon Antistrophin, enpodon. 7®°< quando> parau3o E falaudo com o pouo
785<se> chamaua / perauasis "¥’e culp3o a euripides perque nesta parte / [erarimio ?], sofocles 7%8n3o era
asi. Antiguamente os choros erdo de sin/coenta em sincoenta, mas despois que Aeschilo fez a fabula
eumenides / se reduzio aquela turba de quinze em quinze. o que comegaua o can/to se chamaua
choripheos e seguinte perastatis, o terceiro peristotatis / lemos em laertio que o que comegaua o canto
leuantaua hum pouco mais / a uos os que seguido "#<tomaudo> o tom hum pouco mais baxo’?.»

As palavras de D. Anténio de Ataide sobre a forma como descreve as diversas partes
da tragédia’* levam-nos a concluir que ao explicar o assunto foi muito mais longe do que o
filésofo de Estagira e que os termos expostos na sua teoria patenteiam uma coeréncia légica
bastante pertinente. A partir da afirmacdo de Ataide que «se fazia o Choro per huma so
pessoa» depreende-se que este ndo so deve ser considerado como um dos actores, mas
também e como declara Aristételes «ser uma parte do todo e participar na acgdo» ao que o
Estagirita acrescenta «n3o como em Euripides, mas como em Séfocles’?2.»

Em relacdo as diversas partes que compdem a tragédia, D. Antdnio de Ataide, mais
uma vez, estda em linha com o que diz Aristoteles em 1452b 14-27. Tem este género muitas
virtudes e uma das principais deve-se ao facto de, através dela, o ser humano compreender
melhor os trabalhos que sofre ao longo da sua vida e por isso declara pouco depois do inicio

dofl. 4:

«o homem que natural/mente tem trabalhos E padece cousas tristes acha na / tragedia
consolacdo de tudo. perque a alma ensinada das / paxdis alheas sai com gosto E instruida. E pera se
saber / quanto ajudam estes poetas tragicos a diuertem / o pobre conhece a Telefo mais miserauel E
asi sofre / milhor a sua sorte.»

784 Riscado: «as».

785 Riscado: «os que».

786 Palavra riscada.

787 Riscado: «E tinha sete partes».

788 Duas palavras elegiveis, riscadas no original.
789 Riscado: «era mais».

790 Apesar da sua extensdo resolvemos ndo cortar a citagdo efectuada a partir do texto de D. Antdnio de Ataide, pois trunca-
lo levaria a destruigdo das suas ideias e da sua beleza que deve ser observada como um todo.

791 Vide Aristételes, Poética 1452b 15-27. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 59-60.
792 Cf, poética 1456a 25-27. Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 77.

217



Um pouco mais a frente acrescenta que «aqueles infortunios que na trage/dia se
representdo sdo muito prouejtosos pera / consolarem os trabalhos dos 7°3<que ouuem
repre>/sentados E dos que os lem nos liuros E poesias / tragicas.»

No comego do fl. 4v., segundo a sua opinido e citando Luis Vives, havia nas tragédias
antigas entremeses que terdao desaparecido. Estes nao se achavam nos autores latinos,
todavia fundava a sua opinido «de / os auer antiguamente em que dizem os autores / que
sofocles Euripedes e Aschilo os tirardo / e se os tirardo proua he de que os auia. E a / mayor
de todas he uer que Horacio ensena / como se an de fazer E dis que seruem pera / moderar
a tristeza da tragedia». Sente-se incomodado pelo facto de, no seu tempo, ndo se seguirem

os preceitos horacianos, pois, ja no tempo do poeta latino,

«deuia de auer as torpesas / que nos entremeses se representdo ou elle as anteuio / quando
aduertio os poetas que os compusesem se guardasem / grandemente de ofender com palauras
immundas E / desonestas as orelhas dos nobres’* / que fizera se uira as abominacdes que "*><nestes
tempos> se repre/sentdo. // [fl. 77°%] todos estes actos se acabdo com musica E / agora se acab3o com
entremeses cousa’®’ / ridicula 7°8<E que alguns dizem ser noua> e n3o usada dos grauisi/mos poetas
antiguos. 7*°{ eu entendo o contra/rio per que me parece que / 8®aquelas a que os antigos / chamau3o
satyras / Tragedias erdo os entre/meses».

No fl. 7, afirma Ataide que «todos estes actos se acabdo com musica E / agora se
acabdo com entremeses cousa®? / ridicula 82<E que alguns dizem ser noua> e n3o usada

dos grauisi/mos poetas antiguos.» De seguida e no mesmo fdlio aproveita para dar a sua

733 Riscado: «ouuintes E».

794 Riscado: «E da mais gente».

De Boileau na sua Arte Poética (1818), traduzida do francez pelo Excellentissimo Conde da Ericeira, pp. 32-33, Canto
Segundo, estrofes 27-28 em relagdo as «palauras immundas E / desonestas» afirma: «Foi sé Regnier discipulo engenhoso /
No modelo de Mestres tad scientes, / SO entre nds o estilo mais gracioso / Conserva entre os antigos acidentes: / Mostra ao
casto Leitor nad cauteloso, / Que frequentou lugares indecentes, / Cynicos metros torpes, e atrevidos / Offendem a
modéstia dos ouvidos. / No Latim se permite a voz impura, / Mas no vulgar nad fica desculpada; / S6 da expressdo mais
casta a imagem pura / A liberdade vil ultrajada. / Na satyra do espirito a dogura / Candida se acredita, e ajustada, / E fujo do
satyrico a baixeza, / Que prega, sendo impuro, da pureza»

795 Riscado: «agora».

796 Os folios 5v a 6v encontram-se em branco.
797 Riscado: «noua / E».

798 Riscado: «mas muito».

799 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

800 Riscado: «aquilo de Horacio».
801 Riscado: «noua / E».

802 Riscado: «mas muito».

218



opinido sobre Gil Vicente e para estabelecer pela primeira vez e de forma sintética a
principal diferenga entre tragédia e comédia de acordo com o seu entendimento da doutrina
do Estagirita: «E siguo8% Aristoteles cuja doutrina he a que esta escrita ate qui / despois que
trato de tragedia. dis elle que #%4<a Comedia / se faz de> fabulas fingidas 8%°<E> a trage/dia
de sucesos uerdadeiros.»®® N3o se conforma com o facto dos poetas seus coevos
«transtornarem» as leis aristotélicas, pois «fazem comedias de sugesos / uerdadejros como
cada dia uemos.»

Ora lendo a Poética de Aristételes verificamos que o filésofo distingue comédia de
tragédia na medida em que a primeira imita a accao de caracteres inferiores ao comum dos
mortais e a segunda imita ac¢Ges de caracteres moralmente superiores (492-49b).

Na passagem do fl. 7 para o fl. 7v, 0 1.2 conde de Castro D’Aire estava consciente que
por vezes o destino pode trair o Homem e este pode cair em erro ndo devido a vicio ou
maldade «mas per hum erro humano®"’.» D. Anténio de Ataide era um profundo conhecedor
da obra de Aristételes, sabia que os homens estdo destinados a felicidade ou a infelicidade
«€t &yoolog €lc TvwoLy petaforr®®.» A &uaption pode atingir qualquer umB8®, pois a
tragédia é uma imitacdo da vida, logo todos estamos expostos a um ‘erro tragico’. O 5.2
conde da Castanheira ird sofrer desse erro mais tarde — (o seu Borrador comecou a ser
escrito por volta de 1599) — quando ndo consegue salvar a nau «Nossa Senhora da
Conceigdo», ou, quando é injustamente acusado de traicdo a D. Jodo IV. Alias, é essa a nossa
condicdo humana, sendo que para D. Anténio de Ataide os ‘maus’ de prdspera fortuna
merecem o castigo e cair na adversidade, ndao havendo no facto lastima ou terror, mas tao

simplesmente «justica e rezdo.» Por isso o tragico pode despertar simpatia «TpoyLx0v Y0P

TOLTO XOL PLAAVIpwTOV®.»

803 Segue-se uma palavra riscada.

804 Riscado: «inde/cente cousa».

805 Riscado: «mas».

806 Cf, Poética 1449a 31-36 e 1449b 20-31. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 45-46 e 47-48.
807 \/eja-se Poética 1452a 30-34. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 57-58.

808 Vide D. W. Lucas 1968: 17.

809 Hamartia (apaptia) é um erro cometido pelo personagem de uma tragédia, que resulta na peripécia (peripéteia). O
termo aparece na Poética de Aristoteles, por isso também é conhecida pelos nomes de falha aristotélica e erro tragico.

810 Cf, poética 1456a 21. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 77.

219



«alem disto / dis o mesmo autor que he cousa indecente fazer / de uardis bons E justos E
felices faze los®! E re/presenta los infelices perque n3o tem tanto de / 82 <castiguo> E espanto®3
como de maldade E pre/uersidade. E #%<pola> mesma rezdo se n3o an de / leuantar de infelices a
felices os maos perque / ndo he isto de tragedia cujos fins an de ser / luctuosos nem tambem se an de
representar os / maos que de prospera fortuna caydo na aduersa / perque a tal composicdo®®
nenhuma cousa tem / de lastima nem de terror. <sendo de justica e rezdo> E asi o proprio que se / a
de representar he hum meo entre estes. este sera / aquele que ndo se auenta se em uirtude nem em /
justica E que ndo caya na infelicidade per uicio ou maldade // [fl. 7v] mas per hum erro humano.»

Acto continuo, Ataide citando Hordcio afirma «que se ndo / ha de meter <a deos> na
representa¢do se ndo se for per causa / de grande socorro ou necesario castiguo que so

delle8®

.» Em palco ndo deve haver mais do que «de coatro / figuras juntas E a quarta ou ndo
a de falar / ou a de ser muito pouco perque n3o entra pera mais que 3 / ou pera consentir E
aprouar ou pera lhe mandarem / alguma cousa 37{ perque falando muitas / pesoas
confundem os / ouvintes.»

Em sua opinido ha, segundo Aristételes e Horacio, quatro ‘géneros’ de costumes: «E
asi auemos de uer que primeiro sejdo os costumes / os que sdo bons, logo os que sdo
conformes. apos iso os / semelhantes E ultimamente yguais. differem / estas cousas entre si,
o primeiro genero he do oficio / o 22 da decencia, o terceiro da semelhanca o 42 / da
Constancia.» Apresenta entdao numerosos exemplos para ilustrar a matéria que trata.
Discorre, na passagem do fl. 7v para o fl. 8, sobre o verso 179 da Epistola aos Pisées de
Horacio: «Aut agitur res in scaenis aut acta refertur», ou seja, «hd ac¢bes que se
representam no palco, outras, s se relatam depois de cometidas®'®», porque «[fl. 8] ndo se
a de representar tudo quanto fica a fabula / ou composicdo da tragedia, perque tres cousas
se auido / de referir E ndo representar. conuem a saber aquelas / que fosem muito teribeis

<incriueis> E miseraueis, E as que se n3o 3°<podem> / fazer, E as que s3o muito torpes.» De

acordo com Aristdteles 1452b 11-13 «o sofrimento é um acto destruidor ou doloroso, tal

811 Segue-se uma palavra riscada ilegivel.

812 Riscado: «mi/serando».

813 Riscado: «[se ?]».

814 Riscado: «do mes».

815 Encontra-se uma palavra entrelinha riscada que se encontra ilegivel. Riscado: «ndo».
816 Cf. Poética 1454b 21. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 70.s

817 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

818 Cf, R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 74-74.

819 Riscado: «pudesem».

220



como as mortes em cena, grandes dores e ferimentos e coisas deste género.®?%» Por isso,

Ataide afirma: «E asi em euripides ndo / se mata polixena diante de todos, mas da Talthibio /

a Hecuba nouas de ser ella morta, nem no mesmo poeta / desaparece Jphigenia quando a

leuaudo a sacreficar / mas conta hum nuncio a Clitemnestra como auia / desaparegido.»

No entanto, D. Antdénio de Ataide declara que Séneca ndo segue tais preceitos «na

Tragedia / Medea ndo obseruou este preceito introduzindo / a medea matando seus filhos

guardando o mesmo / poeta milhor esta obrigagdo em Thieste e [Atreo ?].» Ndo se mostra o

preceptista luso contra a posicao e a atitude de Séneca, porém o compreende, afirmando:

« E pola / particular afei¢cdo que eu tenho a seneca e ao seu estilo // [fl. 8v] faco muito em ndo
romper con todo mundo pera prouar / o que elle fez, mas polo menos desculpem o em dizer / que
ainda que a lei precisa da Tragedia fose a que / elle quebrantou #?*<todauia> sendo huma molher irada
<[ociosa ?]> / <agrauada> a que auia de %?%<fazer aquela crueldade n3o era muito> proceder em
uinganca sua con/tra tudo o que fose 8%3ordem; E asi ndo entendo / que foj descuido de seneca se n3o
muj boa consi/deracdo pera mostrar a eficagia E furia de medea / como tambem se medea se
ponderara e 8tentara primeiro / remedear> o acontecimento com paciencia E com brandura n3o so
n3o / fora tragedia se ndo Comedia feligisima, mas alem / diso ndo bastaua toda a poesia de seneca a
lou/ua la.»

De seguida 0 5.2 conde da Castanheira, no seu Borrador, declara que

«Horacio pasa adiante na licdo / do que se a de 3%fingir E representar / publica ou
ocultamente perque quanto ao fingir / dis que as cousas fingidas pera dar gosto an de ser / muito
uesinhas da uerdade E que n3o a de 3%<pedir> / 8%7a fabula que Ihe cre3o tudo o que quiser e dis isto /
galantemente com estes uersos / ficta uoluptatis causa sint proxima ueris, / ne quodcumque uolet
poscat sibi fabula credi», ou seja, «as tuas ficgGes, se queres causar prazer, devem ficar préximas da
realidade e ndo se pode apresentar tudo aquilo em que a fabula deseja que se creia®?.»

Esta liccdo «serue / [...] Heroicos E comicos», ou seja, deveria ser tida em conta quer

na construcdo de epopeias quer na escrita de textos dramdticos, pois o termo «cémico»

surge em Ataide como uma sinédoque. Para fundamentar as suas teses D. Antdnio de Ataide

820 \/jde Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 59.
821 Riscado:
822 Riscado:
823 Riscado:
824 Riscado:
825 Riscado:
826 Riscado:
827 Riscado:

828 Cf, R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 94-95.

«que».

«fazer».
«rezao».
«remedeara».
«representar E».
«querer».

«querer».

221



ndo so cita Horacio como também os comentdrios de Robortello no que diz respeito a
representagdo propriamente dita, asseverando «que ndo so se ndo a de re/presentar
publicamente o que parecer imposiuel ou / o que se n3o pode fazer, mas nem ainda 8*°se a /
de escreuer como representado E acontecido.» Continua o 1.2 conde de Castro D’Aire

expondo a sua teoria declarando no fl. 9:

«aqui se leuanta huma ques/tdo que parece dificil. temos dito E alegado autores / que o
aproudo que o fim da poesia he deleitar, agora / imos uendo que o fim da Tragedia sdo mortes choros
/ danos infeligcidades, isto <parece que> ndo deleita antes entris/tece loguo parece que ha aqui
encontro. a isto se / responde que a deleitacdo que a poesia pretende ndo / he so no gosto e no riso
que iso mesmo faz huma chocarrise / E huma apodadura, se ndo que tambem®?° E principalmente /
deleite #%0 entendimento. uendo a dificuldade E boa / ordem da composicdo E representacdo E tanto
he / isto asi que se uemos huma tragedia que nos ndo marca muito / a misericordia a %?magoa E o
terror, ndo / aprouamos a obra nem o poeta, de modo que a deleitacdo / consiste na nosa mesma dor.
E asi se a de en/tender que o a que chamamos delejtacdo se entende / mouer per qualquer das uias
que seja %33.»

Para Ataide ndo deixa de existir deleite ainda que se ateste a existéncia de
infelicidade, magoa ou terror nas obras dramaticas e que resulta agrado da nossa parte,
perante acontecimentos funestos. E tudo isso «he tdo negesario ao poeta / tratar do que
delejta Juntamente com o que aproueita®¥*/ que quando o poeta o / consegue dis Horacio
que pde o ponto mais alto que todo», pois «omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci», ou
seja, «recebe sempre o0s votos, o que soube misturar o Util ao agradavel®>.»

A tragédia deverd ser escrita «como he / necesario mesturar as figuras E os
acontecimentos de / modo que se udo sempre entresachando huns // [fl. 9v] com outros
pera que nenhumas enfastiem #%continuando / muito nem dos outros se esquecdo tardando
muito.» O poeta deverd assim preparar cuidadosamente o final para que a conclusdo se dé

perfeita e objectiva: «E de como / se an de ir enredando as maranhas e a hystoria / de modo

829 Riscado: «dentro».

830 Riscado: «de».

831 Riscado: «n».

832 Riscado: «lasti».

833 Riscado: «E he / tdo negesaria ao poeta».

834 Riscado: «que manda / Horagio mesturar o util com o d».

835 Vijde R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 96-97. Para D. Antdnio de Ataide a principal finalidade da poesia
(matéria que foi sempre muito discutida) deve obedecer aos versos horacianos «omne tulit punctum qui miscuit utile dulci,
/ lectorem delectando pariterque monendo», pois recebe sempre os votos, o que soube misturar o Util ao agraddvel, pois
deleita e ao mesmo tempo ensina o leitor.

836 Riscado: «sem».

222



que no cabo se uenha a concluir tudo.» Caso seja necessario dever-se-ao seguir os exmplos
que os livros e as grandes obras nos oferecem: «Asi que / estas cousas E miudezas mal se
podem escreuer he nece/sario recorrer aos liuros E uer o como progcedem tomando / os

exemplos de euripides sofocles libio Andronico. E dos / antigos 337

que Jllustrardo a tragedia.»
Da como exemplo de alguém que segue tais preceitos as obras do jesuita portugués Luis da
Cruz, declarando: «E tomando particu/larmente das tragedias do padre luis da Crus #8<da
Com>/panhia de Jesus noso portugues que tem exce/dido todos neste estilo com grande

excelencia //.»

3. DA COMEDIA

D. Antdnio de Ataide abre o fl. 12 com o titulo «Da Comedia / Capitulo da origem da
Comedia /» procurando logo no inicio da sua dissertacdo sobre tal género elucidar o leitor
sobre os primérdios do mesmo. Na sua opinido «Frey Jeronimo Romano na®?® sua®?
Republica®*! / gentilica dis que ndo tem achado, quando se / inuentasse o genero da poesia
comica, e que / so acha quem digua que o primeiro que compos / Comedia foy Epicharmo
estando desterra/do na ilha Cos»; todavia ndo parece estar de acordo com este autor
guanto a origem que o autor italiano propde para o termo comédia, que nada teria a ver
com a ilha de Cds, contrapondo: «E tem contra si a iulio Cesar scaligero o qual dis que ja
quando epicharmo escreueo tinha o / nome a Comedia que elle com seu / estilo ilustrou.»
De acordo com as palavras de Donato®? — autor que o perceptista luso alude — «é incerto
guem foi o primeiro que entre os Gregos inventou a comédia; entre os latinos ndo ha
duvidas. Livio Andronico foi o primeiro que descobriu a comédia e a tragédia togada e diz

que a comédia é o espelho da vida quotidiana, e ndo sem razdo®*3.» Mas «®**{ se conforme

837 Riscado: «todos».

838 Riscado: «noso por/tugues».

839 Riscado: «s».

840 Riscado: «s».

841 Na margem direita do fdlio: «Libro 7 capitulo 3».
842 Cf, Adriano Milho Cordeiro (2011), op. cit., p. 7.
843 |dem, Ibidem.

844 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal *.

223



com Do/nato sobre Terencio onde 8%se [re]/solue que <he> a duuida / de quem entre os
gre/gos *®%inuentou a / Comedia» Jerénimo Romano deveria ter seguido Aristételes quando

o fildlosofo grego afirma:

«0s Dodrios reclamam para si a invengao da tragédia e da comédia (os Megarenses reivindicam a
criacdo da comédia: quer os daqui, como tendo nascido entre eles no tempo da democracia, quer os da
Sicilia, porque era natural de I3 Epicarmo, poeta que foi muito anterior a Quindnides e a Magnes; alguns
Dérios do Peloponeso reclamam a autoria da tragédia), tomando as designa¢des como indicio®.»

Conclui D. Anténio de Ataide que «E assi / desta confusdo, com que Aristoteles falla
na o/rigem da Comedia, deuia frey jeronimo de / 8&<entrar> na sua duuida.» Depois de se
apoiar em autores de peso como Aristételes, que escassas alusdes nos deixou quanto a
comedia, que ele teria tratado no perdido livro Il da Poética, Escaligero «/ livro 1 Capitulo 5»
ou Luis Vives, o preceptista portugués explica como deve ter de facto surgido o género

comico no mundo grego classico:

«Despois de feita a / cidade em certo tempo e dia, uinhdo os laura/dores em seus carros a
cidade e pello antiguo / costume zombaudo per seus modos galantes dos / rusticos, e dos mais
cidaddes e mordido mais na/quelles de que estaudo queixosos, despois contentou / este costume ao
pouo cidad3o, e aquelles 3*°<de> mais / engenho e erudi¢cdo comecardo a escreuer com / mais sciencia
e consideracdo uersos daquella ma/teria. E assi pouco a pouco se fordo excluindo / os rusticos. 5°%»

Segundo o 5.2 conde da Castanheira,

«a palaura Comedia uem / do®®! uerbo grego Comodeo que quer dizer re/prendo, mordo e
afronto, porque este era o officio / que se fazia naquellas zombarias antiguas, ou/tros lhe d3o as
outras %°2<deduccdes> sobre as quais / ha uarios pareceres, o de Ateneo he que a Come/®>3dia E

845 Segue-se uma palavra riscada.
846 Riscado: «se o».

847 Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 41-42. Ao lermos as palavras do 1.2 conde de Castro D’Aire sobre a origem do
teatro (tragédia e comédia) verificamos que o preceptista luso seguiu em certa mediada a teoria de Donato, embora no seu
Borrador nunca mencionasse de forma directa a obra De Comoedia et Tragoedia, do autor latino do século IV d.C. como
sustentdculo da sua teoria.

848 Riscado: «tirar».
849 Riscado: «que».

850 Riscado: «os quaes com a sua simplicidade, odio / ou enueia mordido mas ndo com dentes [...] / mas sem fazer muito
sangue».

851 Riscado: «hum».
852 Riscado: «Etimologias».

853 Na margem direita do félio: «Atheneo Libro 2 Capitulo 1».

224



tragedia®* se inuentardo num lugar de / Atica que se chama Jeario. E que a tragedia se / chamava
primeiro® 86 //»

Ou seja, Ataide tem a nocdo de que o género dramadtico apesar das incertezas que
ainda hoje subsistem teve a sua origem nos festivais em honra de Dionisos e que o género
trdgico é o mais antigo. Depois das palavras de Ataide sobre a origem da comédia dedica o
autor portugués todo um capitulo (a partir do inicio do fl. 13 até ao fl. 17) a definicdo desse
género, no que difere da tragédia e «diuisGes antiguas E modernas.» O 1.2 conde Castro
D’Aire inicia a sua exegese sobre o cdmico citando autores de enorme notoriedade que se

debrugaram acerca do assunto em questao:

857{ Scaligero Livro 1 Capitulo 5 me / parece que define a comedia / melhor que todos poema
de / [co]loquios, E de negocios com / [...] alegre, <com> stylo popular / e argumenta contra outra /
muito comum E recebida defini¢do / dis ser a Comedia®®® / } 8°huma #°<comprensio®! de particular>
E ciuil / fortuna sem perigo asi a definem todos os que della / tratdo dissem comprensdo de particular
fortuna / porque sempre o seu sogeito he de casos E pesoas par/ticulares E n3o heroicos que %6%<esta
he huma das cousas em que> differe da %3 / tragedia. disse ciuil fortuna porque n3o he heroica / nem
regia. disse sem periguo porque os fins da / Comedia sdo alegres E prosperos encontrados com os da
tragedia que sdo infelices E luctuosos / % contra esta defini¢do dis / Scaligero, que tambem conuem
as fa/[bu]las que se contdo com narragdo / simples, E que na Comedia ha / perigos que doutro modo
serido os / [...] frigidissimos.»

Ou seja, os assuntos tratados na comédia sdo da ordem do particular ao contrério
dos abordados pela epopeia que se apresentam herdicos e régios. Além disso difere da
tragédia, pois nesta os casos tratados sdo tristes, infelizes e lutuosos. Cada composicdo tem
um estilo préprio e para confirmar as suas ideias referencia Aristételes, Horacio, Luis Vives e

Cicero, afirmando:

854 Riscado: «em».
855 Riscado: «Comedia Julio Cesar Scaligero».
856 Na margem direita do fdlio: «Scaligero Livro 1 Capitulo 5».

857 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pelo sinal #.

858 Riscado: «[contra ?]».

859 Riscado: «Comedia he».

860 Riscado: «recopilacdo da uida priuada».
861 Riscado: «hum perigo».

862 Riscado: «nisto».

863 Riscado: «comedia».

864 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

225



«difere a Comedia da tragedia segundo ®°Aristoteles / Horacio E luisino seu comentador <em
que> a Comedia he hu/®®milde E ndo pede uersos inchados E sonoros Cicero / parece que uio bem
esta differenca quando dise que era / aborriuel <E uiciosa> cousa entremeter o estilo comico no
tragico E o tra/gico no comico porque cada®’ com/posicdo tinha seu estilo E seu modo de falar /
préprio.»

Numa nota lateral acrescenta também as outras duas diferengas apontadas por

Donato®®8:

«8%9{ [Do]nato tras outras <duas> diferen/[cas] dizendo que a Comedia / [m]ostra a uida que
se a de / [se]guir, a tragedia o que se / [de]ue fugir. Esta se faz / [de] historia[s] uerdadeiras / [aq]uela
de fabulas fin/[gildas. Tambem diferem na / [con]di¢do das pesoas, qualidade de / [negocilos E
fortunas, E no fim, E asi con/[...] que tambem diffira no estilo / }»

D. Antdnio de Ataide, no seguimento destas palavras explica por que razdo «difere a
comédia difere tambem &°<na ordem dos actos mas n3o / no numero delles> os da tragedia
ja disemos os da / Comedia sdo tambem sinco.» O perceptista explica entdo o que cada acto
deve tratar: «o primeiro explica o ar/gumento o segundo deseja de leuar ao cabo a / cousa
comecada. O terceiro tras perturbacdis / E impedimentos E desesperac¢do da cousa desejada
/ o quarto tras remedio ao mal que sucede o quinto / conclue o fim <que se> deseja®’!. Tal
como Cristofor Landino®’? ja divisara anteriormente, apercebe-se D. Antdnio de Ataide, (ja o
referimos anteriormente) que os cédmicos no seu tempo (finais do século XVI) ndo seguiam

os preceitos dos antigos, declarando:

«Asi os reparte / 873 874<Landino>. Nas Comedias modernas and3o // [fl. 14] estes actos muito
uariados porque parece que se tirardo / da ordem da arte E uierdo os poetas a fazer / da confusio

865 Riscado: «Horatio».

866 Na margem esquerda do fdlio: «Libro de op. oratora».
867 Segue-se uma palavra riscada.

868 Cf. Adriano Milho Cordeiro (2011), op. cit.

869 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

870 Riscado: «nos actos E ordem / delles».
871 Riscado: «do».

872 Cristoforo Landino (Florenga, 1424 — Borgo Collina, 24 de setembro de 1498) foi um humanista da Italia, figura
importante no Renascimento florentino.

873 Na margem esquerda do félio: «<laudino> [riscado: «Luisino»] in poetica Horacio».

874 Riscado: «francisco luisino».

226



huma noua ordem que consiste so em / enredar maranhas de modo que se udo encadean/do humas
com outras E anouelando E embaragan/do cada uez mais E nunca em toda a comedia se / promete
bom suceso se ndo no ultimo acto ou na ulti/ma scena do ultimo acto ali se desembaracdo / os
maranhos todos, E quanto mais intricado uaj / a maranha®”® E com quanto menos esperanca de / bom
sugeso tanto mais estimada he a Comedia /.»

A comprovar esta teoria, alude Ataide as palavras de Lope de Vega autor consagrado
e que na sua opinido se deve seguir até porque atenta que o «Comico / Lope de Vega»
possui muito mais licdo, ciéncia e engenho para falar sobre tal assunto: «E se elle quisera
escreuer / as leis E obrigacdis da Comedia fizera o assas mi/lhor que eu Asi porque tem mais
lic3o87® mais uso®”’ <e mais sciencia> / como porque tem muito diferente E muito milhor
en/genho que eu pera tudo®”® o argumento da Comedia®’®.» Para Ataide na constru¢do da
comédia deve seguir o preceito horaciano (verso 240), «ex noto fictum carmen sequar®y,
ou seja, o poema satirico deve ser criado com elementos conhecidos®. No comeco fl. 14
podemos ler: «<luisino> / dis que os gregos daudo tres partes a Comedia, Diuer/bios e
canticos e choros.» O preceptista luso explica de seguida o significado e a matéria
correspondente a cada uma destas partes. Acto continuo refere no seu discurso que «o fim
da Comedia / #2entre os gregos (segundo Rodiginio) n3o era outro sendo / prazer E alegria
mas esto era a custa das honras / dos homens como se uera no que trataremos loguo

883 3 deferenca que ha entre Comedia /%%*<antigua®®> mea <E noua>%8¢.» No

de/clarando
final do fl. 14v. Ataide explica por que razao a comédia se foi modificando ao longo dos

tempos e quais os motivos que levaram a passagem da comédia antiga para a «mea» e nova.

875 Riscado: «tant».
876 Riscado: «E».
877 Riscado: «[co ?]».

878 Riscado: «E pesar me a <de> quem ler / a sua Arcadia [cuidar ?] que diguo eu isto per / retribui¢do que certo o n3o diguo
sendo porque entendo que tenho / rezdo <E rez3o> E elle teue muj pouca d[e] alguma cousa / que ali dise».

879 Riscado: «declara E».
880 \/jde R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 82-83.

881 Afirma D. Antdnio de Ataide: «ensina Horatio dizendo ex noto fictum / sequar E Landino no comento declara que o
argu/mento a de ser de cousas muito conhecidas porque / todos sabem de amores de mancebos, esqui/uangos E
uariedades de damos, ettc.»

882 Na margem esquerda do félio: «Rodiginio Livro 6 Capitulo 17».
883 Riscado: «que auia».

884 Riscado: «noua E uelha E».

885 Segue-se uma palavra riscada.

886 Riscado: «E entre Comedia / tragedia E pretexto».

227



«®7Comedia ®¥8<antigua> era <(segundo Ludouico uiues)> aquele modo de compostu/ra E
representacdo liure em que publica E declaradamente / se tachaudo os erros E culpas dos uesinhos E
ainda que / no pringipio foi isto de proueito pera a emenda comum / ueo despois a soltura a tanto que
mereceo castiguo E / lej de prohibicdo feita por Alcebiades na qual man/daua que nenhum poeta
nomease as pesoas ha Come/dia E primeiro executou®® o Castiguo que pro/mulgase a lej porque
maltratando o E difammando o / eupolis poeta na Comedia de [baptis ?] %<ele> Al/cibiades o
mandou®? afogar no mar aonde / elle entdo tinha huma armada dizendo tu / me afogaste muitas
ueses nos teus teatros eu a ti / te afoguei apenas huma vez no mar //»

Antdnio de Ataide efectiva na sequéncia da sua teoria sobre a comédia, a primeira
dissertagdo acerca do ‘furor’ poético, conteudo sempre latente ao longo do seu Borrador.
Dada a importancia observada pelo preceptista a partir do inicio do fl. 15 sobre tal matéria,
descerramos aqui um subcapitulo dedicado a essa rubrica, uma vez que sé a partir do fl. 23v
no «Capitulo 6 dos 8%?<nomes> do poema / E seu estilo» o0 1.2 conde de Castro D’Aire aborda
a epopeia de forma muito profunda. Ou seja, Ataide trata da matéria do furor poético de
uma forma mais elaborada ainda dentro do «Capitulo da definicio da Comedia», assunto
examinado até ao final do fl. 23 e que se reparte pelo «Capitulo 3 #3Defini¢do / da poesia /»,
pelo subcapitulo «Do nome da poesia E poeta E do furor / poetico /» e ainda a partir do fl.
18v pelo «Capitulo 4 /Da origem da poesia E sua nobresa /.» No «[fl. 23v] Capitulo 6 dos
8%<nomes> do poema / E seu estilo» Ataide inicia uma longa dissertacdo sobre o género
épico, a fim de legitimar Os Lusiadas de Luis de Camdes, bem como a lingua em que foram

escritos.

4. DO FUROR POETICO E DA IMITACAO

Para Ataide o poeta é um «fazedor E criador», uma espécie de ‘demiurgo’, diriamos

nos hoje. Essa circunstancia leva-o a afirmar o seguinte acerca do assunto:

887 Na margem esquerda do félio: «Ludouico Viues in Augostinho de ciuitate dej livro 2 Capitulo 8».
888 Riscado: «uelha».

889 Riscado: «a lei que».

8%0 Riscado: «elle».

891 Riscado: «tomar».

892 Riscado: «estilo do».

893 Riscado: «Da origem da poesia E sua nobresa / origem e nobresa da poesia».

894 Riscado: «estilo do».

228



«[fl. 15] 89°E significa esta palaura / <piitis> em grego, poeta, fazedor E criador / E desta®®

<ultima> significagdo da palaura poeta deuia / Cristoudo Landino tirar aquele seu descurso em®’ / o
qual dis que pera o poeta ser digno do seu nome / a de ter tal entendimento, que deixando®® por baxo
to/da humanidade emprend3o®® os altisimos E /se ponha®® quasi hum®”* meo®"? entre deos E homem
/ porque o homem®® tudo o que faz he de materia / Deos cria de nada, mas o poeta ainda / que ndo
crie °%<%propriamente> alguma cousa de nada, to/dauia cheo do diuino furor *®°<de tal modo>
fin/ge elegantemente em seus uersos, que quasi pare/ce que produs de nada com®” suas ficcdis /
humas cousas mujto grandes °®<E muito uerdadeiras> / E dignisimas de admirac3o / <E asi apareceo
aquele que dise que a trombeta poetica leuantaua sempre tudo a / mais do que Era>.»

D. Antdnio de Ataide apoia-se na teoria platdnica para legitimar o seu pensamento
acerca do efeito positivo que o ‘furor’ exerce sobre o homem e as suas criacOes,
nomeadamente, as poéticas, colocando o vate praticamente ao nivel do divino. Por isso

declara

«/ Deste furor poetico trata Plat30°% °1° /definindo <prjmejramente®'> o furor que he dis elle
alie/nacdo da mente, da qual alienagdo fas dois / generos, huma que procede de enfirmidades /
humanas outra que uem de deos a primeira / chama Jnsania, a segunda furor di/uino. com a insania
fica o homem abaxado// [fl. 15 v] da specie humana E em certo modo °*?<se faz> quasi / bruto E com o
diuino furor se leuanta sobre / a natureza de homem E se semelha a deos. /»

Ou seja, se a hermenéutica que Ataide observa sobre a poesia tem muito de
aristotélico, e as suas teorias apoiam-se nos escritos no filésofo de Estagira, bem como nas

teorias desenvolvidas por Robortello, Escaligero, Minturno e Castelvetro ndo é menos

895 Riscado: «nuncido piitis».

8% Riscado: «s».

897 Na margem direita do fdlio: «na prefagdo / do comento / da arte poeti/ca de Horatio».
898 Riscado: «inj?».

899 Riscado: «o».

900 Riscado: «o».

901 Riscado: «s».

902 Riscado: «s».

903 Riscado: «o que faz».

904 Riscado: «totalmente».

905 Riscado: «perfeitamente».

906 Riscado: «tais cousas».

907 Riscado: «seus».

908 Riscado: «E totalmente espan/tosas».

909 Segue-se uma palavra riscada.

910 Na margem direita do félio: «macro [...] / Livro 2 capitulo 8 / in phaedro».
911 Riscado: «asi».

912 Riscado: «fica».

229



verdade que na rubrica sobre o ‘furor’ que o poeta ostenta, encontramos claras
reminiscéncias das teorias de Platao.

Durante os ultimos trinta anos do Cinquecento, os testemunhos da teoria literaria
que tocavam a tradicdo platénica mostraram em alguns aspectos semelhancas
surpreendentes com aqueles de anos anteriores de cariz mais aristotélico, noutros, aspectos
inovagbes e afastamentos de idedrio de como é e deve ser concebida a poesia.
Provavelmente o elemento mais constante é o louvor ou defesa da poesia, frequentemente
expresso nos termos mais gerais e originando assim um entusiasmo por essa arte. Escritores
como Menechini, Correia, Benci, e Borghesi acrescentaram pouco no que respeita aos
argumentos que ja haviam sido introduzidos por Boccaccio dois séculos mais cedo. Pode-se
até dizer que as suas proposicdes ou obras reflectem pouco de sofisticacdo critica, no
entanto as teorias platdnicas foram desenvolvidas anos a fio por preceptistas de profundo
conhecimento e a sua intervencao far-se-a sentir de certa forma para sempre uma vez que
n3o foi apenas a Epoca Classica que acompanhou as linhas de pensamento expandidas pelos
neoplatdnicos. O Romantismo ira defender o idedrio do poeta como um demiurgo, do vate
construtor de mundos surpreendentes, uma espécie de semi-deus.

Os criticos continuam a discutir os grandes assuntos — imitacdo, o furor divino, fins
éticos e politicos. Segundo B. Weinberg assistimos talvez nos trés ultimos decénios do
Cinquecento a uma mudanc¢a na balanca de interesses, para a questdo da imitacdo
(provavelmente sob a influéncia das muitas discussdes a volta da definicdo de Aristoteles e
os seus usos.) Ou seja, esse debate deixa de ser tdo entusiasmante como foi nas geracdes
anteriores de tedricos, e a questdao do furor divino é também tomada por garantida ou da
entdo uma concepcdo naturalista dos talentos do poeta e dos seus modos de actuar. Pelo
contrdrio, a discussao gerada acerca da consideragdo da poesia em termos das suas rela¢des
para com o estado e a instrucdo ética ird aumentar. Se as conotacdes éticas e politicas da
arte da poesia tendem a predominar nestes anos, provavelmente deve-se ao facto de estar
presente na consciéncia dos criticos uma ideia mais forte de estado®®3.

Segundo Gisele Mathieu-Castellani, no Renascimento, tal como na Ildade Média, a

criacdo literaria ndo se concebe sem o a priori de uma reproducao, e a poética dos géneros

913 Cf. Nair de Nazaré Castro Soares 1989: 15 e ss.
—2003:11: 9-32.
Observe-se também Margarida Miranda 2009: 343-365.

230



da-se por primeiro objecto em determinar modelos, e processos de reescrita. A referéncia
do texto permanece na tradicdo, reservatério de formas e contetddos. O modelo, objecto de
imitacdo, designa precisamente essa relacdo na qual o texto é elaborado como uma
reprodugado que se regista num processo de transformacao, de alteracdo, e até mesmo de
subversdo (por exemplo, na parddia).

Acrescenta Mathieu-Castellani que a mesma ambiguidade se encontra na nogao
central da imitacdo: ora designa a reproducdo de modelos literarios autorizados (os bons
autores gregos e latinos), ora a representacdo da ‘natureza’, a prdpria é também nocdo de
ambivalente, ja que também refere o mundo exterior bem como o mundo humano, os
homens em geral. Porém se a Poética oscila deste modo entre a imitacdo de modelos
literarios e a imitacdo da natureza, macro ou microcésmico, movimento pendular regulado
por um postulado que resulta do seguinte dilema: imitar a natureza, é imitar as belas
descri¢cdes que lhe eram feitas pelos antigos e bons autores, aqueles que nao sao imitaveis, a
ndo ser na medida (dos versos) onde eles ‘assemelham a natureza’. De acordo com Gisele
Mathieu-Castellani a nog¢do de representacdo, se directamente associada a nocdo de
imitacdo onde consta ser um sindnimo, uma traducdo, carrega também os seguintes dois
valores: reproduzir (apresentar ao novo), e mostrar (dar a ver). Assim a Poética do
Renascimento, logo que se articula em torno da no¢ao de modelo, convida a estudar, ndo o
proprio modelo, mas sim a série de transformacdes que o afectam quando este assegura a
génese do texto!4,

Ao lermos o Borrador de D. Antdnio de Ataide apercebemo-nos de quanto as suas
posicdes sobre a Poética e 0 modo como segue neste ou naquele aspecto as perceptivas que
visavam a edificacdo de uma teoria literdria sobre a imitacdo estdo proximas do que
acabdamos de observar. O ideario de Ataide segue em muitos pontos, ndo um, mas um
conjunto de autores e é reflexo da época em que foi concebido. Se por um lado sentimos
gue na tomada de posicdo relativamente ao furor poético, aos fins éticos e politicos da
poesia segue uma linha consistente com os neoplatdnicos, por outro divisamos que a sua
teoria se baseia essencialmente em Horacio e Aristételes. Na opinido do 5.2 conde da

Csatanheira «Este furor reparte em 4 spegies o primeiro he / o poetico, <o 22> misterial®*®, o

914 Cf. Gisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 112-113.

915 Riscado: «o segundo».

231



terceiro profe/tico, o ultimo amatorio.» Além disso, o poeta sé com o favor de Deus

consegue alcangar a poesia.

«E loguo de®®<screue> o poetico / dizendo que he hum rapto da alma E huma con/uersdo no
spirito das musas, com que a alma fica / insuperauel E isenta de se contaminar, o qual / se faz pera
instruir o genero humano, E faz / ali platdo tanto caso deste furor poetico / que affirma que sem elle,
todo o poeta / que chega as portas da poesia ella E elle / s3o udos E sem fundamento®' / atribuindo
tanto a poesia que sem summo / fauor de deos ndo se posa alcancar / °®E o mesmo platdo faz hum
liuro <que intitula > deste / furor em o qual prova que®®® he/ ***dom de deos porque em outra parte
tinha dito / ®*!que <de> deos <da> fortuna E <da> arte®?? / se alcancaudo os dois E asi argumen/taua
que nido era o poeta acaso porque se asi / fora n3o tratara tudo.»

No inicio do fl. 16 afirma Ataide que os poetas «tra/tdo todas as artes E sciengias» e
se 0 conseguem ndo é por acaso, porque «aprender / todas com humano estudo he
imposiuel sendo / deficultoso alcancar *>3<parte de> huma so loguo n3o / por arte humana
<nem acaso> mas per influxo deuino / sdo poetas.» Tudo isto é prova de que «muitos poetas
acabando se lhe o furor com / que escreuerdo nem elles mesmos entendem / o que
24<diserdo> nem sabem dar reacdo de si / °?>em todas <as> artes %2°<a qual> os profeso/res
dellas despois achdo E uem E se admirdo /.»

Um homem pode até ser rude, todavia quando inspirado de furor divino passa de
imediato a poeta: «uemos hum homem em tudo o mais / rude, sem conuersa¢do sem graca
E sem / modo E na poesia eminente, E ainda / (o que he mais) uemos que de repente pasa
de / idiota a poeta o que ndo pode ser / dis platdo sem grande concurso deuino /.» Afirma
Ataide ainda que «com isto se conforma Aristoteles °?’<dando a>°?® / rezdo do porque os

poetas participdo de furor / que ndo seruem pera este lugar mas affirma / elle que Maraco

916 Riscado: «fine».

917 Riscado: «como que se fosse».

918 Na margem esquerda do félio: «io[...Juel / de furore poe/tico».
919 Riscado: «este furor».

920 Na margem esquerda do fdlio: «deleg. libro 4».

921 Riscado: «E prouado».

922 Riscado: «gouer/naudo».

923 Riscado: «tem».

924 Riscado: «escreuerdo».

925 Riscado: «E do que diserdo». Entrelinhado encontra-se riscado: «muito».
926 Riscado: «o que».

927 Riscado: «afirmando».

928 Na margem direita do fdlio: «proble. sec. 30/ [...] 12».

232



cidad3do siracusano fi/cara milhor poeta quando se alienou da / mente. //» Aristételes na sua

Poética em 1455a 29 — 34 diz:

«Tanto quanto possivel, o poeta deve também completar os enredos com gestos.
Com efeito, dos poetas com talento, os mais convincentes sdao os que sentem as emocgdes:
guem sente furia transmite flria e quem esta irritado mostra irritagdo de forma mais realista.
Por isso a arte da poesia é propria de génios ou de loucos, ja que os génios sdo versateis e os
loucos deliram®2°.»

Aristoteles estabelece aqui duas origens possiveis para a poesia: o talento intrinseco
a alguns poetas e que gracas a ele sabem adaptar-se as situacdes e a exaltacdo, que tira de si
para os outros e os pde em transe de criagdo poética. Platdo havia generalizado esta
segunda origem da poesia — a que Ataide presta tanta atencdo —, baseando a capacidade
criadora no «entusiasmo» ou arrebatamento divino do poeta®*°. Devemos confrontar este

passo com Hordcio, na sua Epistola aos Pisbes vv. 99 — 111, quando o autor latino declara:

«N3o basta que os poemas sejam belos: forca é que sejam / emocionantes e que
transportem, para onde quiserem, o espirito / do ouvinte. Assim como o rosto humano sorri a quem
vé rir e aos / que choram se lhes une em pranto, também se queres que eu / chore, has-de sofrer tu
primeiro: so teus infortinios podem / comover-me, quer sejas Telefo quer Peleu; se, porém, recitares
/ mal o teu papel, dormitarei ou cairei no riso. Tristes palavras sé / ddo bem com rosto pesaroso e com
o irado as ameagadoras; com / rosto jovial palavras folgazis e com o severo as que mostrem /
seriedade. E, pois, a natureza que, antes de tudo o mais, nos / forma interiormente para as
contingéncias da sorte; ela nos alegra / ou nos impele para a célera; também ela nos abate por terra
com pesada tristeza, com angustia; e sé depois descreve tais mudan- / ¢as de alma pela sua intérprete,
a lingua®.»

Interessante é o que se segue, pois, D. Anténio de Ataide ao asseverar que «[fl. 16v]
932{ E antes delle o tinha / afirmado platdo / dizendo que emquanto / hum homem esta em
s<eu>3 / natural juizo nam pode / ®34fazer uersos / **>*donde parece que deuia / 0 nosso

francisco de sa de mi/randa tirar aquela / sua consideracdo /.» O 1.2 conde de Castro D’ Aire

929 \/ide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 73.

930 \/eja-se a célebre passagem do fon 533e - 534a. Em Apologia 22bc o assunto é de novo debatido por Platdo, bem como
no Banquete, no Fedro e nas Leis.

931 Vjde R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 64-67.

932 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pela letra A.

933 Riscado: «ua».
934 Segue-se uma palavra riscada, ilegivel.

935 Riscado: «[nem dar ?]».

233



faz pela primeira vez uma referéncia directa ao poeta do Neiva, um autor portugués quase
seu coevo.

Continua a argumentacdo relativa a ‘loucura’ que deve existir nos poetas
proclamando: «mas porque [son ?] muj diuer/sos modos de enloquecer / E se a mi parecer /
anda [componiendo ?] uersos / chamando diuersos / modos de enloque/cer aqueles furores
/ ou alienacGis da / mente que disemos que platdo / deuide em 4 species / E asi me parege
esta / troua doutissima E / ndo em sombaria / dos poetas como uul/garmente se ella /
entende / }.»

Os autores latinos como Cicero (e. g. De divinatione, 2 110) e Ovidio (Metamorfose, 2,
640) tinham observado que o poeta sé o é se inspirado pelo ‘divino furor’®®®, ou que o seu

impeto possuia uma semente sacra uma vez que Deus existia nos poetas:

«%’Daqui dise ouidio que estaua **®deos nos poetas / %3 *<E que o seo impeto tinha huma
semente de sacra E deuinamente / > Cicero dise que todos os mais estudos alcan/¢camos dos mestres
per arte E doctrina mas / o poeta era per natureza E excitaua se com / as forcas da mente E que era
inspirado qua/si com hum deuino furor este he o a que cha/mamos Vea.»

Informa seguidamente o leitor sobre o significado de ‘veia’, a etimologia do termo e a
razdo pela qual sdo concebidas as Artes Poéticas uma vez que a poesia que ndo se aprende,
mas antes é aquela veia e furor que levam o homem a dissertar por escrito sobre o

fundamento poético:

«Vea per outro nome perque asi como / na terra ha®*! huma que tem ueas de ouro / outras n3o asi dos
homens huns tem uea poe/tica e outros <a> ndo ha E ndo me parece bem / a etemologia que d3o a
Vea dizendo que he / como no corpo humano perque he muj deseme/lhante que °*?0s corpos todos
est3o cheos de ueas / %3<e |he sdo naturais> E o ***<entendimento> n3o he asi <com a poesia> por
on[de] / me parece que se deriua ***<uera do uerbo latino uenia E> do uerbo <portugues> [uenho ?]

936 Cf, Ovidio, Fastos, VI, v. 5.

937 Na margem esquerda do félio: «Fast. 6.».

938 Riscado: «hum».

939 Na margem esquerda do félio: «na oragdo pro Archita / poeta».
940 Seguem-se algumas letras riscadas.

941 Riscado: «uea».

942 Riscado:«n».

943 Riscado: «a terra».

944 Riscado: «engenho».

945 Riscado: «uen».

234



porque *fter o entendimento / E uea poetica *’nem |he he natural / nem a tem todos entendimentos

sendo muj / poucos E ainda eses mesmos que ao tem / ndo he continua pola mayor parte / antes uaj E
uem So ouuidio desia / de si que tudo o que queria dizer / rompia em uerso®® E esto parece que
bas/ta d<o nome do poeta E poesia / E do seu furor ou uea %° parece / que fica neste capitulo huma
duuida a que he necesario sa//[fl. 17]<tisfazer pera [...] / conforme ao alegado parece infructuoso
trabalho este que tomo E o que tomavdo os que / escreuerdo antes de mj{m] ao que respondo que a
poesia que se ndo aprende he aquela uea / E aquele furor em que / o entendimento o mete / a
escreuer E a saber / as cousas que he o primeiro / paso E fundamento poeti/co, mas ordenar esas
mesmas cousas e saber / em que estilo E com que figuras / se am de escreuer iso de/pende da arte E
pera / iso se faz esta E se fi/zerdo todas as artes poeticas>. /»

Mais ou menos a meio do fl. 17 inicia um terceiro capitulo intitulado «Capitulo 3
90Definicdo / da poesia /». Ataide comeca por aludir ao que foi dito sobre a poesia e sobre o

furor poético e que ‘acrescenta’

«com Aristoteles / ou com o que delle se colige que®’<o efeito deste furor> / he huma
imitacdo porque dis elle que a epopeya / Comedia Tragedia E®? bitirambica®?® / E todas as mais
poesias ou sejdo pera can/tar ou pera referir conuem nisto que he serem todas / imitagdo ainda que
diferem no modo E em outras / cousas que adiante diremos asi que parece sera.»

A imitacdo tem de ser «exprimida com °>*<peso conta> E medida °>>{ por huma
uniuersal / idea contia em / faculdade me/trica jacobus / [falemias ?] folio / 105 / }» e além
disso poesia nascida do furor poético tem como fim ultimo «ensinar deleitando>.» Acto
continuo e sem querer alargar-se no discurso «per me ndo alarguar E porque bem he que
ndo par/ticularise as excelencias dos latinos,» faz referéncias as obras de Virgilio, Ovidio,

Marcial e Séneca:

«Como Dauid de hum penitente descreue lo com todos / os requesitos necesarios como o elle
faz®>® / de modo que pareca E asi seja que ndo aja na/quela materia mais que dizer se trata huma /

946 Riscado: «ter a terra ouro».

947 Riscado: «ndo».

948 Seguem-se algumas letras riscadas.

949 Riscado: «mas».

950 Riscado: «Da origem da poesia E sua nobresa / origem e nobresa da poesia».
951 Riscado: «isto que he reduzir».

952 Riscado: «[coriem ?]».

953 Riscado: «conuem toda».

954 Riscado: «conta».

955 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pela letra A.

956 Na margem direita do fdlio: «ps. 50».

235



conquista <**’huma tormenta hum [...] de capitais E o mais a isto tocante> descreue lo como Vergilio
que asi / pinta <todos> que parece ao que ele que esta presente / a tudo E ao que alguma hora se uio
naqueles / tranzes®*®<n3o so |he parece que> ndo exprimentou cousa que ali ndo ache mas cuida que /
%9%se torna a uer no mesmo> se *°quer escreuer cartas de // [fl. 17v] molheres resentidas E
enamoradas De seus / ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a uerdade que parece
que estais uendo o a/contecimento e ndo alego a lauoura nas georgi/cas os epigramas em marcial as
satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca.»

Afirma de seguida que «/ luis de Camdis no herdico francisco de sa no lirico / Dom
manuel de Portugal ®°’<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum / dos antiguos
uencerao E poucos ygualardo.»

D. Antdnio de Ataide em tempo de governacao filipina apresenta como exemplo a
seguir, a poesia saida da pena de autores portugueses o que nao deixa de ser
surpreendente, embora na linha platénica, neste caso, de que a poesia contém em si fins
éticos e politicos para além de imitacdo e furor divino, matéria a que ja aludimos
anteriormente. O 1.2 conde de Castro D’Aire depois de se ter utilizado no fl. 1v o termo

‘imitacdo’ por trés vezes para afiancar que a

«Tragedia / he huma imitac3o de acc3o llustre, absoluta, e que tem grande/za °%*{ Scaligero
Livro 1 Capitulo 5 em / [...] esta defini¢do inter/[...] a sua dizendo que he / [...] imitacdo per accois de /
[...] fortuna, define in/dice, stilo graue E me/[...] em uersos / }. °% dis mais °%* atras. E he de aduertir
que [...] / aja uulgarmente® recebido o nome de tragedia ***<de modo / que> por elle <se entende>
huma composi¢do ou imitagdo de acgdes» s6é no fl. 17 se refere de novo ao termo como podemos
verificar no paragrafo anterior. Um pouco mais a frente declara: «Diguo imita¢do porque nenhuma /
outra *’<primeira> obrigac3o tem o poeta que imitar per/feitamente o que escreue em seus uersos se
trata /.»

957 Riscado: «E hum naufragio».

958 Riscado: «que».

959 Rscado: «ache».

960 Riscado: «trata».

961 Riscado: «no deuino E seu [...] / [...] o primeiro Conde do [...] se nos p».

92 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

963 Riscado: «mas he de infortunios ou pord nelles».

94 Riscado: «Aristoteles que tem a tragedia seis partes. <segundo as quais [...]> fabula Costumes diccam / sentenca
apparato e melodia».

965 Riscado: «[mal ?]».
966 Riscado: «porque en/tende se».

967 Riscado: «mayor».

236



Aristoteles declara em 1451b 29 «o poeta deve ser um construtor de enredos mais
do que versos, uma vez que é poeta devido a imitacdo e imita ac¢des®®®» e em 1460b 8
afirma «uma vez que o poeta é um imitador, como um pintor ou qualquer outro criador de
imagens, imita sempre necessariamente uma de trés coisas possiveis: ou as coisas como
eram ou s3o realmente, ou como dizem e parecem, ou como deviam ser®®°.»

A tematica do poeta como pintor foi explorada quer pelo Estagirita quer por Hordcio,
nos wv. 361-362 da sua Epistola aos PisGes. D. Antdnio de Ataide ao proferir as palavras que
transcrevemos de seguida alerta os poetas para as boas regras ja clarificadas pelos autores

antigos, ndo sem alertar o leitor que existem quatro obriga¢des a cumprir:

«asi que he a primeira obrigacdo do poeta a imita/¢do porque a de imitar a tormenta de modo
que / os uersos o parecdo os conceitos as ponderacois / e tudo uos faga ir asi em tormenta que
com/pita com os efeitos da mesma tempestade / °’°a de imitar antes competir com a natureza /
descreuendo hum prado de boninas regado / de uarias correntes de agoas asi crista/linas asi
quebrando de pedra em pedra / que pareca que esta criando o mesmo prado / diante dos olhos 7t {
daqui naceo cha/marem a poesia / pintura que fala/ua E a pintura / poesia muda / } dise que auia de
ser ex/primida porque n3o tratamos aqui de poesia / mental se ndo da que sae a escritos // [fl. 18]
92deu a isto ocasido.»

A segunda obrigacdo prendia-se com a

«a ociosidade®”® de [Vida ?] / que nestes enuernos he grande E nos / uerdis em que a guerra
nos deixa ain/da he mayor. A terceira causa que / tiue E tenho *’*[pera pu]blicar esta Arte / Poetica he
uer® como se uaj estragan/do a poesia E a pouca noticia que della / ha diguo das suas leis E
obrigac¢dis <pera a perfejcao>.»

O 1.2 conde de Castro D’Aire tinha consciéncia de que cada vez menos os poetas
seguiam as regras estipuladas, facto que o levou a escrever o seu Borrador sem nunca deixar

de ter em conta as opinides abalizadas de Robortello, Escaligero, Aristételes e outros

968 Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 55.
969 |dem, Ibidem, p. 97.
970 palavras entrelinhadas riscadas.

971 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fdlio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pela letra A.
Na margem esquerda encontra-se uma anotagdo riscada: «de discr. Adu[...] et ami».

972 Na margem superior direita do félio encontra-se riscado: «E porque os poemas com|[...] / poeticas deferem em tres
modos / no que imitamos com que imitam / como imitamos».

973 Riscado: «da Aldea?».
974 Buraco no original.

975 Riscado: «per».

237



grandes tratadistas de Poética. Outra nota digna de realce e que podemos extrair das suas
palavras é a de que era sua intengdo publicar esta sua obra que ficou manuscrita. Propde de
seguida ainda o que pretende abordar ao longo do seu labor como preceptista e que sera
esta sua Poética de proveito e caso o ndao venha a ser pelo menos servira de comentdrio a

outros, mostrando os erros por ele cometidos:

«E os que estuddo ndo podem sem gran/de trabalho saber todos os indiuiduos / desta arte
porque em nenhuma %°<pode ser / os aja mais sucginto e mais> destinctos ¥’/ que nesta®”® primejro
tratarej do / nome E origem <E partes> da poesia “°<em comum> / E loguo das *%leis> della
deuidindo a em / poemas <(que asi chamo as obras epicas)> em tragedias comedias E liricas / %'<E
porque toda a poesia consta de estilo palauras E uersos> direj todas as diferencas / de %¥%<estilos3>
pees E uersos latinos que puder / alcancar E suas origens E ultima/mente das medidas <acentos> E
ordens de / uersos portugueses que so nisto difere // [fl. 18v] a poesia portuguesa da latina, tendo em
/ tudo o mais a obrigac3o indeferente en/fim sempre esta arte sera de proueito / porque®®* se for boa
ensinara os que nio sou/berem E se n3o for tal dard ocasido aos / sabios a ensinarem <outra> milhor
mostrando / os erros desta.»

Afirma entdo que se limita a coligir uma série de preceitos, trabalho no seu entender
legitimo pois citando o Arpinate afirma: «Cicero fala nesta materia em <os proprios> termos
/ disendo que n3o he absurdo®®> que posa dar precej/tos de poema quem o n3o posa
compor quanto / mais que eu ndo dou precgejtos pois ndo farej majs / que iuntar os que
outros derdo.»

Inicia Ataide o «[fl. 18v] Capitulo 4 / Da origem da poesia E sua nobresa /» com uma
explicacdo bastante elucidativa e erudita sobre as principios da poesia e da discordancia de
opinides que existia acerca do contelddo em causa: «Grandamente discorddo os autores

entre si sobre / a origem da poesia °®%{ E bem o mostra Pli/nio Livro 71 capitulo 5 dizen/do

976 Riscado: «estdo / tantos E tdo».
977 Riscado: «como estavdo».

978 Segue-se uma letra riscada.

979 Riscado: «E loguo».

980 Riscado: «obrigacBes».

981 Riscado: «apos isso».

982 Riscado: «uer».

983 Riscado: «palaur».

984 Riscado: «ou».

985 Riscado: «dar».

986 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

238



que da origem do poema / ha grande conteudo E / se proua que foj antes / da guerra de
troya *®’ndo dis mais.» Seguindo mais uma vez a doutrina de Aristdteles afirma que «a
poesia nace da imitacdo diz mais no mes[mo] lugar / que he natural aos homens imitar
desde me/ninos, e que diferem dos outros animais, assi em / serem acomodissimos pera a
imitacdo como por/que aquirem as primeiras disciplinas emi/tando.»

A poesia «ndo he so inuencdo e aprouac¢do dos ho/mens a po<e>sia antes nos consta
que he aprouada por deos / e ensinada por elle.» Acrescenta ainda que «que os poe/tas
fordo muito mais anti/guos que os filosofos E que / antes que nacese o nome / da filosofia
erdo os / poetas os tidos por uni/cos sabios E em outra / parte de diuino [...] / Capitulo 22 os
faz mais an/tigos que os historiadores / oradores E mais que todo / o genero de escriptores.»
Além dos préprios Salmos biblicos provarem o valor e a qualidade excepcional da Poesia,

muitos doutores da Igreja escreveram obras sublimes em verso:

«muitos do<c>tor<e>s escre/uerdo obras sagradas em uersos aceitos de toda / a igreia
uniuersal e bem grande proua he da a/prouacgdo que a poesia tem do espirito santo a psal/terio da
Dauid escrito em uersos tdo poeticamente / porque com dificuldade se pode achar outra <poesia> que
lhe / semelhe quanto mais que lhe iguale Da Santo / °®8Agostinho a res3o disto disendo que
misturando o spi/rito santo a forca da sua do<u>trina com delectaues / modula¢des da®®° musica para
que emquanto / o ouuido se adocasse com a suauidade do uerso [...] iuntamente o proueito da
palaura [...] / a quem ler este mesmo prologo dos psalmos em / que Santo Agostinho isto dis uera as
grandes exce/lencias que o santo uai dando a poesia do psal/mo que deixo porque ndo he tratar da
poesia / em Comum que he a materia deste capitolo /.»

N3ao esquece que, por antonomasia, os poetas eram tidos por santos. Mais

acrescenta que o oraculo de Apolo em Delfos dava as profecias em verso:

«®Strabo dis da Rethorica que he como hum [...] da / poesia Aemo chama aos **'<aos [sic] poetas>
santos por / %2antonomasia. As sibilas escreuerdo em uerso / todas as suas prophegias ate os oraculos e
res/***pondiam em uerso e so quero apontar os que respon/deo o oraculo de Apollo em Delfos A Augus/to
Cesar quando ***<no sacrificio> lhe pergun/tou porque n3o respondeo muitos tempos auia E era / isto no
<tempo do> nacjmento de christo. /»

987 Riscado: «E com isto».

988 Na margem esquerda do fdlio riscado: «Prologo sup. / psalmos».
989 Riscado: «poesia».

990 Na margem esquerda do félio: «Libro 1 de situ / orbis».

991 Riscado: «philosophos».

992 Na margem esquerda do félio: «[lactan ?] libro 1 capitulo 7».

993 Na margem esquerda do fdlio: «o mesmo capitulo 7».

994 Riscado: «sacreficando Ihe».

239



O que D. Antdnio de Ataide declara de seguida é surpreendente (ainda que cite como
fonte Quintiliano) e prova da sua vasta e erudita cultura de homem que andou pelo Oriente
e que tomou contacto directo com as culturas da india ao afiancar que também os povos
indus deitavam na Poesia grande valor, consideracdo e respeito a tal ponto que muitos dos

seus livros tidos por sagrados estavam escritos em verso:

«Bem se alarga *<fabio quintiliano> nos louuores®® / dos poetas dos quais affirm3o todos os
auto/res que erdo os teologos E sabios antiguos®”’ / Antiquissimo he entre os gentios da India®® /
Oriental ser a sua teologia E filosofia / em uerso, E ainda que as suas openidis sdo erradas / todauia len
se em Academias publicas E tratdo / a materia dos anjos; do principio do uniuerso da cria/cdo geragdo
E corrupcdo E tudo isto E tudo o mais / que he muito esta escrito em uerso.

Ao citar Fabio Quintiliano, o autor luso pretende a boa maneira classica justificar as
suas ideias partindo de um autor consagrado, pois a sua estada na india permitiu-lhe
obsevar in loco a veracidade das ideias que expde sobre as caracteristicas poéticas das
variegadas culturas daquelas longinquas regides. Além do mais, tal alusdo prova «o intento /
consola E fortefica muito a uerdade de nosa ley» sobre a valia da Poesia, uma primeira
filosofia que desde o berco deve acompanhar o ser humano: «E ndo°% / falta quem diga
alegando a outros que a poesia he / °Chuma primeira filosofia que des do berco nos /
comeca a mostrar o que deuemos seguir E imitar / donde dis o mesmo que affirmaudo
muitos que so o poeta / era sabio.» Platdo chegou mesmo a afirmar que «o poeta he
gera'®!/cio deuina.» Assevera o 5.2 conde da Castanheira que Célio Rodegino citando

Erastotenes de Cirene'®9? «// [fl. 20v] 1993 [...] conta que ndo / so os poetas mas tambem

995 Riscado: «Cornelio tacito».

9% Na margem direita do fdlio: «Cornelio Tacito de / oratoribus».

997 Na margem direita do félio: «Augostinho De Ciuitate Dej / Livro 18 / Capitulo 14».

998 Na margem direita do fdlio: «o padre Jo&o de Lucena / na vida do padre mes/tre francisco Livro 2 Capitulo 11».
999 Na margem direita do fdlio: «Rodiginio Livro 7 Capitulo 1».

1000 Riscado: «a prim».

1001 Na margem direita do fdlio: «leg. 3».

1002 Nasceu em Cirene no ano 276 a.C. e morreu em 194 a. C. na ciadade de Alexandria. Estudou em Cirene, em Atenas e em
Alexandria. Os contemporaneos chamavam-no de “Beta” porque o consideravam o segundo melhor do mundo em vérios
aspectos.

1003 Na margem esquerda do félio: «Livro 7 Capitulo 1».

240



algumas cidades E le/gisladores ordenaudo suas leis em uerso®®* / com o que'®® puderdo
redusir a multiddo do pouo / a milhores costumes®,»

O 1.2 conde de Castro D’Aire critica os maus poetas que usam a poesia com fins
despropositados e desonestos e pouco proprios aos preceitos de Deus: «nunca quando falo
em poesia E em / poeta trato dos uersificantes aplicados a / desonestidades 1°’<e cousas
contra deos ou contra o seu uerdadeiro culto> [que ?] eles se tiue/rem furor serd diabolico.»
Para sustentar a sua posicdo Ataide cita a matéria desenvolvida nos Livros Il e X da Republica
de Platdo. Segundo o filésofo, a cidade carece de soldados que a defendam e a preservem. A
educacgdo que as criangas e jovens deveriam receber e ter como base a musica e a gindstica,
a maneira tradicional grega. Porém, a musica para os Helenos, «é a arte das Musas, em que
a poesia n3o se dissocia dos sons'%%.» Ora de acordo com Plat3o, no Livro II, as fabulas dos
poetas, que se costumam leccionar as criangas, estdo eivadas de falsidades sobre os deuses,
a quem outorgam todos os defeitos, em vez de divulgarem as deidades na perfeicao das suas
gualidades. «No comeco do livro ja se havia feito citacdes de versos que sugeriam que o0s
deuses ndo eram garantia de justica; agora declara-se abertamente que os poetas nao
servem para instruir a juventude®.» O Livro Ill continua o libelo acusatério afirmando que
devem sair da cidade os que imitam o mal, retomando o tema da educacdo pela musica e

pela ginastica. No Livro X, Platdo recupera em ampla escala, o topico da desaprovacao da

poesia ‘que consiste na imita¢do’1%% delineado nos Livros Il e Ill. M. H. da Rocha Pereira

1004 Riscado: «por».
1005 Rijscado: «fordo».

1006 Segundo Guisele Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 138-140 o Renascimento herda da Idade Média dois problemas
do prazer ligado a poesia: o problema da fabula e o problema do verso. Estes dois elementos misturam-se na reflexao sobre
a nogdo de ornamento do discurso.

1007 Riscado: «E impertinengias».
1008 Cf, M. H. da Rocha Pereira (1983), op. cit., p, XXII.
1009 | dem, Ibidem.

1010 Segundo Nigel Warburton 2017: 26 «na sua exposi¢do acerca da educa¢do dos Guardides, Platdo argumenta que
diferentes tipos de poesia devem ser censurados. Qualquer escrito que veicule uma falsa impressao de deuses ou heréis ou
que, quando lido em voz alta pelos estudantes, conduza a uma identificagdo excessiva com personagens injustas deve ser
banido. No Livro X d” A Republica, o filésofo retoma o tema da arte e do seu lugar na sociedade ideal, concentrando a sua
atenc¢do na arte mimética, isto é, a arte que pretende representar a realidade. Chega a conclusdo de que tal tipo de arte
ndo podera ter lugar na sua republica, para o que apresenta duas razGes principais. Em primeiro lugar, tratar-se-ia sempre
de uma mera cépia de uma aparéncia e, como tal, tenderia a distanciar o individuo do mundo das Ideias. Em segundo lugar,
a arte apela ao elemento irracional da alma, tendendo, assim, a quebrar a harmonia psiquica necessaria a justica.

Para explicitar a primeira critica feita a este tipo de arte, Platdo refere o exemplo do pintor que representa uma cama. Deus
criou a Ideia da cama; o marceneiro produziu uma cépia indistinta dessa ldeia; o artista pintou uma cdépia da cépia do
marceneiro, o equivalente a colocar um espelho a frente do que era ja uma imagem imperfeita da Unica cama real.
Consequentemente, o artista coloca obstaculos ao nosso conhecimento da realidade em vez de contribuir para ele. O
artista mantém-se ignorante da verdadeira natureza da cama e concentra-se com uma cépia da aparéncia de uma cama

241



citando J. Adams é de opinido de que «a Republica é “em certo sentido um requerimento
para que a Filosofia tome o lugar que a Poesia até ai tinha preenchido na teoria e na pratica
educativa.’®¥”» Ora n3o é precisamente isso que D. Anténio de Ataide defende, como vimos
ha pouco, quando afirma que a poesia é uma espécie de primeira filosofia que é facultada as
criangas. Todavia, segundo o seu parecer como ja referenciamos acima deve a poesia tratar

matérias ‘limpas’ e ‘graves’ e ndo ofender Deus:

«E n3o ha que tra/tar delles 1°*2{ Contra os quais / se escreueo %3*no liuro / de [marmidel ?]
[...]/ oinferno 62 dos [...] / [...] E contra estes / sdo todas as inuecti/uas que por aj and3o / e estes sdo
os que Platdo no / Livro 2.2 da sua republica quer que / [...] nella E o aproua santo Agostinho de ciuita
dei Livro 2 / Capitulo 14 E no 8 Capitulo 13 mas se [...] / [...] E tratarem materias / limpas pias E graues
E por / modo conueniente estes / quer Platdo no X da republica / que se <conseruem> %%%nga cida/de E
a esta poesia cha/ma ali socrates poesia / mascolina E casta E / digna de se estimar //.»

Alids, a poesia deve ser ‘delicada’ e ‘elegante’ e para sustentar esta teoria Ataide cita
D. Jerénimo Osodrio, perscrutando nas palavras daquele autor portugués do Renascimento
alimento para o seu Borrador, pois o verdadeiro poeta deve ser ‘honesto’ e ‘grave’. De certa
forma, o 5.2 conde da Castanheira prepara o leitor para a matéria que vai abordar de

seguida sobre a epopeia que para além de ‘grave’ obriga a um ‘honesto’ estudo.

«todos se compoem por respeitos E razdis / dignas da <poesia> °°Bem delicada E
elegante/mente faz sobre isto hum discurso aquele nosso / lume da eloquencia, jnsigne °0°F
dignissimo Bispo / do Algarve dom Jeronimo Osorio E resumindo / o que elle dis mais copiosamente
1017 / se resolue em que os poetas disem dos homens o que elles ouuerdo / <E deuido> de ser, E asi
como seja o oficio do poeta dizer o que he Jllus/tre honesto graue, digno de se fugir ou de se buscar /
aquele que milhor cumprir com esta obrigacdo sera uerdadej/ro do poeta.»

particular. Platdo considera que os poetas realizam o mesmo movimento que o pintor e, como tal, alarga a sua censura a
arte da poesia.

Platdo reconhece que o trabalho dos artistas miméticos se revela, contudo, sedutor. Ndo apela a razdo, mas aos elementos
inferiores da alma, efeito exacerbado pela tendéncia dos artistas para representar os impulsos maus em vez dos impulsos
bons. Os artistas miméticos podem distanciar os incautos do caminho do conhecimento. Ndo ha, por isso, lugar para eles na
republica.»

1011 | dem, Ibidem, p. xxxvii.

1012 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pelo sinal A.

1013 Riscado: «em».

1014 Rijscado: «an de conseruar».
1015 Riscado: «policia».

1016 Riscado: «B».

1017 Riscado: «se conformasem que». Entrelinhado e riscado: «ser [...] em que».

242



Concorda D. Anténio de Ataide com «o grande osorio» quando este fica muito
descontente por verificar que «os mais famosos / E primeiros poetas se empregardo em
muitas / impropriedades poeticas.» No entanto e de acordo com as proéprias leis da poesia

afirma o autor luso que

«0s poetas pintdo dos deoses quando fazem / Achiles filho de Thetis [memnim ?] da aurora,
[...]/dona de Jupiter porque o fazem os poetas pera significarem / que os homens muito excelentes
tem huma participdo de / deos E sdo nacidos por particular prouidencia / sua ate qui o grande osorio
// } mas sem embarguo <diso> tinham e / muito descontente uer que os mais famosos / E primeiros
poetas se empregardo em muitas / impropriedades poeticas. °8<chamando deoses a homens /
mortais E outras piores ainda>. / *®mas [tripei ?] com lactancio firmano que me / tirou esta neuoa
dizendo que em tudo os poetas / faldo uerdade nem mentem dos deoses que adordo / mas com
aquelas sombras E figuras, fazem / galantarias nos uersos E tras o exemplo do monte / olimpo dizendo
que'® os poetas chamau3o / a Jupiter deos do ceo, porque olimpo aonde / elle nagera queria
tambem dizer ceo'®?! %22myijto / boa solucdo da tambem Rodiginio a esta duui/da dizendo que os
poetas antiguos cobri/rdo com ueos de figuras E ficgdes os // [fl. 23] misterios todos de modo que os
pode alcancar a / coriosidade de poucos esta dis elle he a majes/tade da naturezal®?® que aborrece a
demasiada / clareza de seus secretos. A qual asi como se escon/deo @ multiddo ignorante asi estimou
que os / doutos a tratasem por figuras E pouca clareza E / alega numenio filosofo que foi castigado por
diuulgar / 19%%<[...]> ao pouo os misterios eleusinos °?*{ E no mesmo capitulo se da / a rezio do porque
os poetas / atribuido aos deoses cou/sas indecentes E hum exem/plo basta fingem que o / deos jupiter
pera uiolar / a [...] <se> transformou °?numa nuuem d[e] ouro que lhe / cajo no regaco dis *?’<pois>
/ lactancio que como os poetas / querido louuar muito al/guns homens leuantaudo / tanto os louuores
que lhe uinh3o a chamar / deoses E despois pera contar / suas historias encubrido / nas o milhor que
podido E / que a uerdade foj que Jupiter / era hum homem»

Todo esse labor é necessério para que a histdria fique correctamente embelezada®®?®,
Alids, a forma como os poetas ‘pintam’ as histérias com recurso a mitologia tem como fim

principal deleitar:

1018 Rijscado: «Como Ouuidio nas suas / metamorfoseas que he E Vergilio aos seus deoses / aplicando lhes cousas que nem

[...]».

1019 Na margem esquerda do félio: «de fals. Rel. Libro 1 / Capitulo 11».
1020 Rjscado: «por isso».

1021 Riscado: «Com quasi a mesma solugdo da Rodiginio».

1022 Na margem esquerda do félio: «Livro 7 Capitulo 1».

1023 Riscado: «a qual».

1024 Riscado: «com clareza».

1025 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fdlio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1026 Rjscado: «se».
1027 Riscado: «[...]».

1028 As histdrias ou as obras literarias devem ser embelezadas ou ornamentadas e concomitantemente ficcionadas e
imaginativas. Diz-nos a este respeito Mario de Carvalho (2014), op. cit., p. 47 que «ficgdo vem do latim fingo, que significa
modelar, formar. O termo estd originariamente associado ao trabalho do oleiro. Partilha o étimo com o substantivo
fingimento. Ndo deixa de ser curiosa a coincidéncia com a lenda biblica em que o criador forma o homem do pé da terra.

243



«E quanto a uerdade dos poetas de que elles sdo calum/niados faz 1°em sua abonagio

[lanciloso pasio ?]'°%° / hum capitulo doutisimo E dis que asi o fim do Historiador he / Verdade E do
poeta uerdade iunta com delejtacdo E culpa / a eratostenes que dise que n3o se auia de buscar %<3
historia> / nos poetas porque era mentirosa ndo entendendo que as fabulas / ou exageracdis ou
digresdis ndo desmentem nem desacre/ditdo a historia e nos poetas antes a orndo E a [uestem ?] /
como se ue na de Lucano E na de %2<Homero e en todos> / nas quais n3o faz menos cabo %3dizer
lu/cano que Roma apareceo a Caesar E na de Homero / que Eolo era rej dos uentos nem en torcato
taso se / desacredita a Historia com a ficcdo de [corjnia ?] / E clorinda nem em luis de Camois a
chegada das naos aquella jlha de Venus //».

Apesar de D. Antdénio de Ataide seguir do ponto de vista da teoria poética os
propdsitos aristotélicos e horacianos é um homem religioso que sabe valorizar a boa
maneira do Renascimento o que de mais sublime os cldssicos da Antiguidade haviam
produzido. Por isso os cita tantas vezes como exemplo a seguir nao olvidando ao longo do
seu Borrador um fildsofo que efectivou a simula entre o paganismo e o cristianismo, Santo
Agostinho!%34, De certa forma é a legitimac¢do de todo um conjunto de teorias desenvolvidas
por autores pagados e que continuavam do ponto de vista ético, estético, noético e poético,
plenos de uma actualidade incrivelmente clara. Alids, ainda hoje isso acontece!

Encontramos no excerto supra referido a primeira referéncia a Luis de Camdes. O
preceptista portugués de certa forma e do ponto de vista das ideias preprara o leitor para
um longo conjunto de félios que apesar dos diferentes titulos atribuidos procuram no fundo,

explicar a esséncia da poesia épica.

E o terreno da imaginagdo e da inventiva, da criagdo dos mundos. Como escreveu um certo autor impreterivel, [...] o reino
do que poderia ter acontecido e ndo do que aconteceu. Dentro dos limites e das leis do novo mundo que a ficgdo desvenda
—a descobrir a cada momento —, podemos nds conceber as derivagdes que bem entendermos.

Continuamos no dominio da fantasia, da ilusdo, de um engano proposto pelo autor e aceite pelo leitor, mesmo dentro da
obra que se reivindique do realismo mais cerrado. Alguma critica anglo-saxdnica ainda se faz eco duma incomodidade ética
derivada da questdo da verdade e da mentira (WayneC. Booth, James Wood). No prefacio a Pierre et Jean, Maupassant
sustenta que os realistas com talento deviam chamar-se ilusionistas, pois os grandes artistas sdo aqueles que impdem a
humanidade a sua ilusdo peculiar.

Quando uma senhora observou a Matisse, depois de ver uma sua dangarina, “Uma mulher nua ndo é assim”, ele teria
respondido: “Mas, minha senhora, isso ndo é uma mulher nua, é a pintura duma mulher nua.” Também o cachimbo de
Magrite ndo é um cachimbo, é uma pintura. Estamos, necessariamente, no reino do fazer-de-conta, por mais ocultados e
habeis que sejam os mecanismos de disfarce.»

1023 Riscado: «dellas».

1030 Na margem direita do fdlio: «[Lanciloto ?] Livro 2 Capitulo [...]».
1031 Riscado: «uerdade».

1032 Riscado: «Vergilio e .. que».

1033 Riscado: «as fabulas».

1034 yjde Tzvetan Todorov (2017), op. cit., pp. 21-38.

244



Mas antes disso declara Ataide que os filésofos haviam também eles sido alvo de
ataques, a ponto de ja na Antiguidade terem sido desterrados das cidades juntamente com

os retoricos:

« E todauia %% Atheneo refere a'% / Caristio historico que dis que n3o so lisimaco deste/rou
os filosofos com pregdo geral de todo seu rejno / mas tambem os Athenienses <hum> Sofocles
des/terrou tambem os filosofos os romanos os langa/rdo tambem de si como corrompedores da gente
moca / e dis 0 mesmo Ateneo que ndo sabe como despois os / tornardo admetir Anaxippo comico dis
delles / que somente sdo sabios na lingoajem E que no mais sdo ig/norantes os lacedemonios nem
admetiao philosofos / nem rectoricos asi que sendo a filosofia cousa / tdo excelente teue seus
contradictores / tambem a poesia inda que os tiuese ndo per/de a sua excelengia pois os que a
aproudo / sdo <E fordo sempre> os mais E milhores entendimentos //»

Interessante é a forma como D. Anténio de Ataide remata as suas ideias em louvor
dos poetas. Pouco depois de mencionar o seu pai 2.2 conde da Castanheira seu
homonimo!%¥’, distinto homem de letras, demonstra o 1.2 conde de Castro D’Aire, através
de um exemplo inquestiondvel como sdo importantes os vates, pois, é o trabalho por eles
produzido que dé o toque de imortalidade aos actos nobres e épicos dos homens e ndo a
histéria: «como / Alexandre teue mais enueja a Ulises por Ho/mero que polas uitorias, como
dura mais / a fama pola trombeta poetica que pola / historica.»

Assistimos ao longo de todo o Borrador a uma legitimacdo das ideias e da teoria
literaria através da alusdo a grandes autores e a citacGes directas das suas obras. Por outro
lado teorias que poderdo parecer a partida contraditorias demonstra o autor luso que de
facto ndo o sdo. Na verdade na opinido do preceptista luso a obra de arte poética sé se
consegue através do ‘furor poético’ e da imitacao e que tal facto de modo algum é contrario
com a doutrina divina.

E perfeitamente claro que na época em que D. Anténio de Ataide compds o seu
Borrador se procura encontrar e conciliar pontos de contacto entre a tradi¢ao platodnica e as
de Aristdteles e de Horacio. Os objectivos platdonicos, como os criticos desse periodo os
véem, sdo praticamente indistinguiveis dos que encontram na Ars poetica de Horacio.
Utilidade e prazer, igual ou desigual, dominante ou subordinante. A tendéncia dos platdnicos

é declarar que os dois sdo desiguais na importancia, que a utilidade é dominante, que o

1035 Riscado: «conta». Entrelinhado riscado: «nes».
1036 Na margem direita do félio: ««Atheneo Livro 13 Capitulo 34».

1037 Cf, fl. 23 «[fl. ] A dom Antonio de Ataide meu ir/m3o // } / isto <me> parege que abasta da dignidade da poesia /.»
Quereria 0 1.2 conde de Castro D’Aire afirmar em vez de seu «irmdo» seu pai?!

245



prazer € o seu instrumento; e isto até é verdade para aqueles que acreditam que a arte
serve fins desejaveis de forma satisfatérial®38, Com Aristételes, as aproximagdes tornam-se
cada vez mais numerosas e diferentes. A teoria da imitacao fica mais perto duma solucdo
aristotélica; a questdao da utilidade é respondida com maior frequéncia recorrendo a
referéncia da teoria da purgacdo. Duvidas levantadas por Platdo sdo solucionadas por
Aristoteles; os ataques feitos em nome dos Didlogos produzem defesas baseadas na
autoridade da Poética. Se esta é a posicdo geral dos neoplatdnicos, deve-se a seguinte
circunstancia: desde o principio que é uma posicdo intermédia, com bases filosoficas e
literarias que cresceu e se desenvolveu num ambiente intelectual que havia aceitado
plenamente as expressdes de Horacio em muitos dos problemas da arte poética. Sao
levantadas questées que ja foram respondidas extensamente, ou para as quais se
descobrem as respostas, examinando mais uma vez o texto horaciano. Além disso, segundo
B. Weinberg, no Renascimento sé se levanta um numero limitado de questdes e deixa-se
intacto o vasto corpo de doutrinas aceites que os horacianos desenvolveram para todos os
aspectos praticos da arte, uma vez que esta doutrina jamais foi considerada atdpica pelos
preceptistas da Poétical03°,

A medida que o século XVI avancava, a Poética de Aristételes, ganhava vida com os
Didlogos de Platdao nomeadamente em assuntos tedricos, na medida em que também eles
apresentam partes conexas com a teoria da poesia. Este texto, tal como o de Horicio, é visto
como tendo, acima de tudo, utilizacdes praticas e aplica¢cdes, sugestdes para o poeta na
pratica da sua arte, para o critico na pratica da sua profissdo, para o publico nas suas leituras
e na compreensdo da poesia. Mas também é visto como fornecedor de respostas a muitos
problemas essenciais e obscuros, problemas esses que foram levantados por Platdo, e cujas
respostas em alguns casos confirmam os préprios achados, mas que na sua maioria 0s
contradizem e os negam. Na opinido de B. Weinberg o enfraquecimento da tradicdo
platénica é uma concomitante na consolida¢do da doutrina horaciana e no crescimento da
autoridade da Poética de Aristételes'®C, Ora é precisamente o que observamos nos félios 15
a 23 escritos pela m3do de D. Antdnio de Ataide, embora e segundo o autor luso, deve o

poeta criar poesia ‘limpa’ e ‘digna’, preceitos defendidos por Platao.

1038 \/jde B. Weinberg (1963), op. cit., p. 347.
1039 |dem, Ibidem pp. 347-348.
1040 | dem, Ibidem, p. 348.

246



5. DA EPOPEIA E DO ORNAMENTO POETICO

Inicia 0 1.2 conde de Castro D’Aire o fl. 23v com o «Capitulo 6» intitulado «dos
104l<nomes> do poema / E seu estilo». A matéria tratada a partir de agora visa defender o
género épico que considera superior, ndo sabendo ele por qual razao ndo foi assim
considerado por Aristdteles e por Horacio: «Comeca Aristoteles a sua poetica polas leis E
obri/gacéis da tragedia, Horatio Seguindo o tambem / trata a tragedia E a Comedia E pouco
do Heroico.» Além disso «sendo esta a primejra E a necesaria parte da / poesia ndo sej como
estes autores hum a pos / em segundo lugar outro dis tdo pouco della.» Na sua opinido na
sua época «se ndo trata tanto do Tragico, E o Comico anda / tambem t3o deuasado que ficdo
sendo as ultimas / partes da poesia destes tempos, E o heroico a / principal.» Para Ataide a
epopeia é o género mais importante e «consta / dos mesmos generos que consta a
Tragedia'®? / tirando a harmonia E o aparato em que em poucas outras / cousas difere
1043<E> quasil® so na calidade de / uerso E na cantidade da compostura. /» O 5.2 conde da

Castanheira disserta entdo sobre a origem grega do termo epopeia declarando:

«1%%Epopaia he palaura grega emono{ae significa / huma narragdo sem mistura de fabulas em
uerso he/roico uem esta palaura de outra grega < emoc > epos que sig/nifica uerso Heroico donde
tambem?%% se dedus / o adictiuo epicas que quer dizer heroico de modo / que estilo epico'® he o
eroico, epopeia / sera o poema eroico E he necesario aduertir // [fl. 24] isto porque auemos de falar
10%8<algumas> uezes por estes!®® / <termos polos quais> faldo os autores Verso heroico he o
exa/metro qual o escreueo Vergilio Lucano ouidio de / metamorfoses esta palaura Heroico quer dizer /
cousa Jlustre'®? nobre e autorizada; a origem della / se dira em seu lugar aonde tratarmos das
diferen/cas E nomes de uersos neste uerso'®! / se escreue / a epopeia, a qual'®? uulgarmente se
chama / poema ainda que impropriamente porque poema <he palaura grega> signi/fica qualquer
composicdo de uersos, mas tem se / leuantado o costume com a aplicacdo de modo que / ja em

1041 Rijscado: «estilo do».

1042 Riscado: «definin/do».

1043 Riscado: «porque so».

1044 Riscado: «que».

1045 Na margem esquerda do félio: «Suid.».
1046 Riscado: «uem».

1047 Riscado: «signif».

1048 Riscado: «muitas».

1049 Riscado: «estilo e porque».

1050 Rijscado: «E».

1051 Rjscado: «E neste estilo / se escreuem cousas graues historias».

1052 Rijscado: «se deuide».

247



dizendo poema entendemos que nio he tra/gico comico lirico nem satirico E pois escreuo / em
portugues acomodemo nos ao uulgar E asi / sempre irej nomeando daquj por diante poe/ma no lugar
da epopeia diguo pois que / o poema a de ser em uerso heroico que nos lati/nos E gregos he o
exametro E no portugues / a oitaua rima [...].»

Note-se que o 5.2 conde da Castanheira, profundo conhecedor das letras e linguas
cldssicas, alerta o leitor para a origem e significado da palavra epopeia que «uulgarmente se
chama / poema ainda que impropriamente porque poema <he palaura grega> signi/fica
qualquer composicdo de uersosi®>3 »

Sobre a narracdo, diz D. Antdnio de Ataide que ha-de ser «sem mistura de fabulas»,
ou seja, acerca do poema épico, interessa-lhe principalmente a inteireza e a admirabilidade
da matéria, quer sejam intrinsecas, quer resultantes do trabalho do autor como
depreenderemos mais a frente. Deduzimos também das suas palavras que a narracdo seja
confiada ao poeta, pois este pode e deve tecer considera¢des; inferimos igualmente que as
personagens podem servir como narrador. Tal como havia feito para a tragédia,
subentendemos igualmente, que toma partido numa das mais debatidas matérias de
poética, deixando ao critério do poeta, o recurso a ordem natural ou artificial, uma e outra
autorizadas por notdveis mestres e exemplificadas pelos mais consagrados autores. De certa
forma, Ataide prefere a ordem artificial, pois segue as opinides de Robortello, que
considerava a ordem natural mais propicia ao historiador, e de Castelvetro, que associava a
esta ordem o tédio'%>%,

A matéria tratada pelos poetas épicos ha-de ser em louvor da pétria e dos seus

principes e herdis:

«A intencdo 195 / <principal do> poeta heroico a de ser aproueitar a patria E / a segunda
aproueitao se asi ambas guardou / Vergilio'®® / porque quanto & primeira como elle / entendeo que
nenhuma cousa era mais proueitosa / a republica que ter hum pringipe clemente forte / temperado

1053 Spobre o termo epopeia e seu significado veja-e a pagina 223 no Il volume desta tese.

1054 Cf, Antonio Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., p. 119. A doutrina principal sobre a artificialidade das imagens
fantasticas que podem ser criadas pelo poeta provém de Aristételes, Poética, 1459a 4-8, que aconselha o recurso a
metafora e vé nesse uso marca indelével da qualidade do poeta. Na tradugdo de Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 90,
afirma o Estagirita: «E importante aplicar convenientemente cada um dos modos de expressdo mencionados, tanto as
palavras compostas como as palavras raras, e ser, acima de tudo, bom nas metaforas. De facto, esta é a Unica coisa que ndo
se tira de outrem e é sinal de talento, porque construir bem uma metéfora é o mesmo que percepcionar as semelhangas.»
D. Antdnio de Ataide dedica um capitulo a metafora e a sua importancia e valor para a concepgao de textos poéticos. Sobre
este assunto, veja-se, neste trabalho, o sub-capitulo: «Importancia e valor da metafora.»

1055 Riscado: «ho».

1056 Riscado: «porque parece que determinou dizer as / cousas jocundas E».

248



iusto E prudente, tal a pintou a Au/gusto em enneas pera o imitar como se dis que xe/nofonte o fez de
Ciro, E isto <por uentura que > n3o pintando sem/pre qual elle foj sendo qual devia de ser /»

Para justificar a qualidade excepcional da poesia épica de Camdes, o 5.2 conde da
Castanheira cita todo um conjunto de autores classicos e também criadores literarios seus
contemporaneos. Esclarece o preceptista que o verso herdéico além de cantar o amor patrio
deve desprezar os interesses ligados a ‘fazenda’ para se dedicar ao principal, ou seja, o

alcance da imortalidade pela fama:

«E he ligdo de Aristoteles dizendo que isto difere / o poeta do Historiador que este he
obrigado a / dizer as cousas asi como fordo 1%7aquele / pode E he rez3o que digua quais ellas deuido /
de ser!%8 entendeo mais Vergilio que / nenhuma obra era acejta aos Romanos a qual / n3o aproueita
se a [republica ?] E aos bons costumes %°<e por iso > / no Sexto dos eneidas <constitue> penas aos°®
culpados / E premios aos benemeritos o0 mesmo intento / teue torcato tasso no seu Hierusalem / na
pesoa de gofredo E luis de Camdis / nos lusiadas na partida de Vasco da gama / o segundo intento he
aproueitar se asi // [fl. 25] isto ndo se entende nos intereses fazendas / sendo nos da honrra E
immortalidade da / fama, E esta ¢erto conseguem os poetas / %! famosos, E esta foj a rezdo porque /
o outro deu a impresdo os seus escritos'%? / dizendo que pois *°3<a uida era t3o curta> que / era
rezio que se deixase alguma cousa / que fose indicio de auer ueuido %%<quem o fez 1%3{ Camois
Capitulo / 1 estrofe 10 /

Vereis amor da patria ndo mouido /

de premio uil mas alto E casi eterno /

que n3o he premio uil ser conhecido /

por hum preg3o do ninho meu paterno / 1%¢} > / a materia de que a de tratar a de ser tambem /
Heroica ou seja moral ou historica / de modo que o outro que fez hum poema da / briga dos porcos E o
que fez outro em'%’ / louuor das moscas E outros semelhantes / n3o s3o dignas '°2<suas obras> do
nome de poemas / sendo de huns muitos impertinentes dis/cursos®®»

1057 Riscado: «ap?».

1058 Riscado: «alem disto».

1059 Riscado: «E asi».

1060 Riscado: «mal?».

1061 Riscado: «heroicos».

1062 Na margem direita do félio: «plinio [...] / epistola livro 2».
1063 Riscado: «se negaua ouuer muito».

1064 Segue-se uma palavra riscada.

1065 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fdlio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1066 Seguem-se oito linhas riscadas.
1067 Na margem direita do félio: «placentino de pug. Porc.».
1068 Riscado: «a estes».

1069 No origina existe a letra «A» a remeter para um texto, riscado, escrito na margem direita do félio: «dis mais
Aristo/teles».

249



Para o 1.2 conde de Castro D’Aire a verdade histdrica é importante e deve louvar
homens que colocaram acima de tudo a fama e as acg¢des herdicas, apresentando como
exemplo Vasco da Gama. Ou seja, a fabula deve ser ser suportada por um discurso coerente,
organizado para que a substancia escrita releve a importancia da imortalidade dos actos e
ndo se deixe arrojar por exemplo em conversas sobre acrescentamentos pessoais de
fazendas que ndo adicionam dignidade e tornam o discurso poético deveras inconveniente.
Subentendemos das palavras de Ataide que o poeta deve seguir as regras da verosimilhanca
e que no caracter do herdi devem sobressair as suas virtudes, constituindo a heroicizacao
épica um prémio para os beneméritos. Por outro lado o 5.2 conde da Castanheira sempre
gue achou conveniente elogiou Camdes que pela pena imortalizou os feitos histéricos de
qguem merecia. Para D. Anténio de Ataide Os Lusiadas estdo eivados de espirito herdico,
valorizando as descobertas dos portugueses e a capacidade destes se ultrapassarem a si
proprios.

Nas notas sobre a vida do 5.2 conde conde da Castanheira deixdmos bem claro e
apesar da sua tomada de posicao se ter orientado para o partido filipino, isso ndo implicava
o profundo amor que nutriu sempre por tudo o que dizia respeito a Portugal, elogiando a
gente lusa quer pela pena, quer defendo o estandarte nacional a partir da corte em Madrid
ou Valhadolid, até & India. N3o foi por acaso que a criacdo de um corpo permanente da
marinha portuguesa, depois das suas diligéncias junto de Filipe IV de Espanha se revelou
depois tao importante ao longo dos séculos. Pela documentacao existente, sentiu Ataide a
relevante importancia portuguesa na Asia, em Africa e na América. Era uma questdo que
dizia respeito ao ethos da sua familia em particular, e da estirpe lusa em geral.

Em tempo de governacdo filipina o amor patrio a que Ataide se refere é portugués e
a sua expressao maxima repousa na escrita de Luis de Camoes, citado pela primeira vez no fl.
24. Deve a composicdo do poeta seguir as regras preceituadas «de modo que como diz
Aristoteles fique como / hum animal prefeito ao qual se ndo pode / tirar nem accregentar
cousa alguma sem / dano do todo.» Refere Ataide que em relagdo a este ponto, também o

autor da Epistola aos Pisbes alude de forma idéntica:

«197<de semelhante> comparac¢3o / comeca Horatio a sua poetica dizendo que se an de
dis/por de modo as cousas E inuentar tal poema que n3o de materia / de riso como seria 1%’*<se hum

1070 Riscado: «E desta».

250



pintor saise com> huma figura com cabeca 1°”2<de molher fermosa> / pescoso de caualo cuberta de
uarias penas E o corpo de peixe //.»

De realgar que o 5.2 conde da Castanheira nao faz qualquer referéncia a matérias
relacionadas com o titulo a atribuir a um poema épico. Tradicionalmente os autores
escolhiam um titulo relacionado com o lugar da acg¢dao, como Iliada, ou com o nome do
herdi, como Odisseia. A partir de Tasso, com a Jerusalém Libertada que Ataide cita por
variegadas vezes, 0s poetas passaram a escolher nomes retirados da ac¢ao. Todavia e como
ja referimos o preceptista luso ndo mostra preferéncia por qualquer tipo de titulo agora
mencionado?’3,

D. Anténio de Ataide no fl. 25 v. inicia o capitulo oito do seu Borrador'®’4, dissertando
sobre a forma como os poetas latinos depois de proporem a matéria a tratar devem efectuar

a invocagao:

«19%5Costum3o os poetas latinos propor ©®<nos primejros E / em poucos> uersos o que
determjn3o tratar 1°’<E loguo inuocar> respondem / estas partes do poema *8<tomados ambos em
huma> na Retorica se / chama exordio que he hum periodo ou discurso / que afeicoa o animo do7®
ouuinte pera o restante / da pratica E como a propos®®?.»

Devem os autores fugir «dos uicios que o / 1%'dan3o a elle 1%82<0s quais sdo sete.»
Cita de imediato 5.2 conde da Castanheira duas falhas que podem levar um vate ao desaire:
«ser comprido E contra os precei/tos, ser comprido he ter mais palauras / ou sentencgas do
que conuem.» O poeta ndo deve ir «Contra os pre/ceitos», pois na opinido do preceptista

luso o vate ndo ird dessa forma «conseguir cousa alguma», porque «sdo os preceitos do

1071 Riscado: «se uisemos».

1072 Riscado: «humana».

1073 Vjde Antdnio Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., p. 117.

1074 Capitulo 8 em que se declara que cousa / he <proposta e>inuoca¢do / <E das suas leis> /
1075 Na margem esquerda do félio: «a deos ou algum dos / seos deoses ou a / muitos».

1076 Riscado: «em alguns».

1077 Riscado: «[ho que ?]».

1078 Riscado: «o que».

1079 Segue-se uma palavra riscada.

1080 Rijscado: «igdo».

1081 Na margem esquerda do félio: «Aristoteles de [riscado: «inuent. ad He»] / Ciprianus Libro / 1 Capitulo 5».

1082 Riscado: «que sdo Vulgar Comum comutauel / longo, separado, fora do intento Contra os pre/geitos».

251



exordio que no / dizer que ndo fazem o ouuinte ou o %3<leitor> / beneuolo nem atento,

1084 3si que destes dous / uigios se a de fugir.»

nem docil, ou o que he pior / fazem o contrario

As palavras de Ataide remetem-nos para a ideia de que o poeta para ser bem-
sucedido devia ter em conta as normas retdricas'®®. Para os preceptistas do Renascimento,
o poema devia permanecer semelhante a oratio retorica, uma variante reconhecivel, a

despeito do papel que desempenha na delectatio'8®

, 0 prazer. Por exemplo, como
preconizou Escaligero, a catharsis quando ndo é simplesmente rejeitada, mas esta incluida
conforme a férmula horaciana'®®’ da combinagdo entre o Gtil e o agradavel, entre o prodesse

e o delectare'®®®, Robortello, por seu turno, faz da ‘purificacdo’ das paixées um incentivo a

1083 Riscado: «lente».
1084 Entrelinhado riscado: «que isto he o p».

1085 Spobre as relagBes entre poética e retdrica, José A. Sanchez Marin & Maria Mufioz Martin 2007: 133, na nota 93 do seu
trabalho «La poética de Escaligero: introduccidn al autor y a su obra» in Agora. Estudos Cldssicos em Debate. Aveiro,
Departamento de Linguas e Culturas, apresentam-nos um importante conjunto de estudos sobre o assunto e que passamos
a citar: «[...] M2 V. Perez Custodio, “Las relaciones Poética-retdrica en la teoria literaria renacentista: Jerénimo Vida y Arias
Montano”: Actas del | Simposio sobre Humanismo y pervivencia del mundo cldsico, t. 2, Cadiz 1993, 759-774. Véanse
también, a propdsito de la impronta del Orator y del de oratore en el De poeta de Minturno, C. de Miguel Mora, “La
comparacion oratoria/poesia en el De poeta de Minturno”: Humanismo y pervivencia del mundo cldsico, |1, 2 (1997) 855-
864; “La doctrina métrica en el De poeta de Minturno”: Estudios de métrica latina |, Granada 1999, 617-632; “El de oratore
de Cicerén como fuente del De poeta de Minturno”: A retdrica greco-latina e a sua perenidade” |l, Coimbra 2000, 645-654.
Sobre la relacion poética-retérica y la importancia de la tradicion de ésta, R. Perelli (1984) es deudor de un planteamiento
con nuevas bases y n uevas consecuencias que, en la linea de Perelman, la New Critics y la neorretdrica, aboga por una
concepcién de la retérica no reducida ni especializada, revalorizando una interpretacidn complexa, como la concepcién
ciceroniana cuyos valores vuelven a actualizar ciertos tedricos en el Renacimiento.» Veja-se ainda Francisco Abad Nebot
(1987-1989): 27-36. Cf. ainda de Maria Violeta Pérez Custodio 1993: 759-774. Observe-se da mesma autora Maria Violeta
Pérez Custodio 2012: 137-171. Vide também [em linha]:
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p historiaintro.isp?pagina=intro_xvi.jsp. Acerca das relages
entre poética, retdrica e a predicagado cristd afirma Lola Josa 2002: 97 o seguinte: «Desde mediados del siglo XVI, poéticas y
retdricas se encuentran implicadas en la controversia de ser o no utilizadas “para mayor gloria de Dios”. Fray Luis de
Granada fue uno de los propulsores renacentistas para que los preceptos de la retdrica se ajustaran a la predicacién
cristiana. Por este motivo, ensalza la la Poética de Jerénimo Vida (1527) como modelo a seguir por haber convertido los
preceptos de la poesia pagana al cristianismo.» Sobre as relagdes entre Poética e Retdrica, veja-se ainda a tradugdo de
Francisco Lépez Martin da obra Aristételes (2013), op. cit., pp. 299-318, trabalho da autoria de David Ross.

1086 Sobre a ideia de delectatio veja-se Julius Caesar Scaliger (1561), op. cit., p. 130.

1087 Acerca da nogdo de prodesse e delectare horaciano veja-se Manuel Mafias Nufiez 2012: 229 e ss. Sobre o assunto
observe-se ainda Virginia Soares Pereira 2007: 209 e ss. Atente-se ainda nas palavras de R. M. Rosado Fernandes (2001), op.
cit., 33.

1088 A propdsito deste assunto José A. Sanchez Marin & Maria Mufioz Martin (2007) op. cit., 132-134 afirmam o seguinte:
«El italo-francés, como el romano, consagra la imitacion (literaria) como fundamento de su arte, para Horacio con
referencia a los griegos, y para Escaligero preferentemente a los latinos. Ambos, a diferencia de Aristoteles, llegan
igualmente a la conclusion de que la imitacion no es un fin, sino un medio de la poesia. Los tedricos del Renacimiento
presentaban generalmente la imitacion (de la naturaleza) como funcion de la poesia subordinada al objetivo pedagdgico del
arte. En cuanto al publico, nuestro autor no cesara de recomendar a lo largo de todo el tratado su consideracion del mismo
y la necesidad de convencerlo, mezclando utilidad y placer. La consideracion del efecto sobre el publico y de las exigencias
que éste impone ha sido generalmente estimada por los investigadores como una de las tendencias marcadas por la
retorica a la teoria poética del siglo XVI, asumida ya expresamente por Horacio. Estimamos que, en Escaligero, la atencién al
publico deriva sustancialmente de su interpretacion de la poesia como lenguaje y de su funcién ético-civil, y justifica
igualmente que se considere la persuasion como fin comun de todas las artes y ciencias del discurso. En coherencia con
esta funcidn social de la poesia, Escaligero cierra su tratado con la nocién de beatitudo, fin Ultimo de aquélla: cautivado por
el deleite que se halla en el origen de la poesia, y el placer del conocimiento adquirido, como sefiala el tedrico a propdsito

252


http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=intro_xvi.jsp

praticar o bem através de uma encenag¢do do que acontece aos viciosos e aos virtuosos,
incentivo que passa por um certo prazer, associado nao sé a imitagdo como tal, mas também
— em termos mais usuais — a delicadeza da linguagem ou a admiravel falsidade das
fabulas!o®,

Como a matéria a tratar na épica deve ser «graue E he/roica» deve o poeta fazer as
respectivas invocagdes sempre que necessario e ao longo do poema. Da como exemplo
Virgilio que no Livro VI, v. 264 da Eneida continua a apedir o auxilio dos deuses para a sua
empresa poética: «Di, quibus imperium est animarum.» Nas palavras de D. Antdnio de
Ataide, também Camdes assim procede no «Canto 7 stanca 78 [...] { E no Canto 3.2 strofe 12
/ Agora tu Caliope / me ensina ettc.2 / }.» Adverte desta forma o preceptista luso «que cada
uez / que no poema ouuermos de contar alguma cousa / grande de nouo, podemos inuocar,
co/mo ous3o os poetas®® //.»

Devem os épicos partir de seguida para a «ordem E / desposicdo ou narratiua /%%,»
Fa-lo Virgilio no Livro |, v. 12-13 e ss., «Urbs antiqua fuit (Tyrii tenuere coloni) Karthago» ou
Torquato Tasso, na sua Gerusalemme Liberata quando afirma, «Gia 'l sesto anno volgea,
ch'in oriente passo il campo cristiano a I'alta impresa», ou Luis de Camdes quando profere
«Ja no larguo occeano nauegaudo /.»

A partir do fl. 27, D. Antdnio de Ataide parece querer transmitir através dos multiplos

exemplos e das comparacdes apresentadas no seu Borrador que Os Lusiadas de Camoes sdo

del espanto de la tragedia, el publico sacara una ensefianza y podra adquirir un comportamiento moral irreprochable que
constituye la felicidad; las exigencias horacianas del prodesse et delectare coinciden con la nociéon de beatitudo de
Escaligero.

Aunque son cuestiones muy conocidas la sintesis retdrico-poética que efectua el ars horaciana y el conglomerado tedrico
que supuso la especulacién y critica renacentistas, y también es lugar comun la retorizacién de la poética en este siglo, debe
reconocerse que no se ha estudiado suficientemente el tema del aporte de la tradicidn retérica, y muy especialmente de la
ciceroniana, a la concepcion poética de Escaligero. Desde este punto de vista, una corriente de investigacidn se viene
ocupando de estudios concretos sobre autores renacentistas de poética para evaluar mas de cerca la conexién entre estas
artes y determinar el modo y grado de retorizacién de la poética, o de poetizacidn de la retdrica. El aspecto privilegiado en
estos trabajos es obviamente la influencia de la doctrina elocutiva y del ritmo en el tratamiento del estilopoético por parte
de los autores renacentistas, aunque también puede atenderse a una visién mas general sobre la concepcion de la poesia,
los fines y cometido del poeta y la relacion entre las diversas artes. Para E. Dolce la figura de Ciceréon en la Poética de
Escaligero “debe considerarse no sélo a la luz de las cuestiones de caracter linglistico-estilistico que opuso ciceronianos a
anticiceronianos, sino sobre todo en su concepcidn” de una retdrica integral que ayude a entender y poner en
funcionamiento la peculiaridad de la poesia.

También Quintiliano es utilizado por Escaligero como referencia ineludible, junto a otros rétores menores, en la exposicién
sobre el estilo y el ornato de la poesia (libro IV; libro Il, figuras de pensamiento; ademas del Historicus, sobre el fin de la
retorica); resta, sin embargo, prestar una mayor atencion al papel del rétor latino en la Poética, sobre todo en relacidn con
los principios y métodos de la critica literaria, y con la dimensidn pedagdgica.»

1089 Cf, Jean Bessiere 1997: 120.
1090 Rjscado: «Camois Canto septi/mo stanca 78».

1091 yjde fl. 28 v.

253



uma obra que segue a risca os preceitos construtivos préprios do género épico. Ou seja, a
partir deste momento D. Antdnio de Ataide passa a tratar das partes de quantidade de uma

uma forma mais clara e profunda:

«[fl. 27] 1%feijto o exordio como fica dito com sua <proposta E> inuocac¢do / entra na parte que se
chama narratiua asi comeca loguo Vergilio na Eneida /

De Urbs antiqua fuit Tiris tenuere colonis / Carthago /
E mais abaxo
Torcato tasso /

1093{ vella dabant / laeti et spumas salis / [...] recebant / }

Gial sesto anno uolgea, ch’in Oriente / passo il Campo Christian a 'alta impresa /

1094/

Luis de Camois /

Ja no larguo occeano nauegaudo /

As inquietas ondas apartando /

os uentos brandamente respiraudo /

Das naos as uellas concauas inchando /

mas a lej 1%%<da Historia> he muj differente /

da lej 1%%<da poesia>1%7 / 198 {No ordenar da historia / ha duas ordens huma natural ou/tra arte
ficil®%<osa> A natural / he quando as [cousas ?] se escre/uem [conforme?] e como soce/derdo as
primeiras principio / E loguo as outras han de / seguir o orador E o historico / Arteficial he quando sem
/ respeito do tempo asi <se> comeca / 1®muitas uezes dos [...] e dos / ultimos que despois se torne
aos / principios esta he principal/mente dos poetas porque sempre / se lem *%com mais ociosidade /
E com mais sciencia que a com que / se '2lem E ouuem os 1%his/toricos E oradores E quando se /
n3o entendem bem o poeta he / licito torna se a repetir o mes/mo lugar o que no historico / he uicio
cuja felicidade consis/te muito na clareza/ }»

1092 Na parte superior do félio: «de querer he que [...] de querer E que me / De fora des|...] mais do dito [...] des ma a
despois».

1093 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pela letra A.

1094 Riscado: «E mais abaxo».
1095 Riscado: «dos historiadores».
1096 Riscado: «dos poetas».

1097 Riscado: «nesta parte porque o Historiador / he obrigado a comegar [riscado: «E»] continuar E acabar / por ordem asi
como as cousas fordo ou sucede/rdo o poeta comega do meo E despois tor/na ao pringipio».

1098 (O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pela letra B.

1099 Riscado: «al».
1100 Riscado: «mais».
1101 Rjscado: «0s».
1102 Rjscado: «[...]».

1103 Riscado: «orador».

254



Declara ainda o 12 conde de Castro D’Aire que «{No ordenar da historia / ha duas
ordens huma natural ou/tra arte fici''%<osa>», ou seja, é licito ao poeta comecar a narracdo

da histéria in medias res'%, porquanto,

«Asi o faz Vergilio que pro/metendo na proposta de cantar como enneas partio / das prajas
de Troya, Troya qui primus ab oris / E ueo as ribeiras de lauinia Lauina quae ueuis litora Quando
uem?!% 3 narratiua / Comeca pondo o mesmo enneas no mar ja partido / ndo de Troia mas de Sesilia
aonde elle uiera de troya auia / sete anos /

[...] Homero faz o0 mesmo que''%’ ndo comeca a jor/nada de Ulises de troja, mas primeiro o
pinta / nauegando da Jlha Calipsor!'%, E o leua / ate Pheacas E ali no banquete del rej / Alcinoo conta
como uiera de Troia a / Calipso E de pheacas por diante torna / Homero a contar a nauegacdo ate
Jtace /

Luis de Camois Comeca a narrati/ua nauegando ja o grande Vasco da / gama, e tinha
prometido cantar os que par/tindo da occidental praya lusitana pasa/rdo <ainda> alem de Trapobana
109 E leua o ate melinde / aonde o mesmo Vasco / da gama conta ao / rej <da Tarna>*? / o principio
/ da sua Jornada /.} **!»

Repete Ataide que «sendo / tudo materias tdo graues E estilo tdo he/roico» devem
os poetas primeiro propor e acto continuo realizarem a invocacao que deve estar de acordo
com a matéria tratada: «mas isto aduirtem os poetas nesta parte dos / poemas que
procurdo sempre inuocar os deoses / deosas ou musas que tem presidencia na mate/ria que

se trata''!?.» Virgilio para

«tratar / da Agricultura inuoca Baco E Ceres / que erdo deoses hum do uinho outra das!'*3

semeny/tejras, Claudiano poeta insigne auen/do de tratar as cousas do inferno inuoca / os mares E

1104 Riscado: «al».

1105 Segundo Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 127, para a poética, a parte mais pertinente da disposi¢do
é com certeza a narragdo dos factos; o privilégio reconhecido a epopeia, logo a poesia narrativa, suscita debates ao redor
da representacdo da acgdo épica. Antes de mais, distingue-se entre uma ordem natural, que representa as ac¢des na sua
sequéncia cronoldgica (principio — meio — fim), que consiste em representar as acgdes numa ordem que difere da sua
sequéncia cronoldgica. Esta diferenga pode-se aplicar as partes do discurso oratério em geral, mas o exemplo mais vezes
citado é o de Virgilio, que comega o seu poema in medias res e que ndo conta o inicio da ac¢do, a queda de Trdia, sendo no
segundo livro da Eneida.

1106 Riscado: «a comecar».
1107 Riscado: «a».
1108 Seguem-se algumas letras riscadas.

1109 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal A.

1110 Rjscado: «de melinde conta com».

1111 Riscado: «E no Canto / terceiro torna a comprir ao principio des/creuendo [riscado: «E»] As partes do mundo E loguo /
europa cuja cabega faz o rejno lusitano».

112 cf, fl. 29.

1113 Riscado: «pdo».

255



Camois as Tagides / ninfas do Rio Tejo'!'* que rega o mjlhor / deste Rejno E laua os muros da Cidade

de lis/boa Cabeca de portugal cujas cousas / trataua E *1°<a> qual Cidade he a escala // [fl. 29v] da
nauegacdo que elle escreue mas / Torcato Tasso foj o que inuoca mais / alta E mais bisarra E mais
christdmente / que todos porque auendo de tratar a con/quista da terra santa E o resgate / *'°<da
ditosa terra> de Belem / montes oliuete E caluario E sepul/cro de Jesu Christo inuocou a sacrati/ssima
Virgem nosa senhora'*'’ maj do / mesmo christo pedindo lhe o que elle / se n3o podia dar a si mesmo
que era / espirar lhe no peito celestes ardores / como disemos /»

Também invoca Nossa Senhora para esta sua empresa preceptista: «E eu tambem
ainda que o ndo fiz no / principio claramente agora inuoco / a mesma senhora.» Interessante
é o patriotismo que pressentimos nas suas palavras plenas de “mundanal afeicom” quando
se refere a cidade de Lisboa como cabeca de Portugal; na época em que o Borrador foi

escrito, a «pequena casa lusitana''*®» era governada por um rei estrangeiro.

Figura 151119

A necessidade da existéncia ou ndo da ‘invocacdo’ num poema épico era discutida,
pois ndo faltava quem a defendesse e quem a dispensasse. Muitos eram de opinido que o
poeta talentoso devia construir sozinho o seu poema. No entanto o precepista luso objecto

de estudo neste trabalho defende-a, subentendendo-se das suas palavras que o poeta devia

1114 Riscado: «ornato».

1115 Riscado: «da».

1116 Riscado: «<montes dos> dos Caluario E oliuete».
1117 Riscado: «sua».

1118 \eja-se Lusiadas, VI, 14, 4.

1119 Cf, [em linha]: http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html.

256


http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html

conhecer o destino para o qual o ser divino conduzia a ac¢do, mas, em coeréncia com o que
afirma no seu Borrador sobre o maravilhoso e de acordo com poetas como Tasso e Ariosto,
desterra qualquer divindade paga e, em seu lugar, pede o auxilio de Nossa Senhora mae do
Deus verdadeiro!!?,

D. Antdénio de Ataide ndo rejeita que o poeta empregue alguns nomes de deuses
pagaos universalmente consagrados na linguagem poética e isso acontece logo na Invocagao
de um poema épico. Camodes apenas adptou os termos ao caso portugés; as Tagides sdo as
ninfas (figuras da mitologia a maneira grega que habitam no rio que desagua em Lisboa) e a

quem Camdes pede inspiragdo para compor. Diz 0 5.2 conde da Castanheira no fl. 28 que

«0s poetas latinos propoem primeiro E loguo / inuoc3o, E he milhor estilo esta inuocacdo / ' he
aconcelhada de platdo que em todas as cousas / E obras por pequenas que sejdo quer que se
inuoquem / os deoses, ndo pudera mais acongelhar o mais / religioso christdo dos nosos Horatio dis
que se / ndo a de inuocar sendo quando pedimos cousas / que sdo sobre as for¢cas humanas como em
Vergilio que / ndo podia por si conheger a ira de Juno E asi in/uoca pedindo /

1122mysa mihi causas memora quo numinelaso /

quidue dolens regina Deum /

Torcato taso n3o se podia spirar asi mes/mo celestes ardores E asi inuoca /

11237 spira al pettomio celesti ardori /

Luis de Cam®is ndo se podia dar asi mesmo / canto ygual aos feitos que cantaua E / asi pede. /

1124paj me igual canto aos feitos da famosa /

gente uossa, que marte tanto ajuda /

Pode se a inuocacdo fazer!'?® a huma so musa / como os mais costumao E como Vergilio // [fl. 29]
12%<na enejda> E Homero na odisea statio na Achi/lejde o0 mesmo statio na Thebaide inuoca / muitos
Camdis'?’ as Tagides na lusiada / outros inuocdo hum deos E huma deosa Como Ver/gilio na
Georgica''?® Liber et alma / Ceres outras uezes n3o0''?° se particula/riza na inuocagdo, mas inuoc3o se
os deoses / ou as musas todas Ouidio no metamorfosis /

Dis captis aspirate meis Tambem T. Lucre/tio inuoca huma deosa /

Aeneadum genetrix hominum Diuumque uoluptas /

Alma Venus /»

1120 Antonio Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., pp. 118-119.

1121 Na margem esquerda do félio: «in Timoro».

1122 Na margem esquerda do félio: «Eneia 12».

1123 Na margem esquerda do félio: «Hierus libe / capitulo 1».

1124 Na margem esquerda do félio: «Lusiadas Capitulo 1».

1125 Segue-se uma letra riscada.

1126 Riscado: «E ha». Encontra-se ainda uma palavra entrelinhada riscada e ilegivel.
1127 Riscado: «inuoca».

1128 Rjscado: «que inuoca».

1129 Riscado: «sem».

257



As partes do discurso épico devem ser bem estruturadas para que os principios
aristotélicos ndo sejam postos em causa: «<Aristoteles dis> que esta narratiua a de constar /
de pringipio meo E fim todos proporcionados!'3? / al'3ltratarem de huma inteira E perfeita /
acgao.»

Entdo se um dominio do ’poético’ se comeca a definir em relacdo ao ‘retdrico’'!??,
ndao se pode negar que a linguagem poética, em teoria e na pratica, ainda se concebe
largamente como um discurso direccionado para o publico, procurando através deste
comunicar proposicoes e, pelo jogo dos seus ornamentos, seduzindo e ganhando a sua
confianca!33, Todo o poético é assim obrigado a recorrer a ciéncia do discurso!3*; aquela
gue compreende a composicdo em todos os seus aspectos mas também a memédria em geral
(permitindo o recurso ao maximo de conhecimentos histdricos, dos exemplos e dos
argumentos) e o “desempenho” do discurso (pronuntiatio ou actio, a voz e os gestos) 113>, Os
poéticos concentram-se preferencialmente na composicdo, talvez porque as condi¢bes de
recepcdo tornam-se mais dificeis de prever por causa da difusdo do texto poético pelo livro
impresso, e devido a variedade de géneros!*3®,

Sendo assim, a composicdo do discurso poético segue os caminhos classicos
indicados pela retdrica: inventio (descoberta das coisas a tratar), dispositio (organizacdo das

coisas descobertas), elocutio (embelezamento das coisas através das palavras)'®’. E assim

1130 Rjscado: «que / anda».

1131 Rijscado: «[te ?]».

1132 \Veja-se Antdnio Lépez Eire 1987: 13-31.

1133 Vjde Antonio Lopez Eire 2001: 183-216.

1134 Cf. Maria do Céu Zambujo Fialho 2005: 474-480. Veja-se ainda Antdnio Lopez Eire 2006: 23-43.
1135 Veja-se Antdnio Lépez Eire 1995: 871-907.

1136 Vjde Jean Bessiére (1997), op. cit., p. 124.

1137 No século XVI os autores influenciados pela tradigdo estabeleceram um liame entre Poética e Retdrica. Paula Santos
(2009), op. cit., pp. 19-20 declara que as palavras de Garcia Berrio apontam neste sentido. Afirma a este respeito o
estudioso de Albacete e professor na Universidad Complutense de Madrid, na p. 43 da obra Formacion de la Teoria Literaria
Moderna. La Topica Horaciana en Europa, o seguinte: «esta tendencia, tan generalizada durante el Renacimiento, a
interpretar en términos retdricos la estrutura del Ars contaba como base indudable con la constante del enlace poesia-
retorica del “discurso”, ambas en el esquema classificatorio de las ciencias trazado habitualmente por los humanistas de la
época.» Segundo Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 127-128, a terceira etapa da composicdo retdrica e
poética, a elocutio ou o embelezamento das coisas através das palavras, € ao mesmo tempo a mais técnica e a menos
controversa. Certos preceptistas da poética consideram-na mais importante que a invengdo ou a disposi¢do. Concorda-se
em geral com a ideia de Cicero (defendida por Crasso no De oratore), segundo o qual o esplendor das falas é a marca do
grande orador e longe de prejudicar a forga da invencgdo, alia-se harmoniosamente a ela: o orador perfeito é tanto estilista
como filésofo, duplamente capaz, pela claridade das suas palavras e pela profundeza das suas ideias, de transcender os
pormenores da sua causa (é 1da que que se torna um tal modelo adaptavel as ambi¢Bes do poeta). Entre as diversas
metaforas, retém-se a de M. Equicola, para quem a matéria descoberta é como uma massa de ouro que ndo brilha a ndo
ser quando a elocugdo se junta a ela (Libro de natura de amore 1525). Acrescentam os autores franceses supra citados que

258


https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227

que Vida, na sua De arte poetica, divide a sua tarefa: «Pois chegou o0 momento em que devo
ensinar a encontrar os temas e as expressdoes adequados [reperire apta] e, depois de
encontrados [reperta...digerere], a distribui-los e disp6-los ordenadamente cada um no seu
lugar [suo quaeque ordine rite locare]» (lI, 11-12)'138, Este ensinamento é o sujeito de todo o
segundo livro da sua poética; o terceiro é dedicado ao embelezamento. Tudo no sentido de
moldar o poema, Torquato Tasso ndo esquece essas trés etapas nos seus Discorsi dell’arte
poetica (publicados em 1587, compilados pelo menos vinte anos mais cedo): quando o poeta
se prop0de a escrever um poema ‘herdico’ deve escolher uma matéria que deverd estar apta
a receber a forma de exceléncia, nunca esquecendo de introduzir, nessa parte, o artificio
(artificio) e por fim equipa-la com as caracteristicas mais delicadas que sejam apropriadas a
sua natureza.

As etapas da composicdio em Vida e Tasso seguem de perto Cicero, que em
Partitiones oratoriae (1, 3-1l, 5) apresentava o seguinte principio tedrico: o ‘poder’ (vis) do
orador emana duas fontes, res (as coisas, a matéria do discurso, os factos e as ideias) e verba
(as palavras escolhidas com o fim de comunicar as coisas). Encontram-se primeiro as coisas e
depois as palavrast'3?,

D. Antdnio de Ataide embora siga a letra os preceitos poéticos de Aristételes e de
Horacio ndo esquece as sugestdes poético-retdricas apresentadas pelos autores seus coevos
no que diz respeito a forma como os poemas épicos devem ser compostos, sendo Torquato
Tasso um dos seus principais influenciadores em termos de preceptivas a seguir pelos poetas

no que ao estilo diz respeito:

«sendo / tudo materias t3o graues E estilo tdo he/roico E entdo poucos uerso ndo pode deixar / de
ficar beneuolo atento E docil luis / de Camois em tres oitauas propde E'*° /na quarta inuoca Torcato
Taso* / 1192 propde 43<na primeira> E inuoca na / segunda. <Apos a proposta se segue a inuocagdo>

a variedade da elocugdo estimula e coroa assim a variedade que se procura, no dominio da disposi¢do: ao longo de todo o
século XVI, a imagem e sob a influéncia das “mil figuras” de que fala Vida se discute se “mil ficgGes” (como diz o
comentador espanhol Lopez Pinciano) valem mais que uma.

1138 \/eja-se Arnaldo M. Espirito Santo 1990: pp. 190-191.
1139 Cf, Jean Bessiere (1997), op. cit., p. 124.

1140 Na margem direita do félio: «nos lusiadas».

1141 Na margem direita do félio: «Hiersus. libro».

1142 Riscado: «numan.

1143 Riscado: «numa oitaua».

259



os gregos tambem seguido es/te estilo, mas com alguma diferenca porque / iuntamente propunhdo E
inuocaudo Home/ro na Jliade ***<Jram pande mihi Deo E na odisea como traduzio Horatio> /

Dic mihi musa uirum captae post tempora Troiae /

Qui mores hominum [...] uidit et urbes //

[fl. 28v] ou como tradusio philelpho /

Callentem dic musa uirum qui moenia sacra /

Diruta post Troiae multum quae diuquae pererrans /

Et mentes hominum multorum nouit et urbes /»

O facto de o poeta épico ter de obedecer a regras bem delineadas e nao poder
olvidar nunca as amarras retdricas e poéticas’'* a que tem de obedecer, ndo o impede de
‘cantar’ diversos assuntos, de tal maneira que a partir de uma epopeia se podem escrever
diversas tragédias: «[fl. 30v] *14¢{ E dis Aristoteles que nisto di/fere a epopeia da / Tragedia
que esta ndo / pode tratar de mais que / de huma so cousa E a epo/peja ainda que trata de /
huma he com mestura / de outra de modo que / de huma so epopeia se / podem fazer
muitas tra/gedias / }.» D. Antdnio de Ataide da exemplos desta premissa aludindo a forma
como as matérias e as histdrias sdo tratadas por Virgilio, Torquato Tasso e Luis de Camdes.
Ou seja, ainda que o poeta tenha de se cingir a normas especificas em termos de
composicdo a «''#¥<lej> ndo / he tdo estreita que obrigue a tratar / so da victoria sem
mestura de ficgdis / E de ornatos.» O 1.2 conde de Castro D’Aire cita os vv. 9-10 da Ars
Poetica de Horacio para justificar as suas concepgdes: «Pictoribus atque poetis, / quidlibet

audendi semper fuit aequa potestas'!4®

.» A este propdsito declara entdo Ataide que «a de
ter a narratiua suas digresdis suas / amplificacdis E alguns fengimentos mas / *'4° acabo com
este capitulo com dizer / que a narratiua leua o **°<poema> ao cabo // [fl. 31] mesturando
seus entermeos!!®! / os quais 1°?<0s mestres chamao episodios> / que he o mesmo que

ornamentos.»

1144 Riscado: «como tradus Horatio».
1145 Sobre este assunto veja-se o trabalho de Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 120-128.

1146 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal @.

1147 Riscado: «obrigagdo».

1148 Cf, R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 48-49.
1149 Riscado: «[tamos?]».

1150 Riscado: «liuro».

1151 Riscado: «de que iremos / dizendo».

1152 Riscado: «por outro nome se cham&o».

260



Aideia de que a epopeia segue de perto a tragédia por ser também imitagao e de que
os elementos contidos por esta se encontram na tragédia, mas os elementos da tragédia nao
figuram todos na epopeial®®3 é algo que ja Aristételes havia descrito na sua Poética®>*.

Pouco depois de iniciar o fl. 31 D. Antdnio de Ataide apresenta um capitulo ndo
numerado, mas que nomeia de «Capitulo*>®> dos episodios ou ornamentos /.» Mais uma vez
menciona os autores cldssicos para expor e justificar a sua teoria: «<'°®{ Porque dis
Aristoteles que ndo somos / poetas pola narracdo / se ndo pola fabula /.» Também Horacio é

de novo citado porque ‘ut pictura poesis’!*>’:

«isto a de ser / }> / com muita considera¢do E em seu lugar E tempo / E conforme a materia
porque n3do aconteca o que Ho/ratio conta do pintor que sabia bem retratar / hum acipreste pedindo
Ihe hum homem que |he pintase / hum naufragio <num painel> preguntou>® queria que pintase ali
tambem / hum acipreste E asi como na **°<parte da> narratiua / a de ser <simples E> sem mesturas
asi na de ornamento a de / ser uario mas com a lemitacdo dita.»

Também AristSteles afirma na sua Poética''®® que as accdes devem ser estruturadas
quanto ao enredo; é um principio aplicado a tragédia e que podemos generalizar a epopeia
por diferirem estes géneros pouco um do outro em multiplos aspectos, como ja fizemos
referéncia previamente. Além do mais, o enredo e os caracteres funcionam como algo
semelhante ao que se vé na pintura: se alguém trabalhasse com as mais belas tintas, todas
misturadas, ndo agradaria tanto como se fizesse o esbo¢o de uma imagem.

Logo nos inicios da sua Arte Poética'®! diz Hordcio que se o poeta depois de ter

comecado a cantar sublimemente, descai em fazer descrigdes que sdao obras préprias de

1153 Sobre este assunto veja-se o trabalho de Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 152-154.
1154 Cf, Poética 1449b 9-10 e 16-20. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 46-47.
1155 Riscado: «dos episodios».

1156 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fdlio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1157 Vide Horéacio, Arte Poética, vv. 361-365. A tradugdo do deste passo e que apresentamos de seguida é da autoria de R.
M. Rosado Fernandes (2001) op. cit., pp. 98-99: «Como a pintura é a poesia: coisas ha que de perto mais te agradam e
outras, se a distancia estiveres. Esta quer ser vista na obscuridade e aquela a viva luz, por ndo recear o olhar penetrante dos
seus criticos; esta, s6 uma vez agradou, aquela, dez vezes vista, sempre agradard.»

1158 Riscado: «se».
1159 Riscado: «intenta».
1160 vjde Aristoteles, Poética 1450a 38 e 1450b 1 — 4. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 48-50.

1161 Cf. Horacio, Arte Poética, vv. 19-23. Veja-se a tradugdo de R. M. Rosado Fernandes (2001) op. cit., pp. 50-51:
«Porventura também sabes fazer um cipreste: mas que vem este fazer no meio dos destrogos do navio, do qual, perdida ja
a esperanga, quem te deu dinheiro para assim o pintares, a custo se salvou? Foi uma anfora, sim, que comegou a ser
modelada: por que razdo, da roda circulante, € um pote que vai sair? Em suma: faz tudo o que quiseres, contanto que o

261



principiantes, € bem como um oleiro, que comegando a formar um grande vaso, acaba por
fazer um jarro pequeno. Esta imagem tirada do oficio de oleiro é bastante eloquente, pois
transporta a ideia de que uma ‘obra literaria’ deve ser moldada com unidade, premissa que
os autores classicos tanto reverenciavam e alvitravam nos seus escritos sobre Poética. Nessa

senda proclama Ataide:

«E / a se de guardar que n3o seja comprido no episodio / porque lhe ndo suceda como dis o
mesmo Horagio / que querendo fazer huma panela lhe saya da / roda hum?6? 118<jarro> como se /
trata se das bodas de Theseu acaba se no rapto de / Ariadna que o poeta'!®* trouxese / pera se cantar
a mesa por conuersacdo pera or/namento do seu poema E a de atentar muito / o poeta que estes!'®®
ornamentos / asi se an de entresachar E tecer com o poema // [fl. 31v] que este!'®® como huns
membros simples uni/formes E naturais delle mesmo.»

Alids, desde o primeiro verso da Epistola aos PisGes que Hordcio estd preocupado
com a unidade e harmonia da ‘obra literaria’ desde o primeiro verso!'®’. Na opinido do

preceptista luso «Bem obser/uou estas leis Vergilio» e também

«luis de Camdis na historia / dos doze que de Portugal fordo acodir as / honrras das damas
ingresas <'%8{ Capitulo 6 stanca 40 e 41/ E parece que neste lugar / quis Luis de Camdis mos/trar
aonde como E quando / se auido de fazer estes / ornamentos porque propon/do os [companheiros? ]
E matalotes / que contasem historias, dise / leonardo, que contos podere/mos ter melhores pera
pasar / o tempo que de amores / N3o he dise ueloso cousa justa tratar / d[e] amores ettc. Toda / a
oitaua delicadesima/mente se mostra aqui como / os ornamentos an de ser confor/me a materia que
se escreue / E a parte E ao tempo E / ndo temos pera que filoso/far ou esmiunsar mais / isto que bem
se colige quanto / e eu poso diser / } / a mesma se ue> *%°no que canta / a ninfa tetis dos futuros
socesos / dos portugueses '*7<na> Jndia, ’}{ E n3o aponto mais lugares / ainda que ha muitos em
cada hum destes E dos mais poetas porque estes bast3o pera exemplos / } /**72.»

fagas com simplicidade e unidade.» Mais uma vez nos servimos da tradugdo de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp.
50-51.

1162 Riscado: «a».

1163 Riscado: «almotolia».

1164 Riscado: «pera ornamento».
1165 Riscado: «episddios [ou ?]».
1166 Riscado: «[era ?]».

1167 V/ide Hordcio, Arte Poética, vv. 1-5: «Se um pintor quisesse juntar a uma cabe¢a humana um pescogo de cavalo e a
membros de animais de toda a ordem aplicar plumas variegadas, de forma que terminasse em torpe e negro peixe a
mulher de bela face, conterieis vOs o riso, & meus amigos, se a ver tal espectaculo vos levassem? Pois crede-me, PisOes, em
tudo a este quadro se assemelharia o livro, cujas ideias vas se concebessem quais sonhos de doente, de tal modo que nem
pés nem cabega pudessem constituir uma sé forma.» De novo utilizdmos a tradugdo de R. M. Rosado Fernandes (2001) op.
cit., pp. 48-59.

1168 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal A.

1169 Riscado: «E».

1170 Riscado: «da».

262



Acrescenta Ataide, se os ornamentos forem extemporaneos o poema ha-de resultar
‘feio' e ‘desacreditado’ o que ndo é o caso dos autores e obras por ele citadas: «E quando
estes / ornatos se entermetem fora de tempo E / proposito <E sem ordem> afedo E
desacreditao o poema.»

A partir do inicio do fl. 32 inicia D. Anténio de Ataide uma demanda no seu
manuscrito deveras elucidativa acerca da lingua portuguesa; o autor luso considera-a como
portadora de uma indole ‘divina’, extraindo-se ainda das suas palavras que a literatura e

cultura que a materializa deu origem a obras de excepcional qualidade.

6. EM LOUVOR DA LINGUA PORTUGUESA

Num dado momento existiu entre os autores do Cinquecento um proficuo debate
sobre a lingua a utilizar na producao de ‘obras literdrias’, ou seja, se se deveria utilizar o
latim ou o vulgar. D. Anténio de Ataide, apesar de defender o uso do vernaculo, ndo deixa de
admirar os coevos como o padre Luis da Cruz que escreveram as suas obras em latim.

Conquanto o latim fosse no século XVI, a grande lingua de comunicacdo e o principal
veiculo da transmissdo do conhecimento cientifico, os grandes escritores da Renascenca
adoptam cada vez mais o vulgar como expressao das suas metaforas literarias.

As Poéticas do Renascimento, no sentido de prestarem homenagem aos autores e a
retdrica cldssica, defendem frequentemente o vernaculo. Sao as metaforas elaboradas de
acordo com os manuais, permitindo ‘defender e ilustrar’ a sua prdpria lingua, como declara a

célebre férmula de Du Bellay!'’3. Segundo Jean Bessiére'l’4, no Renascimento, existem

1171 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal B.

1172 Segundo Frangois Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 127, o problema mais dificil € o da unidade da acgdo;
Aristoteles parece pedir que a intriga da tragédia seja completa e que a acgdo seja s6 uma (1450b 21-1451a 36). Horacio
confirmaria essa condigdo recomendando, qualquer que seja a obra, que seja “simples e uma” (simplex dumtaxat et unum,
Ars poetica, 23). Os poéticos e os comentadores de Aristoteles recuperam essa “regra” com satisfagdo (Castelvetro, Poetica,
I, 6). O que se aplica na tragédia ndo se aplica tdo bem na epopeia; todavia o préprio Aristételes cita a Odisseia e a lliada
na sua apresentagdo, e nao hesita em submeter a epopeia sua contemporanea aos mesmos critérios — como a [talia
liberata da ‘Gotthi de G.G. Trissino (1547-1548) — e o romance — como Orlando furioso de Aristoteles (1516-1532). Afinal de
contas, Homero na /liada nao relata a guerra de Tréia (a accdo ndo é nem uma nem sequer completa), mas é sim a ira de
Aquiles, conservando deste modo a unido da ac¢do. Foi aqui que Tasso consagrou passagens importantes (Discorsi dell’arte
poetica, 11): o problema, reconhece somente a variedade, e ndo a multiplicidade que parece agradar mais aos modernos
que a unido. Se o objectivo da poesia é o prazer, como admitir entdo a regra aristotélica? Tasso distingue entre a
multiplicidade de acg¢Ges e a apresentagdo variada de uma Unica acgdo. A variedade pode assim adaptar-se a uma s6 acgdo,
e 0 poema assim construido pode agradar tanto, sendo mais, que uma obra ‘mdltipla’. Segundo Tasso a unido, também ela,
pode ser de diferentes tipos, no género de ‘fabula’ (simples, composta, relativo aos afectos ou a moral).

1173 Vide Jean Bessiére (1997), op. cit., p. 129.

263



poucos teodricos da poesia sem consciéncia da fraqueza das linguas modernas em
compara¢do com as antigas. Assim, e apesar de algumas referéncias "cratilianas", a maior
parte das discussoes sobre a lingua no século XVI sustentam a sua natureza ‘convencional’:
S. Speroni, no seu Dialogo delle lingue (1542), defende que as linguas ndo sdo produzidas
pela natureza, mas sdo ‘edificadas e reguladas pela astlcia das pessoas a seu bel-prazer’;
‘toda a sua forga nasce da vontade dos mortais’. Du Bellay traduzird esta ultima frase na sua
obra Deffence et illustation (1549, 1, 1). J4 encontramos referéncias semelhantes em Charles
de Bovelles, na sua obra Liber de differentia vulgarium linguarum et Gallici sermonis
varietate (1533). Uma vez que a natureza ndo se resume a relagdo entre a palavra e a coisa,
e dado que o léxico particular de cada lingua é entendido como uma decisdo confirmada
pelo uso, serd, em principio, possivel modificar as linguas vernaculares de modo a remediar
a sua ‘pobreza’. Estas modificacGes ndo se enquadram num discurso universal: as tentativas
de ‘enriquecimento’ afirmam, na sua grande maioria, a especificidade das diferentes linguas.
Cada uma com a sua estrutura ‘natural’, sendo necessario continuar a procurar um equilibrio
entre o familiar e a inovagdo. ‘As linguas ndo se relacionam umas com as outras nas suas
formas de falar’, avisou-nos E. Pasquier nas suas Lettres'’>,

Depois de estudar os autores do Renascimento, Jean Bessiére afirma que estes
consideravam diversos métodos para ‘enriquecer’ a lingua: a utilizacdo de vocdbulos
arcaicos, mas repletos de esséncia ancestral, a criacdo de novas palavras e os ‘empréstimos’
de outras linguas (o grego ou o latim, mas também o italiano, em Franca, Espanha ou
Portugal, por exemplo)!'’®. Este enriquecimento do verndculo é também idealizado como
um engrandecimento da elocugdo retérica, associando-se a fertilidade da invengdao em nome
do principio ciceroniano do acordo entre as duas riquezas: a dos conhecimentos gerais e a
das palavras que os exprimem e fundem no discurso. Os autores classicos autorizam a
criacdo de neologismos: Horacio (Ars poetica, 48-53) e Cicero (De finibus, lll, 1, 3) permitem a
utilizacdo de novas palavras para designar as novas coisas''’’. A necessidade de existirem
novas palavras é, em primeiro lugar, uma medida da modernidade do Renascimento:

considerando todas as inven¢bes contemporaneas (artilharia, imprensa, instrumentos de

1174 |dem, Ibidem.
1175 \Veja-se Jean Bessiére (1997), op. cit., p. 129.
1176 |dem, Ibidem.

1177 Cf. Jean Bessiere (1997), op. cit., p. 130.

264



navegacdo que contribuiram para a descoberta de novos mundos), serd possivel nao
recorrer a novos vocabulos?'’® A um segundo nivel, é necessario tirar partido destes novos
recursos para ‘enriquecer’ os textos e as ‘oracdes’ retdricas e poéticas, uma vez que sido
estas que ‘ilustram’ definitivamente a lingua. O poeta pode até inventar as palavras de modo
a dar significado as coisas desconhecidas se as conseguir moldar de tal forma que se
assemelhem a outras ja existentes e conhecidas (ver Vida, De arte poetica, 267-271)''7°, B.
Castiglione recomenda a ‘formacdo’ de novas palavras se estas provierem do latim, tal como
determinadas palavras latinas provém do grego (Il libro del cortegiano, 1528, |, 34). Em
Espanha, o Didlogo de la lengua de Juan de Valdés (escrito em 1535)%80 sublinha essa
mesma necessidade, assim como Ldpez Pinciano, ao nivel da linguagem poética, na sua obra
Filosofia Antigua Poética (1596). Du Bellay inclui no seu programa linguistico e poético um
capitulo sobre a invencdo das palavras (Deffence, I, vi)}*8l, Os exemplos que este autor
apresenta sdo os termos técnicos de artes e oficios, os equivalentes vernaculares de nomes
préprios latinos e as palavras arcaicas aos quais o poeta poderd dar uma nova vida. De facto,
a Pléiade introduzird novas palavras, pelo menos no dominio da linguagem poética, mesmo
gue estas ndo sejam completamente reconhecidas pela respectiva utilizacdo posterior. Na
opinido de Jean Bessiére o autor quinhentista Vauquelin de La Fresnaye!'®?, coevo de D.
Anténio de Ataide, resume bem as regras principais da inovagao linguistica: «Se surgirem
palavras novas para utilizacdo, / Seja desconfiado e prudente na sua aceitagdo: / Fard bem
em integra-las lentamente / Com as que a Franca usa habitualmente»!183,

Contudo, estes ndo sdo os Unicos métodos de enriquecimento da lingua: para criar
esta verdadeira abundancia ou copia adoptada pelos tedricos da poesia do século XVI, é
necessario trabalhar no interior da lingua, encontrando sinénimos, tropos e exemplos que
permitam alterar a expressdao, sem provocar repeticdes e aborrecimento. Esta questao de
abundancia imaginativa e verbal é também abordada: o século XVI conheceu a publicacdo de
obras originais, de ‘retdricas’ especializadas, centradas na riqueza do discurso, como o De

duplici copia verborum ac rerum de Erasmo (1512), que experimenta a formulacdo dos

1178 |dem, Ibidem.

1179 |dem, Ibidem.

1180 Cf, Jorge Garcia Lopez et al. (2013): pp. 162-165.

1181 |dem, Ibidem.

1182 Jean Vauquelin de La Fresnaye, nasceu em La Fresnaye-au-Sauvage em 1536 e morreu em Caen em 1607.

1183 Art poétique frangois, 1605, |, 315-318, apud Jean Bessiére (1997), op. cit., p. 130.

265



principios que levaram a ‘copia’. Estes principios aplicam-se principalmente ao latim, mas
generalizam-se facilmente, sobretudo porque abordam simultaneamente as ‘coisas’ (os
sujeitos do discurso) e as palavras: sera sempre aliado da invencdo e da elocu¢do. O manual
de Erasmo sistematiza o que os outros apenas se contentaram em enumerar e acumular sob
a forma de listas de exemplos, sindnimos e varia¢des, imitando obras como Onomasticon e
Etymologiae, herdadas dos ultimos anos da Antiguidade e da Idade Média.

O trabalho no vernaculo é acompanhado por uma discussdo sobre o latim praticada
pelos eruditos, nomeadamente humanistas: nas primeiras décadas do século XVI,
desencadeia-se um debate sobre a necessidade de imitar o latim de Cicero. O debate entre
G. Pico della Mirandola e P. Bembo (devemos ter um Unico mestre quando imitamos?
Devemos querer parecer-nos com ele em tudo?) ja abordou o problema. A contribuicdo mais
célebre para esta discussdo foi a obra Ciceronianus de Erasmo (1528), que ataca o culto
prestado a Cicero por parte de humanistas como Chistophe de Longueil, mestre na imitacdo
exacta de um soé estilo. Ndo saberiamos reproduzir todos os aspectos do estilo ciceroniano:
existem aspectos positivos e negativos no Arpinate; na opinidao de Erasmo vivia-se numa
época (e sob uma religidao) bem diferente da do Arpinate, pois havia-se herdado toda a
latinitas paga e crista. Também o 1.2 conde de Castro D’Aire o faz transparecer nas suas
ideias. O purismo ciceroniano é um projecto literario que procura defensores calorosos,
como E. Dolet em Franga (De imitatione ciceroniana, adversus Desiderium Erasmum, pro
Christophoro Longolio, 1535). Por toda a Europa, diversos humanistas sentiram-se tentados
a pronunciar-se sobre a questao!!#,

Vejamos o que diz D. Antdénio de Ataide a respeito da lingua portuguesa que ele
considera entre as trés principais por ser nela escrito o titulo da cruz e por ser elegante. Nao
quis alargar-se em louvores em relagcdao a sua lingua materna porque outros autores como

Jo3o de Barros!'®, André de Resende e também Manuel Barata!!® haviam tratado o assunto

1184 Na exposigdo, deste item, segui genericamente Jean Bessiere (1997), op. cit., pp. 129-131.

1185 As duas primeiras gramaticas da lingua portuguesa seguiam uma mesma filosofia humanista: a exaltagdo da lingua
portuguesa, tida como a mais préxima dos padrdes latinos. Dai a latinizagdo sintatica e Iéxica dos textos literarios do século
XVI.

1536 — Ferndo de Oliveira, Grammatica da Lingoagem Portuguesa. — (Esta obra apresenta cinquenta capitulos, desde a
histdria da linguagem até nogdes de sintaxe, com destaques dos aspectos sonoros; o seu conceito de gramatica era classico:
“a arte de falar e escrever corretamente”.)

1540 - Jodo de Barros, Grammatica da Lingua Portuguesa. — (Este trabalho segue a mesma filosofia humanista de Ferndo
de Oliveira: a exaltagdo da lingua portuguesa, tida como a mais préxima dos padr&es latinos.)

266



com proficuidade e erudicdo. Além do mais, considera o portugués um latim corrupto, facto
que s6 o enobrece por estar ligado a grande lingua que permitia a comunicagao

internacional entre os homens daquela época.

*»GRAMMATICA D/_.<

Gua potugucha comos
m::gmuédu

Figura 16187 Figura 171188

A opinido do 5.2 conde da Castanheira é analoga a de Luis de Camdes, no Canto |,
estrofe 33 de Os Lusiadas, quando o principe dos poetas portugueses afirma «E na lingua, na
qual quando imagina, / Com pouca corrupgdo cré que é latina.» Ou seja, a viagem rumo a
india despertara a admiracdo e o afecto de Vénus que identificara nos argonautas lusos, a
ousadia dos antigos navegadores. Além disso, a lingua por eles falada era muito semelhante

a da sua patria cara, o Lacio. Declara entdo o 1. Conde de Castro D’Aire:

Outras publicagbes se seguiram.

1574 - Pero de Magalhdes de Gandavo, Regras que ensinam a maneira de escrever a hortografia da lingua portuguesa
com um didlogo que adiante se segue em defensdo da lingua portuguesa.

1576 — Duarte Nunes de Ledo, Orthographia.

1606 — Duarte Nunes de Ledo, Origem da Lingoa Portuguesa.

1619 — Amaro de Reboredo, Methodo Grammatical para todas as Lingoas.

1631 — Alvaro Ferreira de Vera, Breves Louvores da Lingua Portuguesa.

1186 Sobre Manuel Barata vide péagina 229 do Il volume desta tese.

1187 pagina da Grammatica da Lingoagem Portuguesa da autoria de Ferndo de Oliveira. Veja-se [em linhal:
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.htmil.

1188 Pagina da Grammatica da Lingua Portuguesa de Jodo de Barros. Vide [em linhal:
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.htmil.

267


http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html

«[fl. 32] diser3o ser a latinidade huma parte da elegancia / 1'# for3o juizes de sospeita porque
erdo latinos, E n3o / tinhdo noticia da elegancia autoridade E facundia / desta nosa lingua!®® bem
confeso eu que he / 11%<a> latina huma das tres rajnhas das linguas por ser''®? / escrito nella o titulo
da crus, como pondera o que escre/ueo os liuros de mirabilibus sacra scriptura que se / atribue e anda
inserto nas obras de santo Agostinho / mas!'®3 por esta rezdo n3o se proua ser ella a prin/cipal sendo
huma das principais E asi aquela supre/ma dignidade he sospeitosa estando agregada por / meo de
cuja elegangia procedia aos naturais / chamarem Barbaros a toda outra nagdo como / se proua por
muitos 11%<[...]> por todos os autores gregos E la/tinos mas ndo quero alargar me ou diuertir me / em
louuores da nosa lingua asi porque n3o parega / que busco ocasido arrepelada pera discurso como /
porque tratou bem esta materia <como todas> Joao de barros na / sua gramatica da lingua portuguesa
E 0 mes/tre Andre de Resende na sua antiguidade de Euo/ra E tambem manuel baratta escreueo hum
breue / dialoguo; E o que <em> a todos eu acho alguma culpa he / em fazerem hum grande
fundamento de seus louuo/res na semelhanca que tem com a latina, porque / dahj no resulta mais
que ser hum latim corrupto.»

D. Anténio de Ataide depois de falar no temperamento divino do portugués,
relevante juizo sobre o propdsito em causa, inclui nos inicios do fl. 32v outras duas tiradas
fundamentais em toda a sua obra: na primeira p&e a hipdtese de se um dia for publicado um
tratado acerca das grandezas da cidade de Lisboa, examinar o assunto da lingua portuguesa
com mais fundamento e propriedade: «/ E eu quisera que mostrarao elles como ndo consiste
s6 / niso a sua excelencia E se alguma hora sair / a lus hum tratado das grandezas de Lisboa
// [fl. 32v] aj se uera esta material'® tratada de fun/damento Agora '***<direj somente o
que nisto> alegar / se he a lingua latina.»

O segundo e importante juizo que Ataide nos transmite reside no facto do 5.2 conde
da Castanheira defender a lingua natural como instrumento para a construcdo de obras

literarias. Na verdade,

«pera hum poeta com/por perfeitamente a de ser na sua lingua natural / E por isso
escreueo®®” Dauid em He/breo Homero em grego Vergilio em latim luis de / Camdis em portugues
porque’’®® a delicadesa E os / conceitos uem mais facilmente na'**° lingua natural / **®que na estranha

1189 Riscado: «falardo».

1130 Riscado: «E proua se».

1191 Riscado: «lingua».

1192 Na margem direita do félio: «Livro 1 Capitulo 9».
1133 Riscado: «se».

1194 Riscado: «E muj».

11 Riscado: «mais».

1196 Riscado: «tornando ao que des|...]».

1197 Riscado: «Homero em grego».

1198 Riscado: «como».

1199 Riscado: «na».

268



E (como dis o meu santo, ?'<toda> / a lingua tem alguns proprios generos de elocucom / que
transferidos em outra linguoajem parecem ab/surdos, Donde me parege que mjlhor seria di/zer que
huma das partes da elegancia he, ndo / a latinidade, mas a linguoajem de cada hum /.»

Todavia, com isto ndo quer o preceptista tirar valor e elevacdo aos seus coevos que
escreveram grandes obras em latim, como foi o caso do padre Luis da Cruz: «E ndo 2%%<tiro>
por isto a excelencia ao latim que os que / nelle forem tdo exercitados que lhes fique
na/tural escreuerdo elegantissimamente como o tem / feito o Reverendo padre mestre luis
da Crus na sua / paraph*?®rasis dos salmos tornemos a compo/si¢do das palauras que he a
segunda parte da / elocucdo E a principal deste capitulo?04 1205 // »

No inicio do fl. 33, D. Anténio de Ataide comeca a tecer um conjunto de
consideracdes sobre a lingua e as suas palavras: «[fl. 33] As palauras dis quintiliano ou sdo
proprias ou trans!?%/feridas ou fingidas E inuentadas de nouo, As proprias / ou s3o antigas
como poer em ello <E em latim antigo [sdo o ?] que os antigos recebido E usaudo / por Valde
que quer dizer [...] / Capitulo 125> ou ordinarias / costumados como as de que usamos.»
Porque nem sempre o valor e a graca das palavras sdo vivazes, cita o D. Antdnio de Ataide o
v. 72 Epistola aos Pisdes de Horacio, no fl. 33v «Si uolet usus / quem penes arbitrium est et
ius et norma loquendi» percebemos de forma muito clara a teoria do preceptista luso. Usus
tem neste contexto, tal como acontece na obra do poeta de Venusia, um sentido rico, pois
nao é so aquilo a que se denominava de retérica latina consuetudo loquentium (Quint., Inst.
Or., |, 6, 44; Aulo Gélio, N. A., XIl, 13, 16), — autores mencionados por Ataide — mas incluia

em si a utilitas, ou seja a necessidade que leva a inovagao formada pelos neologismos e pelo

1200 Na margem esquerda do félio: «Agostinho de uera / religi. Capitulo / 50».
1201 Riscado: «tem».

1202 Riscado: «diguo».

1203 Riscado: «a».

1204 Riscado: «As palauras / <dis quintiliano> ou sdo proprias ou <transferidas ou fingidas E inuentadas [...]> [riscado:

«traduzidas»] as proprias ou sdo anti/guas ou ordinarias E costumados <como os [...]> ou [...], as <transferidas sdo as que
por outro nome [...] se cham3o metaforicas> as traduzidas humas sdo pontualmente asi [...] / as dizem [...] de quem as
traduzimos [...] / [...] <como [...][...] beneficio sdo [...] latinos [...]> ou sdo com alguma deferenca como os Jancta e em /

portugues he traduzida de [...] em latim com alguma dife/renga o frances dis citulo nos disemos cutelo as fingidas / sdo
arbitrarias E formadas a uontade de cada hum As [...] / E desta usdo muito pouco os poetas e ou sdo deduzidas <d[e] outras
da mesma> E trasladadas [...] / lingoa ou d[e] outras linguas [...] de beatus formou beatitas E bea/titude a primeira se
excluio e a 2.2 se recebeo».

1205 Na margem esquerda do félio riscado: «+ que he [...] / sdo palauras ordinarias numa significa¢do apli/cadas a deferente
Como Vergilio / no 6 chama a dous homens / dous rayos da guerra [riscado: «[...]»] / [...] [riscado: «[...]» ] [...]».

1206 Na margem direita do fdlio: «Libro 8 Capitulo de ornatu».

269



retorno ao uso de certos arcaismos*??’: «*2%8Quintiliano resolue esta materia dizen/do que as
palauras tiradas da antiguidade / ndo so tem grandes aprouadores mas trazem / alguma
majestade a 12®estilo com alguma / deleitacdo porque tem a autoridade da / antiguidade E
porque sdo ja quasi esquecidas / tem juntamente huma graca semelhante a / nouidade.»
Esta o autor na linha de Hordcio, pois foi licito e legitimo sempre serd lancar um vocdbulo
cunhado com o selo da modernidade.

Como afirma o poeta de Vendusia, vv. 60-63: «assim como as florestas mudam de
folhas no declinar dos anos, e so as folhas velhas caem, assim também cai em desuso a velha
geracao de palavras e, a maneira dos jovens, as que ha pouco nasceram em breve florescem

e ganham vigor. Nés e as nossas obras estamos fadados para a morte!?19,»

7. DA IMPORTANCIA E VALOR DA METAFORA E DAS OBRIGAGCOES DO
POETA

Inicia 0 1.2 conde de Castro D’Aire o fl. 34 com o titulo das «Capitulo das palauras
propias / E <das> [transferidas ?]*?!! /.» Sobre esta matéria afirma que «As palauras proprias
E [ordinarias] de que usa/mos uulgarmente sdo as de que auemos usar como / bem se infere
do atras referido mas tambem / se a de respeitar que das ordinarias ndo auemos / de usar
de modo que uenhamos a cair em estilo'?!? / friuolo <ou desonesto>.» Para fundamentar a
sua posicdo cita o grande orador e retérico do século | d. C, nascido em Calagurris

(Calahorra, atual Espanha), declarando:

«He licdo de quintiliano que todas as pa/lauras tem lugar na oragdo tirando algumas que sdo /
1213 desonestas ou pouco limpas porque / dis elle que algumas palauras muito humildes que em esti/lo
heroico seria'?'* uicio usa las, noutro estilo s3o / muito proprias, E enfim que n3o ha palaura ma /
posta em seu lugar muitos poetas ouue que / usardo <algumas uezes> de palauras torpissimas E
desauergo/nhadissimas como marcial E catulo E outros / E*?*® fordo grandes poetas, mas como nos /

1207 Cf, R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 60.

1208 Na margem direita do fdlio: «Libro 1 Capitulo 6».

1209 Riscado: «oragdes».

1210 Cf, R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 58-59.
1211 Riscado: «E nouas».

1212 Na margem direita do fdlio: «Libro X Capitulo 1».

1213 Riscado: «uergonhosas».

1214 Segue-se uma letra riscada.

1215 Riscado: «ainda que».

270



epegramas que fizerdo profesaudo ese estilo / sofria se iso, mas ndo se sofre!?!® a profisdo / de tal

estilo entregante christam E nobre / E politica E no poema de que imos tratan/do em nenhum modo
se sofrem palauras / desonestas E quem achar conceitos ou pala/uras que o sejdo entenda que nese
caso he / culpado E indigno de se imitar o tal poeta //.»

De seguida, D. Antdnio de Ataide defende que as palavras transferidas ou seja, as

1217 n3o s6 sdo licitas na utilizacdo que dela fazem oradores e poetas, como

metaforas
oferecem a possibilidade de ‘escurecer’ a linguagem de modo a fazé-la assemelhar-se a
‘mentiras’. Todavia é correcto que o fagam, pois a arte das palavras s6 ganha com essa
circunstancia: «E Vergilio <dis> das abelhas E dedalo que remaudo com / as asas E ndo he
este modo licito a oradores / a poetas [...] os enigmas tem ainda muito mayores / licengas
porque pera escuerecer se pode usar de meta/foras com licencas muito larguas *2'8{ Antes
dis quintiliano libro / 8 capitulo 6 que o continuo / uso das metaforas latinas / resulta em
enigma / }.» Aristoteles na Poética 1457b 2-3 declara que «toda a palavra é ou corrente ou
rara ou metafora ou ornamento ou inventada ou alongada ou abreviada ou modificada'?*®»
e em 6-9 «a metafora é a transferéncia de uma palavra que pertence a outra coisa, ou do
género para a espécie ou da espécie para o género ou de uma espécie para a outra ou por

1221 nas

analogia'??%.» Mais uma vez D. Antdnio de Ataide segue os preceitos aristotélicos
ideias e nos termos que usa para explanar as suas teorias. Segundo Paul Ricoeur, a teoria da

metafora vem-nos dos antigos retdricos, ou seja, «na retdrica tradicional, a metafora é

1216 Riscado: «r».

1217 Vide Heinrich Lausberg #1993: 163 afirma que «a metdfora (translatio; metafora/; [port. metdfora]) é a substituicdo
(immutatio: § 174) de um verbum proprium (“guerreiro”) por uma palavra, cujo significado entendido proprie, esta numa
relagdo de semelhanga (similitudo: § 401) com o significado proprie da palavra substituida («ledo»: § 226).

[..] A metdfora, por esse motivo, é definida também como “comparagdo abreviada”, na qual o que é comparado é
identificado com a palavra que lhe é semelhante. A comparag3o (similitudo) “Aquiles lutava como um ledo” corresponde a
metafora “Aquiles era um ledo na batalha”. [...] As metaforas, como tropos de palavra, pertencem respectivamente a
campos de imagem mais vastos, nos quais os dois dominios do ser se ordenam entre si numa relagdo de semelhanga. Os
campos de imagem realizam-se mais latamente na figura de pensamento da alegoria (§ 423). Quando, uma metafora, a
relagdo entre os campos de imagem (§ 230), que escolheu o sujeito falante, for pouco usual na consuetudo (§ 104) do meio
social (aptum: § 464) ou do genus elocutionis (§ 465) e se, por conseguinte, for muito grande o estranhamento (§§ 84; 162),
considera-se entdo essa metdfora, como “trazida de longe” (simile longe ductum): uma metafora desta qualidade pertence
ao audacior ornatus (§ 90).»

1218 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pela letra A.

1219 Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 83.
1220 |dem, Ibidem.

1221 A propdsito da importancia da metafora, declara Manuel Alexandre Junior et al. (2006), op. cit., p. 32 apud Perelman:
«”ao lado da retérica, fundada sobre a triade ‘retérica-prova-persuasdo’, Ricoeur lembra-nos que Aristoteles elaborou uma
poética, que ndo é técnica de acgdo mas técnica de criagdo, a qual corresponde a triade ‘poesis-mimesis-catharsis’. Ora
Aristoteles ocupa-se da metafora nos dois tratados, mostrando que a mesma figura pertence aos dois dominios, ora
exercendo uma acgao retoérica, ora desempenhando um papel na criagdo poética.”»

271



classificada como um tropo, isto ¢, como uma das figuras que classificam as variacdes de

1222 4, Para o

sentido no uso das palavras e, mais precisamente no processo da denominagao
preceptista portugués é licito o uso das metaforas, numa época que pré anunciava ja o

Barroco com a sua panéplia de espelhos imagéticos:

«/ pondera meu santo / 1?3Agostinho se se pode chamar mentira a esta / 1*?* transla¢do E
metafora, porque <quando dizem os> onde [...] as / sementejras, florida mocidade, [niuea uelhice ?] //
[fl. 35] sem duuida, nestas cousas ndo achamos ondas / flores, neues, E asi pareceram mentiras estas /
translagdis, disto somba Santo Agostinho porque / ndo se pode chamar mentira o que se sabe <que
se>1225 faz / por figura retoricas E poetica E o mesmo santo / trds os exemplos de christo <E a
escretura> falarem por metaforas / 1??® a christo chamam pedra monte braco / E elle a Sdo Pedro
chamou pedra E ao pouo christdo / ouelhas a jgreja [...] <asi proprio pastores> bastante excelen/gia».

Ataide continua o seu discurso sobre as «palavras transferidas» ou ‘figuras
metafdricas’ citando no fl. 35 uma vez mais Quintiliano «<2’{ Libro 8 Capitulo 6 / }>».
Assevera o 1.2 conde de Castro D’Aire que o autor latino «as'??® / louua tanto que as'??°
aproua por excelente ornato da / oragdo». Discorre ainda Quintiliano «particu/larmente»

acerca desta matéria que

«as meta/foras [...] porque sdo humas breues comparagdis, E porque / por comparagdis
sabemos E entendemos com mais cla/reza por isso as metaforas nos aprazem tanto mas / diferem
1230<humas de outras em que> a comparacdo compara se huma / cousa a outra a metafora toma se
pola mes/ma cousa comparac¢do he quando disemos que / hum homem he como hum ledo, metafora
quan/do ao mesmo homem chamamos le3o '?3'<alguma> / uezes duplicio os poetas a metafora».

D. Antdnio de Ataide menciona de seguida Virgilio para fundamentar a sua posicao
sobre o valor da metafora. Todavia, o seu uso no poema usado de forma exagerada pode

‘escurecer’ a mensagem do poema e enfastiar o leitor: «tudo he metafora / E sdo duas numa

1222 Cf. Paul Ricoeur 22013: 70.

1223 Na margem esquerda do félio: «Libro contra menda/cium ad consen. / tomo 4 Capitulo X».
1224 Riscado: «aplicagdo».

1225 Riscado: «E se».

1226 Riscado: «E a escretura».

1227 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1228 Na margem direita do félio: «Libro 8 Capitulo 2».
1229 Riscado: «conced».
1230 Rjscado: «das compar».

1231 Rjscado: «[...]».

272



centenca mas tambem se a de / aduertir que asi como o uso das transla¢dis mode/rado E
oportuno illustra o poema, asi o fre/quente escurece E enfastia ate aquj quintiliano /». Mais
uma vez o 5.2 conde da Castanheira alude ao retor latino do século | d. C. para defender a
sua teoria. Talvez pressentisse ja ideia de que os poetas seus coevos se ‘emaranhavam’ em
demasiadas metdaforas, fugindo cada vez mais aos preceitos mais puristas dos autores
cldssicos da Antiguidade greco-latina. Por outro lado adverte o «<sabio> leitor» que ndo |Ihe
interessa explanar no seu Borrador as diferencas semanticas, ou por que razao chama
«figura / a metafora», pois sabe «que em rigor retorico / ndo he figura sendo Tropo, mas
chamo / lhe asi pera mayor clareza ». Além disso, ndo pretende alongar-se acerca de tais
matérias: «E ndo quero es/tender me em dizer as diferencas que ha de / figura a tropo
porque ndo escreuo retorica / sendo poetica. //».

Inicia D. Antdnio de Ataide no fl. 36 com o titulo «Capitulo das palauras <fingidas E>
inuentadas / de nouo /». Mais uma vez o preceptista luso segue o preceito aristotélico para
fundamentar as suas teorias'?®?, n3o olvidando outras fontes cldssicas consagradas que

trataram o assunto de forma clara e precisa. Dividiu 0 5.2 conde da Castanheira

«as palauras fingidas e inuentadas / de nouo, em 4 species que ou sdo dedusidas d[e] outras /
da mesma lingua ou deduzidas d[e] outras de / lingua estranjeira, ou tiradas inteiramente / de lingua
estranjeira E admetidas na pro/pria ou inuentadas de nouo sem deduccdo / nem usurpagdo alguma. A
todas estas inuengdis / de palauras deu <E da> ocasido a necesidade E estreiteza / dos termos E
palauras de todas as linguas que 233 / nenhuma ha que n3o se aproueita se deste remedio / Seneca
filosofo se queixa de 23%<n3o ter entendido> a pobresa'?®® / E a miseria da lingua latina se n3o quando
lera / Platdo aonde achaua algumas cousas a que faltaudo / E ndo tinhdo nomes, outras que inda que o
tiuesem o per/derio per ser fastidioso Horacio concede licenca pera / inuentar palauras so em caso de
necesidade E iso / quer dizer'?® Dabetr quae licentia sumpta pudenter / E ainda que aos poetas he
esta licenga mais largua / todauia Demetrio phalerio no liuro da elocug¢do / naquela parte aonde trata
da composicdo dos nomes / dis que ate aos poetas he perigosa a ficcdo E compo??7/sicdo dos homes
da qual dis Jason de nores que se se / faz bem ndo da muito louuor E se se faz mal / [...] dize que es

1232 Aristotles na sua Poética 1457b 25-35 afirma: «Todavia, em alguns casos de analogia, ndo existe palavra apropriada,
mas proceder-se-a exactamente da mesma maneira. Por exemplo, espalhar a semente é semear, mas o espalhar da luz pelo
Sol ndo tem designagdo prépria. No entanto, isto estd para o Sol como o semear estd para a semente; por isso se disse
“semeando uma luz divina”. E também é possivel lidar com este tipo de metafora de outro modo: depois de aplicar a uma
coisa 0 nome que é de outra, negar alguma das suas caracteristicas proprias como, por exemplo, se se chamasse ao escudo
“taga”, ndo de Ares, mas “sem vinho”. * * palavra inventada é aquela que, ndo sendo, em geral, usada por ninguém, é
estabelecida pelo préprio poeta e parece que sdo assim alguns nomes como ernugas com o significado de ‘chifres’ e
areteracom o de ‘sacerdote’.»

1233 Riscado: «ndo».

1234 Riscado: «ser tanta».

1235 Na margem direita do fdlio: «epistola 58».
1236 Segue-se um espago em branco.

1237 Na margem direita do fdlio: «in poetica Horatio».

273



mal quintiliano dis que aos'?38 // [fl. 36v] gregos era mais licito formar E inuentar pa/lauras E que a nos
he improprio E malper/mitido».

Caso se mostre estritamente necessario «De todas os coatro especies de inuentar /
palauras a primeira me parece mais sofriuel porque /» é licito aos poetas se necessario
«deduzir huma palaura d[e] outra da mesma lingua / <em que se escreue> fica parecendo
mais propria E mais'?*® / parelhada a se receber que sendo d[e] outra lengua / deduzida ou
tirada, ou sendo inuentada de / nouo polo menos ndo ha duuida em que fica / mais
inteligiuel». Ou seja, é preferivel ao poeta reinventar termos a partir da sua lingua natural do
que usar palavras emprestadas de outra. E conclui: «E iso basta pera ser milhor / que as
palauras an de ser graues E inda que se/jdo exquesitas an de ser inteligiueis.»

De seguida afirma D. Anténio de Ataide que o Arpinate reparte a forma de inventar
vocabulos em quatro maneiras: «/ **quando Cicero divide aqueles quatro modos / de
inouar palauras scilicet por semelhanca per imita/cdo, per infleccdo, ou per unido de
palauras, a Infleccdo da propria lingua E a 124'<unido> / sdo os milhores modos he infleccdo /
como debibo dizer bibosus». No inicio do fl. 37 o perceptista luso explica que compreende a
razdo pela qual era lei entre os antigos latinos que as palavras inventadas «fosem dedu/zidas
da lingua grega» embora na sua opinido ndo fosse «rezdo em que / se fundasem, mas parece
me que daudo gran/de excelencia a lingua grega, E que estrei/taudo muito os poderes a
sua.» Em relacdo a sua época, entende D. Anténio de Ataide que sendo o latim lingua
universal (entenda-se, na esfera do mundo ocidental) seria correcto que todas as nacgdes
efectuasem a partir do idioma da Roma antiga «as deduccdis E asi o faz luis de Camdis E
pode / ser que dira alguem que algum tanto mais licencioso / do necesario.»

Fala-nos ainda da terceira «specie das inuentadas / he tiradas d[e] outra lingua sem
deducc¢do E adme/tidas na propria, isto se faz com grande forga / os latinos o fizerdo em
muitas palauras prin/cipalmente em todos os nomes e das figuras re/toricas E gramaticas.»
Segundo Ataide, fl. 37v, Luis de Camdes fé-lo na estancia do sexto Canto, estrofe 28:

«1?2emquanto este conselho se fazia / no fundo aquoso a leda lassa frota / com uento

1238 Na margem direita do fdlio: «Libro 8 Capitulo 3».
1239 Ssegue-se uma palavra riscada.

1240 Na margem esquerda do félio: «3 deorat.».

1241 Riscado: «adiunccdo / he».

1242 Na margem esquerda do félio: «Canto 6 strofe 38».

274



socegado proseguia / pelo tranquilo mar a longa rota. /» A quarta espécie denomina-a 0 1.2
conde de Castro D’Aire «das inuentadas he das / palauras fingidas de nouo sem deduccdo /
nem translacdo. E sdo so da cabecga E uonta/de do poeta estas ndo admitem os nosos /
poetas em!?*3 forma sendo so quan/do a alguma cousa falta nome E he nece/sario por lho
mais ainda entdo se a de / guardar alguma rezdo.» Ataide da de seguida um exemplo
elucidativo «Como a huma peca / grosa de Artelharia chamamos bombarda / parece me que
he nome estranjeiro, mas se / he nosso foi necesario por lho, E quem o in/uentou acomodou
se no som da palaura com / o som E o desparar da artelharia.»

Todavia «as / metaforas sdo galantes sendo moderadas.» Deste modo afirma Ataide,
no inicio do fl. 38, que devem os poetas usar as palavras fingidas «em necesidade E limitacdo
porque a demasia / he cancatiua E alem diso desacreditdo / a lingua em que se escreue de
t30 estreita / que n3o tem®?** abundancia / de palauras sendo emprestadas d[e] outras /
linguas ou inuentadas ou deduzidas.» Ataide da entdo por concluida a segunda parte «da
elocugdo (que he a terceira do poema) que / dizemos ser a composicdo das palauras agora /
trataremos da terceira parte da elocuc¢do / que he a dignidade. /» Inicia-se o capitulo «
Capitulo da dignidade do poema»

Afirma o autor de que vimos tratando que a dignidade e elocu¢do do poema devem
observar a «autoridade da honestidade do mes/mo poema a qual seja digna de reuerencia E
/ honrra» uma vez que «os poemas torpes ou que tem insertas // [fl. 38v] muitas [torpezas
?] ndo tem honestidade E asi / ndo tera autoridade E em uez de ser digno / de reuerengia E
honrra se lo ha de menos preco / E uituperio.»

Na construcdao do poema épico a fim de se fugir do tom coloquial deve o poeta em
latim utilizar o hexdmetro e em portugués «a'?* troua de oitaua rima.» Ataide cita de novo

o Estagirital?4e:

«1247{ Aristoteles dis que se / alguem quiser fazer poe/mas em outro uerso que <[...]>'**8 fara
absurdo / porgue o uerso heroico he / o mais capas E o mais / firme de todos / } / E pode hum poema

1243 Riscado: «nenhuman.

1244 Riscado: «significatiuas». Entrelinhada encontra-se uma palavra riscada.

1245 Seguem-se algumas letras riscadas.

1246 Cf, Aristoteles, Poética, 1449a 5-28. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 44-45.

1247 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1248 Segue-se uma palavra riscada.

275



ser honesto E mais ndo ser / digno de reuerencia E honrra porque se se fizer / hum poema que trate da
guerra do[s]*?*° cdes e os / gatos pode ser honesto mas nio sera digno / de reuerencia E honrra 2°°{ O
sojeito do poema / [...] / [...] a dignidade / graue sojeito foi a de Vergilio tratando de eneas / mais
graue a de luis de / Camdis porque tratou de mais / graue E de mais digna na/uegacdo grauissimo foj a
/ de [...] Cardeal que / fes em uerso heroico / os actos dos apostolos / ndo diguo que sdo huns /
poemas milhores que / outros sendo que sdo / os sojeitos huns milho/res que outros.»

Quanto mais graves forem os assuntos a tratar, bem como as personagens
observadas, assim o cuidado a ter de modo que «nem / rei fale como pastor nem o pastor
como soldados / nem se trate dos diferentes indeferentemente / sendo que asi como sdo
diuersos o seja <tambem> o estilo.» O inicio do fl. 39v!?°! intitula-se «das mais obriga[cdis]
do poeta», pois Ataide havia direcionado o seu discurso para a epopeia. Também a comédia

e a tragédia, ainda que os trés géneros difiram entre si em muitas «cousas»,

«ndo basta que o poeta cumpra com as obrigacdis / da arte se a obra n3o for pathetica, que
he o / mesmo que dizer [mouedora ?] de modo que a de / mouer a algum affecto ou a tristeza ou
ale/gria ou a semelhantes E a isto a de acomodar / as palauras que sejdo majestosas pera a grauidade
/ 12°2 tristes pera as tristes ettc.»

Para comprovar esta teoria, Ataide cita autores como Hordécio, «'2°3{ Aulo gelio <Livro
7 Capitulo 5> E quin/tiliano <Livro 6 Capitulo 3>.» Além do mais para se «mouer / afectos
consiste em / que primeiro nos mouamos / nos mesmos de mo/do que se quisermos
es/creuer cousas tristes / quando estiuermos / alegres ou pacifi/cos quando irados que /
erraremos tudo E / asi conuem que primeiro / fagamos o animo ao / que queremos
escre/uer/ }.»

Tem o 1.2 conde de Castro D’Aire no inicio do fl. 40 uma tirada certeira em relacdo ao
valor exceléncia da poesia: «Sem uergonha o ndo diguo que a razdo / d[e] algum nao ser por
uersos excelente / He ndo se uer prezado o uerso E rima / porque quem ndo sabe a arte ndo
a estima / boa E uerdadeira rezdo he esta.» Contudo, a principal razdo prende-se com a

natureza dos portugueses

1249 Segue-se uma palavra riscada.

1250 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal @.

1251 O félio 39 encontra-se em branco.
1252 Riscado: «[...] se uer».

1253 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

276



«cujos / spiritos sdo tdo leuantados que dificultosamente / se empregdo em louuores alheos E
querem antes / gastar o tempo em merece los que canta los nem / tambem 2>*<ha cousa que nos
pareca grande> o respeito do / muito o que sempre nos obrigou o amor?> / rej de nos pera elle E
delle pera nos E a respei/to tambem do muito a que nos sentimos obrigados / por quem nos deos fez
<a>s outras nag8is ndo tem / este estilo antes tanto pelo contrario que E / de atreuesar hum golfo E
tornar pera / casa se faz loguo hum poema E muitos em / competengia terdo suas rezdis pera isso.»

D. Antdnio de Ataide sente alguma tristeza por ver «huma 2*®<pouca paix3o>» da
parte de muitos em relacdo aos feitos herdicos de alguns excelentes portugueses, vendo
extinguir «a memoria / dos Heroes deste rejno no qual se ouuera / quem quisera ser
Plutarco ?*’<sobejdo> Jllustrjssj/mos uardes'?>®.» D4 de seguida o exemplo do «Conde / d[e]
Atouguial?>®.» Acresce ainda o perceptista luso «porque ?%%<ninguem> tratou te gora
quando al/guem o escreuer ficara ja particular / .22%1» Ou seja, o facto de alguém cantar ou
contar ficard tal como Plutarco duplamente famoso, pois a matéria narrada ao abordar
herdis inexcediveis tornar-se-d também ela para sempre recordada e tornada publica.
Entretanto se houver alguém ainda melhor em erudicdao poderd legitimamente superar o

autor seu anterior em relagdo a determinado assunto especifico:

«mas todauia ndo basta que / hum poeta escreua hum poema pera que fique tdo seu [...] /
aquele sojeito que o ndo possa ser doutrem porque Horatio / dis que ainda que o sojeito fique
particular com tudo / fica publico E quem o imitar E o escreuer / milhor E com mais erudi¢io E milhor
estilo / e se serd o senhor da particularidade?®? E pro/priedade delle E com isto se conform3o os / 1263
Jurisconsultos Justiniano o dis claramente //.»

1254 Riscado: «nos parece nada muito».
1255 Riscado: «do noso».

1256 Riscado: «pequena [...]».

1257 Riscado: «n3o faltdo».

1258 Cf, inicio do fl. 40.

1259 D, Antoénio de Ataide estava a referir-se provavelmente a D. Luis de Ataide, 3.2 conde de Atouguia e primeiro e Unico
marqués de Santarém, (1517 - 10 de margo de 1580 em Goa). Filho segundo de D. Afonso de Ataide e de sua mulher D.
Maria de Magalh3es era bisneto do 22 conde de Atouguia, D. Martinho de Ataide. Foi governador-geral da india Portuguesa
e Vice-Rei da india Portuguesa (entre 1568 a 1571 e 1578 a 1581). Fez armas na Africa, segundo «Nobreza de Portugal»,
tomo I, pagina 332, e, passando ao Oriente, participou da expedi¢do de D. Estévao da Gama ao Mar Vermelho e foi armado
cavaleiro por ele na igreja de Santa Catarina do Monte Sinai. Regressando ao Reino, foi enviado a corte de Carlos V e tomou
parte em sua expedicdo contra os luteranos. Regressando, manteve-se estranho as lutas politicas que se seguiram a morte
de D. Jodo Il de Portugal a respeito da Regéncia. Quando D. Sebastido tomou o governo, foi nomeado 102 Vice-Rei da India
em margo de 1568.

1260 palavra riscada.
1261 Riscado: «E agora que he [comum ?]».
1262 Riscado: «delle».

1263 Na margem esquerda do félio: «institutio num ciuiliu. / Livro 1 capitulo [...]».

277



No seguimento apresenta D. Antdénio de Ataide logo no comego do fl. 41 uma curiosa
nota informativa que permite datar o seu Borrador: «[fl. 41] Alcobaca 9 de Novembro de 601
/.» Acto continuo prossegue o 5.2 conde da Castanheira as suas ideias sobre a composi¢do
das ‘obras literarias’, afirmando que n3o é obrigacdo dos poetas «?®*<tratarem> / tudo
quanto acontecgeo na historia cujo'?®> poema'?®® / cant3o E lembra Horatio que n3o se a de
tratar sendo / o que [de lustro ?]» Mais uma vez para sustentar as suas teorias acerca da
Poética, Ataide refere o poeta de Venusia. Temos neste caso uma alusdo directa e uma
citacdo dos vv. 150-152 da Epistola aos Pisées da autoria do poeta de Venusio!?’.

Alude entdo mais uma vez a modelar e milenar comparacdo entre os poetas e

pintores:

«ha algumas cousas impertinentissimas / pera os poemas, outras que he imposiuel ygualar se
/ as palauras E os uersos com o sojeito, E asi imitdo os / bons poetas aquele pintor Timantes que
pintando / hum painel o sacreficio de Jphigenia pintou a / Calchas triste, a Ulises mais triste, E a
menalao / tristissimo querendo despois pintar Agamenon / seu pai'?®® E uendo que ja ali n3o podia
che/gar o pincel deitou Ihe hum ueo polo rosto o mes/mo deuem fazer os poetas com as cousas a que
ndo / pode ou com as a que ndo deue chegar a pena /.»

N3do deve o poeta «fazer uersos tdo desatados que parecem prosa, ou // [fl. 41v]
segundo outros tdo impertinentes E sobre materia / tdo impropria que ndo pareca digna da
poesia.» Além disso «!?%°<saem> estes uersos desatados E mal / feitos E impertinentes de
entendimento esteriles / congejtos E de cabedal sem licdo das Historias [...]**’° da filosofia
<principalmente da moral que he a que mais importa ao [poeta ?]>» Os «autores» tém
obrigatoriamente de evitar o estilo rude e as «es/critas» devem apresentar-se

1271

«floridamente porque estas sdo as que Horacio chama <E tacha> versus / inopes rerum

1264 Riscado: «d[e] escreuer».
1265 Rijscado: «s».
1266 Riscado: «s».

1267 Af Horacio proclama: «De tal modo cria ficgbes, de tal modo mistura fabulas com a verdade, que nem no meio destoa
do principio nem o fim do meio.» Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 72-73.

1268 Rjscado: «n3o se hou».
1269 Rjscado: «acontecem».

1270 Buraco no original.
1271 Riscado: «d».

278



<uersos pobres de cousas> plinio estima tanto o conceito E a?’? sciencia / (a que elle chama
eloquentia) que dis que escasamente a tem hum ou dous /.»'?73

No seguimento, citando Plinio e um outro seu contemporaneo, apresenta uma
curiosa diferenciacao entre «eloquéncia» e «loquencia»: «E asi no mesmo lugar tras Plinio a
Julio Candido que diferencaua a eloquencia / da loquengia, porque uerdadeiramente a
eloguencia ndo pode / estar sem saber pois he arte E a loquengia que he o pal/rar muito
1274<«florido> E sem sustancia ndo he de momento /.» Fundamenta ainda mais as suas ideias
sobre o assunto em questdo, aproveitando a ocasido para elogiar o seu tio, D. Jorge de
Ataide a quem o 5.2 conde da Castanheira tanto deve e ao qual ja dedicdmos uma parte

deste trabalho devido a sua importancia, quer como politico quer como homem de ideias e

de letras:

«ao senhor Bispo Dom George de Ataide Capeldo mor das [...] / E do seu conselho do estado
ouuir dizer que auia homens discretos / E homens bem falantes, os discretos chamaua aos
en/tendidos cuja descri¢do estaua na sustancia <das cousas> E no entendimento / <E no [prender ?]>
E os bem falantes dezia que erdo aqueles cuja descricdo / ndo pasaua da lingua.»

E nisto «consola [...] Horacio // [fl. 42] aos poetas que ndo se asombrem com tantos
preceitos por/que ha alguns uicios que ndo ofendem saluo se forem muito con/tinuados.»
Ou seja, Ataide defende os conceitos poéticos do preceptista de Venusia que afirmava nos
vv. 347-350: «ha [...] defeitos para os quais exigimos indulgéncia: pois nem a corda produz o
som que a mdo e o espirito desejam, saindo, muitas vezes, som agudo a quem procura o
grave, nem td3o-pouco, o arco encontra sempre, com a flecha, o alvo que se mirou?’>.»
Também segundo Hordcio (vv. 351-353) «se num poema brilharem iniumeras qualidades,
ndao devemos ofender-nos com alguns defeitos, deixados escapar por certa incuria ou
porque a natureza humana os ndo soube evitar'?’6,» A este respeito D. Antdnio de Ataide

menciona ainda o Estagirita quando declara:

1272 Riscado: «saber».

1273 \/ide Horacio, Arte Poética, vv. 319-322: «Comédias hd, por vezes, que, embora parcas de elegancia, medida e arte, por
apresentarem temas atraentes e caracteres bem delineados agradam mais ao publico e o prendem muito mais do que
versos sem realidade, ou harmoniosas bagatelas poéticas.» Utilizamos a tradugdo de R. M. Rosado Fernandes (2001), op.
cit., pp. 92-93.

1274 Riscado: «E agudo».
1275 \/eja-se R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp 96-97.

1276 |dem, Ibidem.

279



«Aristoteles que por dous modos pecdo os poetas ou por / si ou por accidente por si peca quando erra
nos / preceitos da poetica como se'?”” querendo / fazer huma tragedia erra se no numero das pesoas /
troca se os actos, 1?78<fala se soberbo> com palauras humil/des E o humilde com palauras inchadas E
acaba / se a tragedia sem infortunios isto se chama / error??’® capital.»

Na opinido de D. Antdénio de Ataide, é natural que acontecam inverosimilhangas
poéticas, pois, referenciando a opinido de um perceptista quase seu coevo, Luis Vives, até o
poeta Catulo errou: «E tra lo luisino disendo que deste modo errou Catulo'?® / porque
propondo de tratar o casamento e festas delle de / Thetis e [...] deixa a materia E uai parar /
na fabula de Ariadna E a segue prolixamente / o erro de acidente.» Deve-se também
exonerar de culpas os autores no que diz respeito a erros ligados a outras artes ou ciéncias
especificas: «menos importante E / perdoauel, he quando o poeta erra se em / cousas
tocantes a outra profisdo, arte, ou / sciengia, como na medecina ou Astrologia / ettc por
accidente errou Vergilio quando / dise que enneas matara ueados em Africa / sendo asi que
em africa ndo ha esta caca //.»

Depreendemos das palavras do 5.2 conde da Castanheira que a poesia pode imitar o
que existe, o que aparece aos olhos, imitacdao particular ou icastica, ou o que deveria existir,
segundo a ideia e a opinido dos homens, a designada imitacdo universal ou fantastica!?8?,
Subentendemos ainda no texto de Ataide que os dois modos de imitar, no particular e no
universal, o segundo é o mais perfeito porque permite tornar a poesia mais eficaz na

obtencdo dos seus fins'282,

1277 Riscado: «fisese humap.

1278 Rijscado: «fisese 0 mes».

1279 Riscado: «por si».

1280 Na margem direita do félio: «in poetica Horatio».
1281 Cf. Antdnio Manuel Esteves Joaquim 2005: 95.

1282 Como dira A. M. Esteves Joaquim a propdsito de outro teorizador da Poética, posterior a D. Antdnio de Ataide: «esta
concepgao realga o principio da verosimilhanga simultaneamente como factor de perfeigdo e Unico limite imposto a criagdo
de matéria literdria. A verosimilhanga ndo exclui totalmente da poesia o vulgar, o concreto, o real, pois este pode ser
verosimil e possivel, apenas afasta o que na realidade ha de insélito, de anormal, de improvavel. Por esta causa, para Pina e
Melo, que segue bem de perto a Poética de Aristdteles, a poesia supera a histdria, constrangida pela transmissdo exclusiva
da verdade.

O meio usado pela poesia e que a distingue da musica, da pintura e da danga é a “a descricdo harmdnica do verso”, a
“medida das vozes”.» A propdsito deste assunto Ana Maria Valente (2004), op. cit.,, p. 11-12 afirma o seguinte: «sera
necessario, no entanto, distinguir, como faz Halliwell, 1986: 136-137, entre os dois aspectos diferentes da mimese poética
(a que estd em causa nesta obra, embora, tal como na Republica, o conceito seja constantemente transferido desta para as
artes plasticas): um, que é o seu verdadeiro ambito (acgdo), e outro, o seu verdadeiro significado (retrato dos universais).
Este contraste do valor do particular com o do universal é o que figura no célebre passo em que, comparando a histéria
com a poesia, no cap. 9, Aristoteles escreve que uma difere da outra porque a primeira diz ‘o que aconteceu’, e a segunda
‘o que poderia acontecer’ (1451 4-5).

280



Segundo Maria da Penha Campos Fernandes!?®3

«apesar da diferente valoracdo que cada um destes autores [Platdo, Gorgias e Aristoteles]
atribui ao fendmeno da mimese poética, todos acabam por concebé-lo como processo poético-retdrico
de construgdo de mundos ilusérios. E nem mesmo Hordacio — que o restringe, de forma clara e
apelativa, seja sob a aura realista das conveniéncias, seja sob a aura da rigorosa circunscrigdo dos
géneros poéticos — logra reduzi-los apenas a uma simples reprodugdo dos modelos jd vistos. Conforme
0 seu epigramatico e veememente Ut pictura poesis, em principio, parece preconizar.»

A comecar o fl. 42v, o 5.2 conde da Castanheira cita novamente o venusino numa
passagem célebre para explicar que apesar da nossa indigna¢do, certos erros cometidos
pelos autores poéticos podem ser desculpdveis, porquanto na descricdo de um grande
assunto pode um poeta dormitar, ou ainda, ndo dominar todas as ciéncias, facto que em
certos casos o pode levar ao cometimento de pequenos lapsosi?®4. Diz entdo D. Anténio de

Ataide:

«E destes segundos erros sdo os porque Horacio dis / que Alequando bonus dormistat
Homerus /que alguma uez se descujda Homero E ?®<porque / n3o cuide que> pelos poetas mediocres
se declara lo/guo que a estes nem os homens nem os deoses nem / os poderosos sofrem que fara aos
maos E certo / que Da Horagio huma galante rezdo pera prouar, que ndo se sofr[e ?] / poeta que ndo
seja muito bom porque dis elle que a poesia inuen/tou se pera <prouejto E> pera delicia dos animos se

Por este exemplo se vé mais uma vez a grande importancia do conceito de mimesis.»

1283 Vijde Maria Penha Campos Fernandes: 1999: 37. A mesma autora, (1999), op. cit., pp. 38-39, a respeito deste assunto
afirma o seguinte: «Hordcio, Arte Poética (séc. | a. C.), org.-trad., “Introdugdo”, Comentarios de R. M. Rosado Fernandes,
Lisboa: Editorial Inquérito, 1984: 109, verso 361. A superioridade do sentido da visdo sobre o da audi¢cédo é, porém, melhor
testemunhada por este extracto: “Ha ac¢des que se representam no palco, outras, sé se relatam depois de cometidas. O
que se transmite pelo ouvido comove mais debilmente os espiritos do que aquelas coisas que sdo oferecidas aos olhos,
testemunhas fiéis, e as quais o espectador apreende por si préprio” (Id. /b., pp. 82-83 [vv. 179-182]; Eunice Ribeiro, José
Régio o texto iluminado, Braga: Universidade do Minho, 1998 [Tese de Doutoramentol).

Apesar de, em diferentes situagbes, o relacionamento da poesia com a pintura ser ressaltado, na Antiguidade a questdo da
mimese poética ndo se circunscreve a da visibilidade fisica: “Pois tal como ha os que imitam muitas coisas, exprimindo-se
com cores e figuras (por arte ou por costume), assim acontece nas sobreditas artes [epopeia, tragédia, poesia ditirambica, a
maior parte da aulética, a citaristica]: na verdade, todas elas imitam com o ritmo, a linguagem e a harmonia, usando estes
elementos separada ou conjuntamente» (Aristoteles, Poética [séc. V a.C], org.-trad., “Prefacio”, “Introdugdo”, Comentario e
Apéndices de Eudoro de Sousa (1966, Porto Alegre: Globo), 2.2 ed., Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1990: 103, §
17-26).

O impacto da musicalidade sobre o receptor é essencial na concepgdo gorgianica de poesia: “Eu concebo e designo
igualmente toda a poesia como um discurso com ritmo. Um temor reverencial, uma comovida compaixdo insinua-se nos
que a ouvem. [...] Na verdade, os discursos harmoniosos, inspirados pelos deuses, provocam uma sensa¢dao de bem-estar,
dissipando a tristyeza. A for¢a da palavra magica, convivendo com a opinido do espirito, fascina-o, convence-o e
transforma-o por encantamento” (Gérgias, “Elogio de Helena”, in 1d., Testemunhos e fragmentos, trad. de Manuel Barbosa-
Inés de Ornellas e Castro, Lisboa: Colibri, 1993: 43).

Assim sendo, a mimese poética afirma-se como uma for¢a pragmadtica a introjectar-se no receptor, para além da visibilidade
fisica e da racionalidade. »

1284 Cf. Horacio, Arte Poética, vv. 358-360: «E ndo posso deixar de indignar-me todas as vezes que dormita o bom Homero:
contudo, é natural que, na descrigdao de tdo grande assunto, alguma vez nos domine o sono.» Tradugdo de R. M. Rosado
Fernandes (2001), op. cit., pp. 98-99.

1285 Segue-se uma palavra riscada.

281



1285<alguma destas partes falta> / pera que he fazer poemas <podendo se declarar os [...] de cada hum
poe[ma?]> E asi affirma que embaxando / hum ponto do sublime [...] pera o infimo E toda / outra
sciencia E arte sofre mediania o poeta ndo / espanta se muito de que se deixe o joguo da pela por
quando / se n3o sabe E se cometa a fazer uersos sem / ?¥’<noticia> da arte E sciencia delles. /»

E dever do poeta apresentar figuras e tecer consideracdes de forma a tornar o poema
‘literdrio’ e consistente. Se «os poetas descreuem hum soldado hum pastor E as mais /
pesoas reseruando lhes as suas circunstancias, cou/sas sdo estas que se an de aprender da
licdo dos mes/mos poetas aqui basta aduertir que se a de reparar / muito nestas
consideracgdis. /» Pode um autor apresenatar «na poesia humas quasi pesoas ou pesoas /
fingidas, como em Vergilio a fama, em ouuidio a / fome em Ariosto a discordia em Camdis a
manham / em petrarca a Castidade a fama a morte E o Amor / que sdo rossas quatro
triunfos» Ainda que se tratem de figuras abstractas «cumpre ao poeta des/creuer estas
cousas como se fosem pessoas com as / circunstancias que ouuerdo de ter se o fordo // [fl.
43v] Vergilio Descreue o arco celeste. /» O ambiente» mitificador das epopeias é propicio a
(re)criacdo de figuras histoéricas ou ficticias, de seres reais ou imagindrios e ao contrario do
drama «a epopeia ndo oferece o conflito intersubjectivo em torno do qual circula a accdo
dramatica, mas antes “apresenta uma dialéctica imobilizada, no sentido em que nenhuma
parte do texto oferece uma resolucdo devida a mediacdo duma dialéctica posta em
movimento”'28 » No entanto as imagens criadas pelos poetas através de um complexo
conjunto de metaforas levam-nos a pensar que «os principios organizadores da epopeia
seriam entdo os da parataxe e da coexisténcia paralela de perspectivas independentes,
nunca os do entrelagamento dramatico e da organica interdependéncia que Aristételes
teorizou'?®.» Todavia ndo podemos negar que a ideia «acerca da intrinseca dramaticidade
da épica generalizou-se, ndo sem alguma contestacdo (p. ex. as cartas sobre o assunto
trocadas entre Goethe e Schiller em 1797), contudo insuficiente para a desacreditar no
discurso critico-literario?°°.»

Certo é que os poetas apresentam nas suas obras todo um conjunto de ideias

filoséficas, morais e politicas plenas de significado, ainda que ligadas a cenas irreais ou

1286 Riscado: «isto sendo a de conseguir».
1287 Segue-se uma palavra riscada.

1288 \/eja-se [em linha]: http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com mtree&link id=1005:epopeia&task=viewlink.

1289 |dem, Ibidem.

1290 |dem, Ibidem.

282


http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink

totalmente fantasticas'?l. Essa plasticidade pictural para além de enriquecer o poema do
ponto de vista artistico cria no leitor em termos psicolégicos uma imagética tal, que o leva a
envolver-se como se visualizasse um filme cuja narrativa o prende e o move para o
pensamento reflexivo e ao mesmo tempo para o deleite. Por exemplo certas descricdes
como a do escudo de Aquiles permitem ao leitor vislumbrar o resumo de uma culturat?®?,
Noutros casos a imagética criada pelo poeta é de tal modo rica que nos deixa deslumbrados
e presos aos textos, como se o que observassemos nas constelacdes de palavras narradas
nos teletransportasse de imediato para dimensdes sensoriais, onde o ‘irreal’ e o real se
cruzam e nos permitem melhor reflectir sobre o nosso lugar no cosmos. Essa linha entre o
fantastico e o veridico é ténue nas grandes epopeias, todavia sem a presenca do
maravilhoso o poema definharia?®3,

Por isso, D. Antdnio de Ataide cita o v. 701 do IV Livro da Eneida «mille trahens
varios adverso sole colores.» O episédio é conhecido: a omnipotente Juno enviou iris do
Olimpo para libertar a alma de Dido em agonia dos membros que a aprisionavam. iris,
himida de orvalho, arrastando céus afora mil cores variegadas com as suas asas de ouro,
contra o sol, voando desce e adeja sobre a cabeca da rainha de Cartago, consagrando a Dite
o seu cabelo, libertando-a do corpo onde estivera encerrada'?®*. Assim falou, iris, cortando-

Ihe o cabelo com a dextra. E a um tempo se dissipou todo o calor e nos ventos se lhe foi a

1291 Sabemos que os elementos fantasticos provém de uma antiquissima tradigdo poética anterior a Homero e que se
devem procurar num antigo poema perdido dos Argonautas. Cf. M. H. da Rocha Pereira 71993: 93.

1292 |dem, Ibidem, pp. 77- 79.

1293 No documento [em linha)]: http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/, podemos ler o seguinte
sobre a questdo do maravilhoso na literatura: «Género da literatura do (sobre)natural teorizado por Tzvetan Todorov em
Introduction a la littérature fantastique (1970). Segundo este autor, o maravilhoso é o género onde se incluem as obras nas
quais ndo é possivel qualquer explicagdo racional para os fendmenos (sobre)naturais. O herdi e o leitor implicito de uma
narrativa maravilhosa aceitam sem surpresa novas leis da natureza. A definicdo do género maravilhoso é determinada na
relagdo que Todorov estabelece com os géneros que lhe sdo préximos, isto é, o género fantastico em que o herdi e o leitor
mantém a hesitagdo entre uma explicagdo natural e (sobre)natural dos fendmenos ao longo da narrativa e o género
estranho onde é fornecida uma explicagdo racional dos fenédmenos insélitos, mantendo-se desse modo intactas as leis da
natureza. Seguindo o critério dicotomico racionalidade/irracionalidade, os trés géneros distribuem-se esquematicamente
em género estranho/fantéstico/maravilhoso.

A paternidade do termo maravilhoso ndo é de Todorov. Ja Aristoteles o tinha utilizado na Poética (séc.IV a.C.) quando no
Cap. XXIV refere o modo como este participa na tragédia e na epopeia: “O maravilhoso tem lugar primacial na tragédia; mas
na epopeia, porque ante nossos olhos ndo agem actores, chega a ser admissivel o irracional, de que muito especialmente
deriva o maravilhoso” (trad. de Eudoro de Sousa, p.141). Aristételes apresenta o maravilhoso como um elemento do
irracional mas nao o conceptualiza.»

1294 Cf, Victor Jabouille 21992: 123. Veja-se a tradug3o do passo da autoria de Agostinho da Silva 1977: 248-249 - «iris ent&o,
descendo como orvalho, / com asas de agafrdo pelo céu fora, / voava frente ao Sol em cambiantes / que banhavam o rosto
da rainha. / Paira sobre ela e deste modo fala: / «Tenho ordem de levar este cabelo / que sé a Dite pertence e te liberto, /
sdo as ordens que tenho, de teu corpo.» Tudo acabou, vida vou ao vento.»

283


http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/

vida. Exemplos deste tipo deve o poeta inflamar e desenvolver na sua obra. Por isso D.

Antonio de Ataide proclama:

«e este exemplo A estes sdo semelhantes / as sereas [...] Algumas cousas se / escreuem de
modo que parecem incriueis, estas atribuem os poe/tas sempre a algum dos seus deoses pera
emendar a imposibi/lidade E suprir a incredulidade Como o Capacete de / Turno he obra de Vulcano
os caualos de eneas da geragdo / dos que trazem o carro do sol, E sdo por obra de Ceres quando / falla
o caualo de Achiles, da lhe palos a fala quando / as ninfas se mutardo em naos foi obra de Cibeles / <E
em torcato tasso o encantamento da selua he por inuocagao de Plutdo »

Porém as mortes descritas num poema nao tém que ser todas do mesmo modo:

«/ As mortes que he necesario que aja no poema ndo sdo sem/pre de hum modo em Vergilio morre
Archiles de sua / doenca, [misero amuos ?] de Trilon seu competidor por enueja / E temeridade
palinuro pola fe Lauso por piedade / *2°> Camila por fortaleza, Turno por auareza E pola / uan gloria de
trazer os despojos de [palas ?] »

Proclama D. Antdnio de Ataide que na descricdo de uma sé morte, o caso de Dido por
exemplo, em que a rainha «desespera'?®® chama!?®’ E deseja a morte, E / ndo podendo
alcancga la trata de se matar por suas / maos escolhe tempo E modo E executdo no / qual
canto, tendes tudo pesoa, concelho, feito, cau/sas, tempo, lugar, modo, affecto,
instrumento E / soceso'*®» e «lugares.» Quer o 5.2 conde da Castanheira dizer que a
«descrip¢do as uezes he simplex porque / simplesmente se dis o lugar outras he'?*® tambem
/ com suas circunstancias descreuendo 3°<muros> bosques / termos E as uezes os
proueitos ou danos do mesmo / lugar /.» E o caso de «Cam&is passadas tendo ia as Canarias
Jlhas /» quando descreve aquele arquipélago ou no Canto Ill estancia 17, no momento em
gue o épico luso narra a situacdo geografica de Portugal na Europa.

D. Antdnio de Ataide classifica os versos de Camdes sobre a localizagcdo de Portugal
como «[fl. 44v] gentil descripcdo com todas ou muitas das circunstangias / que este nosso
reino tinha no tempo.» Para o precepista luso «E he / imposiuel fazer se huma arte poetica

que ensine / estas cousas tdo meudamente que escuse a licdo dos / poetas», por isso, como

1235 Riscado: «Aru».

1296 Riscado: «rogo?».

1297 Riscado: «p».

1298 Segue-se um espago em branco.
1293 Riscado: «com».

1300 Riscado: «[muros?]».

284



leitores interessados devemos observar as «descripcOis» feitas pelos «poetas galantes» e
com eles aprender. Nao querendo o 5.2 Conde da Castanheira tornar o seu discurso
demasiado extenso, aconselha a que se aprenda a licdo na prépria poesia dos poetas: «E
porque n3o pare/ca que busco ocasido de me alargar deixo de a pintar / como 13%<elles>
escreuem o tempo E suas partes / mayores E menores o anno os meses os dias as / menhas
as tardes as noites a serenidade a / tormenta os uentos as chuuas porque tudo isto se / a de
aprender da licdo dos mesmos poetas.»

Se um teorizador n3o proceder desta forma arrisca-se a «que saya / com hum
uolume grandissimo que n3o he [serue ?] / pera arte cuja'3°? <perfejcdo> esta em breuidade
/ E clareza.» N3o deve tornar o seu discurso «dema/siado de cancgatiuo E comprido» facto

que leva Ataide a afirmar o que deseja realmente com esta sua obra:

«o que pre/tendo he encaminhar a ordem da poesia / dizer as leis della emquanto3® sciencia

/ por si as outras cousas dependem d[e] outras / sciengias E como o uerdadeiro E perfeito / poeta toca
em todos imposiuel E imper/tinente cousa serd querer eu 3%<recompilar> na / arte da poesia a
politica de Aristoteles / a Retorica de Cicero as instituicdis de / quintiliano.»

D. Anténio de Ataide considera «a / variedade» como «huma das principais
1305<cousas com que o poeta illustra o poema>» evidéncia que o leva a ocupar-se do assunto
de uma forma muito breve. No final do fl. 45, explica o 1.2 conde de Castro D’Aire que sendo
a matéria sobre a «Vari<e>dade» tal como Escaligero ja havia declarado, dificil de tratar. Por
isso afirma «Seguindo a Julio Caesar Scaligero podemos®3% / bem tratar este ponto o qual
elle acha por [...] / difficultoso de ensinar E asi recorre a exemplos / 13%7 todos os liuros de
Vergilio tem os fins tragicos.» Acto continuo, Ataide explica o conteludo tragico que cada

livro da Eneida encerra.

8. DOS ESTILOS E DA METRICA

1301 Riscado: «0s poetas».

1302 Rjscado: «excelengia».

1303 Riscado: «p».

1304 Riscado: «diser».

1305 Riscado: «obrigacois do poeta».

1306 Na margem esquerda do félio: «Scaligero Poetica Livro 3 Capitulo 28».

1307 Riscado: «De».

285



No «[fl. 4713%8] Capitulo 7 dos estilos /» D. Anténio de Ataide comeca por afirmar que
segundo Cicero existem trés estilos: «Graue, mediocre / E [athenuado ?] que he o0 mesmo
que humilde ou 13®<suceso> /.» O estilo grave «consta de grande E ornada®*'° / disposisdo
de palauras graues» o mediocre «'3'!<o infimo E humil/de que he o [...] abaxa se ao
usadisimo> / E ordinario costume de falar asi sem 3'2<elegancia E [...] / [...]>.» O estilo
mediocre «he meo entre ambos / porque nem he tdo leuantado como o graue nem tdo
ras/teiro.» Acrescenta o preceptista luso que «He negesario / que nem estes estilos se
confunddo entre si mesturan/do em hum so poema huns com outros, nem querendo /
seguir qualquer delles se dem nos uicios uesinhos / a cada hum» a fim de que o estilo da
obra ndo saia de acordo com as palavras do poeta ‘zombativo’, ‘ordindrio’ ou «friuolo> e
Bl3<im>pertinente.» Devem os autores variar as suas ‘digressdes’ ao longo das suas obras a

fim de tornar o poema interessante e equilibrado:

«E quando os 3%<Autores ensindo> que se a de uariar ndo / querem dizer que num mesmo
1315<poema> se an de uariar estes / estilos mas que n3o an de seguir sempre a haue/gacio ou sempre
as batalhas mas que an de uariar / fazendo suas digresdis como adiante / se diraa, conformes no estilo
com o do poema®3?6.»

A partir do fl. 47v. Ataide afianca que a brevidade dos poemas deve também ela ser

considerada segundo os preceitos de Aristoteles «porque costumado muitos apegar / tanto a

1317

ella que fazem o poema na cantidade pequeno / E no estilo escuro E ordinariamente

acontece isto / por falta de cabedal 1318, » Isto pode dever-se a trés causas:

1308 O félio 46-46v encontra-se em branco.

1309 Riscado: «comum / em g».

1310 Rjscado: «colo». Entrelinhado riscado: «ordem».

1311 Riscado: «o medi<o>cre consta / de mais umilde dignidade, mas todauia ainda».
1312 Riscado: «ordem nem / elegancia».

1313 Riscado: «sem».

1314 Riscado: «poetas tratdo».

1315 Rijscado: «estilo».

1316 Riscado: «E este ..he acongelhado por Aristoteles <e meio>».

1317 Riscado: «cons».

1318 Riscado: «ou por temor de incorrerem [...] de locacidade E palaurejros E querendo se restringir».

286



«ou que ndo sabem sendo confundir ou / 31° por cuidarem que n3o he o estilo [leue ?] / tudo
se ndo quando he escuro E por se quererem / [...] tanto nos conceitos que se perdem de uista [...] que
sejdo altos mas an de ser a/plicados de modo que ndo seja necesario consultar o poeta pera saber o
que [...] diser> 132% terceira causa <porque fazem o poema pe/queno E o estilo escuro> he por temer /
incorrerem no uicio de [palaureiros ?] E querendo se / restringir / } ddo emtdo escuros como o faz
persio ainda que esse / autor seguio este modo de proposito porque <asi conuinha> a satira / E tdo
perigosas E mordases como as suas.»

Os preceitos da brevidade obrigam a que «se comege donde he ne/gesario sem
obrigacdo de ser des do primeiro principio das / cousas, E que se conte sumaria E ndo
particularmente E / que se sigua a obra ate onde for necesario E ndo ate / o ultimo extremo,
E que se ponh3o asi os fins E saidas / das cousas que das ditas se entendao E coligdo.» Deve-
se ‘calar’ o que dana o poema e o que nao importa muito e por isso adverte Ataide que o
autor ndo pode deixar o que é necessario observar sob pena do estilo se tornar «ia ndo /
1321he breue sendo 1322<diminuto>.» E dai os «spartanos ndo quererem entre si poetas nem /
oradores polo demasiado amor que tinhdo a brevidade.» No fl. 48 diz-se que o estilo a ser
seguido pelos poetas deve ser o dos grandes autores cldssicos como Virgilio ou Cicero, tal
como preconizam Quintiliano e Horacio e dessa forma D. Anténio de Ataide conclui o
capitulo «Capitulo 7 dos estilos'3%3.» D4 como exemplo do que propde a imitar um autor
portugués, «francisco de sa de miranda cujo estilo he mais / emparelhado a se querer imitar
que quantos eu ui*3?%.» No comeco do fl. 49 assevera Ataide que SalUstio escreveu com
brevidade e de tal modo o fez que é dificil «!32°<em> sua perfeicdo mas he deficil de imitar.»
De qualquer e modo e em qualquer obra literaria a escrita devera ser harmoniosa e de

acordo com Aristételes «que seja> tal corespondencia das partes entre / si que ndo se posa

1319 Rijscado: «[...]».

1320 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para o mesmo
assinalada no original pelo sinal @.

1321 Na margem esquerda do félio: «libro 3 rethorica».
1322 Riscado: «escuro».

1323 Afirma o 1.2 conde de Castro D’Aire: «E asi vemos que 1323muitos qui/serdo imitar a estes E n301323 souberio ygua/lar se
Antonio <naquele epigrama Dicebamtibi gala seniscimus e [...]> quis imitar ou competir com / Horatio!323 na ode que
comega o crudelis / ad huc et veneris muneribus potens, E trabalhou / debalde E quem quiser uer bem considerada / a
diferenca ueja a 1323<Jason> sobre Horatio / muitos quiserdo imitar Cicero E muitos a Vergilio / muitos a Horatio mas poucos
ygualardo a Horacio / pouquissimos a Cicero ninguem a Vergilio // [fl. 48v].»

1324 D, Antdnio de Ataide apresenta de seguida esta interessante nota: «Dos sem mil reis que cobrej / a uinte oito d[e]
outubro de 601 / per huma letra de Manoel al/ures de gongalves, dej a dioguo mon/tejro de carualho sesenta E / sete mil E
oitosentos reis ia / Antonio Rodrigues d[e] Andrade / trinta que tudo me mandou / dar o senhor dom Antonio //.»

1325 Riscado: «na».

287



mudar nem alterar qualquer / dellas sem destruir toda a obra porque?3?¢ (aiunta elle) / tudo
o que acrecentado ou tirado ndo muda o todo'3?’ / ndo he nem pode ser parte dese todo
galante.»

Apresenta-se o preceptista luso um fervoroso seguidor de «Aristo[teles] / que nada
deixou por ensinar» e a «a rezdo porque como o poema a de ser // [fl. 49v] hum E ndo
uario.» O poema ha-de reportar-se apenas a uma parte da vida de um herdi: «Asi o fizerao
os poetas todos enneas comeca / nauegando E desterrado continua Vergilio seus / trabalhos
ate que se mude a fortuna a mjlhor / 132%E uenca Turno.» O mesmo fez o épico luso, Luis de
Camdes que «embarca Vasco da gama / com a proa na Jndia corre por seus trabalhos no /
ponto em que AncOra em Lisboa toma o poeta / tambem as uelas e acaba o poema E em
reso/lucdo escreuer poema nao he escreuer a uida / d[e] um homem se ndo huma parte
della.» Fica assim bem declarada a matéria acerca da brevidade e «o termo que / deudo ter
os poemas.» Na opinido de D. Antdnio de Ataide um poema para ter qualidade deve ter o
namero preciso de versos, mas isso ndo «he cousa de pon/dera¢do nem de doutrina sendo
da experiencia / E licdo dos liuros.»

O preceptista luso enceta o fl. 50 com o titulo «Capitulo 8 de como se an de eleger
estes estilos.» Antes de comecar por escrito qualquer obra «muito deue considerar o poeta
sobre qual destes estilos ha de / seguir E ndo se a de arremesar inconsideramente a
qual/quer deles.» Assim o manda fazer Hordcio e o aconselha «Quintiliano disendo que he
necesario olhar muito / a propriedade dos engenhos E ndo so pera a poesia mas / pera tudo
he isto muj necessdario.» Deve o artista seguir os preceitos do poeta de Venusio «pois o mais
infimo dos escultores moldard unhas no bronze e até nele imitara cabelos sedosos, mas sera

1329 5 Ou seja, a obra de arte tem

infeliz no acabamento da obra por ndo saber criar um todo
de formar um todo, nao interessando os pormenores sendao em rela¢do a esse todo. Para
Ataide e depois de citar Sto. Agostinho, o processo da inventio assume particular

importancia «pera a poesia porque 33%<sendo> a primeira parte sua a jnuentiua / ndo cuide

1326 Riscado: «dis».

1327 Riscado: «tam».

1328 Na margem esquerda do félio: «torcato taso».

1329 Cf, Horacio, Arte Poética, vv. 32-34. Vide tradugdo de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 52-53.

1330 Riscado. «[ndo ?]».

288



o poeta que tem comprido com ella'3*! recebendo / ou escolhendo o que primeiro lhe uier a
cabeca que iso he / cognoscitiua E ndo inuentiua, a de trabalhar a de / buscar, ponderar
1332<palancar> a materia e o talento.»

No fl. 54, Ataide comeca por fazer referéncia ao cédigo de Justiniano «qual manda
que se alguem for sentenceado por alguns uersos de/famatorios que ndo posa fazer
testamento.» O facto de se terem colocado freios em relagdo aquilo que os poetas podiam

escrever fez com que se extinguisse

«a Comedia antigua **3Sucedeo / <a Comedia antigua> a mea na qual por remoques mordido
a muitos / calando lhes os nomes. esta ueo a aborrecer / e fazer se sospeitosa a nobresa contra a qual
/ ella mais se inclinaua e Em cujas culpas somente toca/ua. E por iso se tirou de todo E uierdo a
comedia / noua <que floreceo em tempo de Alexandre> a qual sombaua so de pesoas ordinarias / E
inferiores com nomes trocados E com argumento / tdo diferente das cousas que fazia a gente no/bre
que manifestamente se uia que ndo tocaua nelles.»

Depois de explicar a diferenca entre «Comedias togatas E paliadas», proclama Ataide
no fl. 54a que também em Roma sucedeu algo de idéntico em termos legislativos: «Scipido
naquela desputa da republica / que os Romanos ndo quiserdo que a sua uida E fama ficasse /
sogeita as injurias E afrontas dos poetas Condenando / tambem a morte quem ousase
fazer'334 uersos defa/matorios.» Afirma entdo o 1.2 conde de Castro D’Aire no fl. 55 que ndo
ird ocupar tempo com a parte musical das comédias'33°. Sobre o niUmero de representantes
em palco, na Grécia e nos primeiros tempos da comédia, para além de usarem mascaras
«consta que antiguamente hum so re/presentante referia a comedia toda mu/dando a uos E
o trajo <parece> deuia ser muito frio / E impertinente cousa mas ainda oje uemos /
chocarrejros que remed3o.» Mais tarde dar-se-iam mudancas «E asi / Aschilo foj o primeiro

que admetio duas pesoas / Sofocles tres e despois os modernos // [fl. 55v] fordo admetindo

1331 Rjscado: «com».
1332 Rijscado: «balancar».

1333 Na margem direita do félio encontra-se uma anotagdo riscada, sendo a remissiva para a mesma assinalada no original
pelo sinal +: «Muito he pera [...] <no meu santo> o Capitulo 2 do Livro 2 / de Ciuitate dej / sobre esta materia / que desejei
tresladar / todo».

1334 Riscado: «taes».

1335 Na opinido de Antdnio de Ataide até porque «muito auia que dizer sobre estas frautas mas n3o / he cousa que toque a
poetica se parecer bem / este meu trabalho acabarej huns tratados da specu/latiua da musica®33> que he huma dependente
/ da matematica E sobre que poucos tem escrito / polo menos <de!33%> poucos 1335<autores temos noticia> (portugal) / E
ai133% se trata (como em lugar proprio as / diferengas dos instrumentos os inuentores delles / a teorica de sua
composicdo!33 E outras cousas / de!33% gosto.»

289



mais.» O modo que os representantes haveriam de ter «no pronungiar de seus / 33¢ditos
ensina quintiliano.»

D. Antdnio de Ataide ndo esquece quanto importantes eram os edificios onde se
praticava a representagdao na Antiguidade greco-latina e «o culildado que os antiguos tinhdo
/ nas scenas!3¥’ ou theatros onde representaudo / porque segundo era o augmento asi as
ordenaudo / 1338como se ue em Vetruuio E fiserdo se tdo / grandes theatros que Vespasiano
fez hum / anphiteatro em que podedo uer as festas / oitenta mil pesoas sem?33? se
impe!349/dir huma a outra.»

Depois de repetir algumas ideias sobre os géneros cémicos e tragico, o preceptista
luso dedica os fls. 56, 56v. e 57 a explicar o que é um argumento e o conteldo de todas as
cenas do primeiro Acto da comédia Andria de Teréncio. A propdsito e na continuacdo do
assunto o 5.2 conde da Castanheira cita Donato, pois, segundo esse gramatico e tedrico
latino do século IV d. C. «xnum mesmo acto34! / ndo se sofre sair'342 huma figura <pera falar>
mais de sinco / uezes'3*3 que sair ao theatro'3#* sem falar ndo en/tra no numero das sinco
uezes que se lhe permite / sair num acto pera falar.» Quanto a questdo das personsgens
serem também feitas por mulheres, D. Antdnio de Ataide remete o assunto para a leitura
dos «libelos» de frei Alonso de Mendonga «na questdo / nona scolastica.»

D. Anténio de Ataide inicia o «[fl. 583%] 2.2 Parte / Capitulo dos pés /» delarando
que era «tempo de tratarmos das uarias / medidas de uersos que ha na lingua latina / e

portuguesa E das'34¢ <figuras34’> poeticas que / se deuem seguir licencas que se permitem

1336 Na margem esquerda do félio: «quintiliano Livro 11 Capitulo 3».
1337 Segue-se uma palavra riscada.

1338 Na margem esquerda do félio: «Vetruuio Livro 5 Capitulo 8».
1339 Rijscado: «poder sem».

1340 Na margem esquerda do félio: «Jason In poet Horatio».

1341 Na margem direita do fdlio: «Donato in Terentio». Entrelinhado riscado: «<[...] tercut>»; «<Do>».
1342 Riscado: «<pera>».

1343 Riscado: «saluo?».

1344 Riscado: «por».

1345 O félio 57v encontra-se em branco.

1346 Riscado: «licengas».

1347 Riscado: «[erros ?]».

290



erros / que se culpdo mas porque os uersos constdo de / pes he necesario que primeiro
tratemos delles / 1348 asi do seu nome como de sua ualia.»

Adverte o leitor que «daqui por diante he necesa/rio seguir ou por milhor dizer
tresladar muitas / uezes o que esta escrito nas artes nas silabas / E nos liuros comuns.» Mas
isso ndo tolhe D. Antdnio de Ataide de escrever no seu Borrador importantes paginas sobre
as silabas e a musicalidade métrica dos versos, pois tal como um cronista que faz os Anais
duma republica ndo sé ndo «deue de deixar «as'3*° chronicas <antigas> antes / ellas s3o as
que lhe seruem E as que ha de tresla/dar como principais instrumentos de sua / fabrica
tambem aduirto que os nomes / dos pes E dos uersos sdo gregos E ja os latinos / os tem
recebidos com eses 13°9%<mesmos> nomes gregos*1.»

Sobre os diversos nomes dados a diferentes pés e versos, o 5.2 conde da Castanheira
segue nessa substancia Santo Agostinho que «tratando esta mesma / materia dis que
usemos destes nomes sem nos can/carmos na inuistigacdo de sua origem porque he
traba/lho cujo fruto he mais locacidade que proveito.» A razdo de tal de atitude por parte de
Ataide ndo se prende com a ignorancia deste em relagdo ao assunto, mas porque «certo he
cancatiua cousa.» E 13°2{ quem quiser uer estas / etimologias por sua curio/sidade [...] lea a
Arte / de Antonio de nebrix / [...]Jentada no Livro 5 [...] / de [...] E Julio / Cesar Scaligero na /
Poetica Livro 2 Capitulo 3 E 4.» Porém, isso ndao o desobrigava a «dar a etimologia d[e]
algumas / cousas E serad quando / ella for necesaria / }.» Quer simplesmente seguir o seu
Santo Agostinho e ndo se «cancar nas etimologias dos nomes e dos pes dos / uersos>.»

No entanto explica o que é um verso, o que sdo silabas breves e as longas,
comecando entdao um longo discurso sobre métrica que ocupa grande parte dos fls. 58 e 59.

No final do fl. 59v. Antdnio de Ataide comeca mais um capitulo da sua Poética
denominado «Capitulo dos uersos que cousa he uerso E os / generos delles E seus nomes.»

1353

Comeca por explicar que «Verso he palaura latina que / uem do uerbo uerso que quer

1348 Riscado: «E de».

1349 Segue-se uma palavra riscada.

1350 Riscado: «mesmos».

1351 Na margem direita do fdlio: «de musica Livro 2 Capitulo».

1352 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do félio, sendo a remissiva para 0 mesmo
assinalada no original pelo sinal +.

1353 Riscado: «dizem».

291



diser 13%4<[...] uoltar / tras tornar E porque esto fazem os la>/uradores na terra tinhdo os
Romanos // [fl. 60] nos seus Campos pera os medir huma medida a que chamaudo / uersos
como?3*> conta Varro.» Diz-nos o preceptista portugués que os versos obedeciam a regras e
a «medidas certas» «E asi com Scaligero digo que uerso!**® / he huma!?>’ ajuntamento de
pes dispotos!®>8 / por certa’®>® E determinada ordem (E a/crecento mais) genero E numero
porque de tudo / consta 13%%<o uerso> que a de ter cer/to genero E numero de pes despostos
por ordem / certo E determinada.»

Uma nota a reter das palavras de D. Antdnio de Ataide prende-se com o facto de nos
explicar a seguir a origem da palavra metro e depois através de exemplos partir para as
grandes obras dos classicos para explicar diferentes tipos de métrica, o que prova a sua

vastissima erudicao:

«tambem os latinos / cham3o metrum ao uerso !3%<he palaura grega> significa medi/da E
porque os uersos tem medidas certas Ihe c<h>am3o / tambem metrum, Carmen (que he outro nome
do / uerso) <E significa hum uerso so E> se dedus de cano que significa cantar E / tambem us&o os
autores®®2 nomear huma / obra poetica que segue sempre huns mesmos / uersos por este nome
Carmen.»

O fl. 62v., o derradeiro do manuscrito de D. Anténio de Ataide denomina-se
«Capitulo d[e] outra particdo de uersos.» De novo o perceptista luso cita um autor do
Cinquecento, Escaligero para explicar uma série de conceitos sobre métrica. Na verdade este
ultimo capitulo é a continuacdo dos anteriores, ndo deixando o 5.2 Conde da Castanheira,

mais uma vez de mostrar a sua ampla erudi¢dao nos anchos e sinuosos dominios da Poética.

1354 Riscado: «uoltar laurar / tirar alguma cousa da superficie».
1355 Riscado: «affir».

1356 Riscado na margem direita do félio: «Livro 2 Capitulo 5».
1357 Riscado: «emendada».

1358 Na margem direita do félio: «Livro 2 Capitulo 5».

1359 Riscado: «ordemn».

1360 Riscado: «esta connexdo ou asunto».

1361 Riscado: «porque metro».

1362 Rjscado: «cham».

292



Figura 181363

1363 Vista de Lisboa, numa iluminura de inicios de século XVI, na Crénica de D. Afonso Henriques de Duarte Galvao.
Museu-Biblioteca Conde Castro Guimardes, Cascais. Cf. documento [em linha]: http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-
bin/ficha_imagem.asp?cod imagem=149.

293


http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149

294



CONSIDERACOES FINAIS

«Nada é mais elevado, mais precioso, mais sublime do que a arte,
a qual permite, gragas ao esplendor que produz, suportar a hediondez do mundo e a mediocridade da
existéncia.»

Gilles Lipovetsky 2014: 27.

No fecho deste trabalho ndo posso deixar de lancar um olhar retroespectivo: em
muitos momentos empecei nas palavras. Por vezes, pareciam-me nao ser suficientemente
precisas. Quicd, ter-me-ei involuntariamente repetido aqui e ali, porquanto os vocdabulos
formam metéforas ja velhas, consumptas, mas é isso que define a nossa humanidade. O
grego da Antiguidade afirmava que o homem é essencialmente ‘o animal que fala’, ndo o ‘o
animal que constréi’, ‘que calcula’ ou ‘que faz a guerra.” Somos um ‘animal que fala’ com
todas as vantagens e inconvenientes que isso pode abranger. Falar é alentar, é a exalacdo da
alma. A palavra é o oxigénio que desassombra, instiga o nosso ser e a poesia que delas faz
uso, uma arte, porquanto extrai formas que transcendem o mundo fatico. A Poética trata
das palavras e do seu uso literario.

Comecamos, neste trabalho, por observar a acuidade da Hermenéutica para o
entendimento da Poética, desde a Antiguidade greco-latina, até aos nossos dias.
Concluimos, desde logo, que s6 podemos entender a critica literaria e os fundamentos que a
norteiam na actualidade, se tivermos em linha de conta um conjunto de consideragdes que
surgem ja explicadas antes e por Platdo e que Aristdteles sistematizou; apurdmos que a
teoria do estagirita ainda hoje se mostra como um guia em relacdo a multiplicidade
interpretativa que os textos podem apresentar. Por outro lado, jamais poderiamos olvidar os
influxos das teorias de Horacio, explicitas na sua Epistolas ad Pisones de arte poetica.
Verificdmos que a histéria imanente da Poética como a de qualquer outra disciplina é, em
primeiro lugar, uma histéria de hipdteses, teorias, métodos de observacdo e andlise, de
disposicdo de conceitos. As centlrias de Quinhentos e Seiscentos foram decisivas na
recepcao e transmissao das teorias poéticas. Constatamos que, desde os finais do século XV

e sobretudo a partir do primeiro quartel da centuria de Quinhentos, apds a difusdo da

295



Poética de Aristoteles, até cerca de meados do século XVII, as investigacdes sobre teoria
literaria atravessaram uma das suas fases mais brilhantes e fecundas na histéria da cultura
ocidental. Foi nessa época, precisamente, que viveu o autor objecto de estudo deste
trabalho. Ao abordarmos a vida e a obra de D. Anténio de Ataide verificdmos que as
circunstancias proprias do tempo em que habitou este mundo favoreceram as suas opcoes.
No mundo hodierno, temos serventia para outros paradigmas culturais, até ao ponto de
seleccionarmos a cultura que ird ser fundamental nas nossas existéncias. J4 o mesmo nao
sobreveio com D. Anténio de Ataide. Na sua longa vida, o 5.2 conde da Castanheira viu
Portugal tombar do cume de poténcia mundial para uma perda de independéncia. A época,
as opg¢oes politicas quanto a governancdo do pais eram limitadas e foi ‘necessario’ a muitos
tomar o partido filipino a fim de se evitarem males maiores. O seu tio, D. Jorge de Ataide
soube gerir, o melhor que pbéde e soube, o leme dos factos, quer em relagdo a familia, quer
em relagdo a Portugal.

Para melhor compreendermos a vida multifacetada de D. Antdnio de Ataide, fomos
obrigados a contactar com variegados manuscritos e a conecta-los. Seleccionar o que havia
de mais importante ndo foi empreendimento facil. Transcrevé-los tornou-se ainda mais
pungente.

Uma parte dessa ‘gesta’ encontra-se compilada em Anexos — (Seccdo |) da obra,
intitulada, Subsidios para uma Biografia de D. Antonio de Ataide, 1.2 Conde de Castro D’Aire
e 5.2 Conde da Castanheira (Estudo Monogrdfico)'3%4. Ai, podemos ler e interpretar um vasto
repositério de provas histéricas pela primeira vez transcritas e que nos ddo conta de quao
diversa e rica foi a existéncia do 1.2 conde de Castro D’Aire.

Ao efectuarmos a hermenéutica destes documentos histéricos (quase todos das
Chancelarias régias dos reis portugueses D. Jodo lll, D. Sebastido, D. Henrique, de Filipe I, IlI
e IV de Espanha e D. Jodo IV de Portugal) apuramos que D. Antdnio de Ataide ndo foi um
traidor: o seu amor a Lisboa, a lingua portuguesa, aos autores lusos, a grande gesta
descobridora enaltecida por Camdes formam a parte primordial do seu comentdrio. Ainda
gue senhor poderoso em terras de Espanha e Portugal, o 1.2 conde de Castro D’Aire nunca
se revé como ‘castelhano’ — é esse o termo por ele empregue quando se refere a alguém
natural do pais vizinho. Afinal, os actuais Fuzileiros da Marinha de Portugal devem a sua

génese a intuicdo e as ousadas ideias e diligéncias perante Filipe IV de Espanha, ainda que, e

1364 Em publicagdo na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciéncia e Comunicagéo n.2 22-23.

296



pelo que percepciondmos, a nobreza de outras regides da Ibéria ndo tivesse estado pelos
ajustes em relagdo a esse facto. A desconfianga desses poderosos tinha razao de ser como
depois se pbéde observar com a Restauracdo. Venceu a vontade inquebrantavel de D.
Antoénio de Ataide. Desse modo, observdmos, na | Parte do nosso trabalho, que a estrutura
basica do seu ethos foi, entre outros factores, determinada pela cultura em que nasceu. Um
homem é sempre o reflexo da época em que vive. Os documentos transcritos provaram-nos
iSSO mesmo.

D. Antdnio de Ataide vivenciou os impactos da existéncia com indole apaixonada e os
limiares de novas concepgdes artisticas e literarias como homem de letras singular, insigne
capitdo-general do ponto de vista da estratégia militar, almirante versado, politico
polifacetado nas suas praticas, analisando sempre os acontecimentos e antecipando-se a
impedimentos que certamente muitas das vezes teve de contornar.

Presenciou as primeiras colonizagdes do Brasil, experimentou o desastre de
Alcacer-Quibir e a subsequente perda da independéncia; escolheu o partido dos Filipes —
sem nunca descurar a sua origem lusa —, governou regides desmedidas, cuidou dos seus,
ambulou pela india, deslizou por oceanos de 4gua e sentiu na pele as fragosidades
dramaticas do tragico e do épico. A plenitude de todo o territério — inclusive o imperial — e
do mar portugués estiveram sempre na linha da frente para o 1.2 conde de Castro D’Aire.
Nao foi por acaso que alteou até ao Olimpo Luis de Camdes.

Em 1640, esteve ao lado do Duque de Braganca; invidias mesquinhas té-lo-ao delatado
de traicdo que nunca se veio a provar. Foi chegado a D. Jodo IV e seu conselheiro. Ndo deve
ter sido facil para o 5.2 conde da Castanheira transpor determinados infortunios e o seu
génio politico terd seguramente concorrido para a Restauracdo ndo sé da patria lusa como
também das artes, das letras e da Lingua Portuguesa que tanto reverenciava.

A sua sageza e a penetrante autocompreensdo de que o seu espirito era provido
acompanharam-no numa busca permanente da descentralizacdo (filosoficamente utépica),
num tempo em que fazé-lo era arriscado do ponto de vista politico. Estava muito a frente
em relacdo a outros seus coevos. Os diferenciados mundos a que teve de sobreviver
compeliram-no a operar do ponto de vista comunicacional e das resolu¢cdes como um
homem hodierno, a experimentar uma autocompreensdo das situacdes de uma forma

extremamente experta.

297



Verificdmos que o saber enciclopédico e a erudita cultura classica de D. Anténio

acham-se bem reflectidos na sua obra Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua

escrever. O facto de a vida do 5.2 conde da Castanheira se nos ter tornado inteligivel
permitiu uma compreensdao mais alargada das ideias contidas na sua Poética. Liga-lo a
outros preceptistas da matéria literdria europeia dos séculos XVI e XVII ocupou-nos toda a Il
Parte do nosso trabalho. Ai demos conta das perspectivas das teorias Poéticas do
Renascimento Europeu e verificdmos que os comentadores italianos em particular e ibéricos
de uma forma geral influenciaram as concepcdes literarias de D. Antdnio de Ataide.

Pudemos nessora averiguar que a revitalizagdo renascentista dos textos classicos
obrigou o Homem a repensar a literatura e a Poética enquanto ressignificacdo semantica de
determinadas ambiéncias, regularmente ligadas a palavra e a sua significacdo dentro de um
contexto conexo a um horizonte politico. Todo esse processo estd profundamente ligado ao
imagindrio, onde a atribuicdo de significados € uma constante. Segundo os autores classicos
greco-latinos e renascentistas, o Homem faz reflectir as suas acc¢bes praticas nas obras
literarias que devem ser regidas por normas poéticas. As impressionantes evolugdes nas
estruturas culturais e mentais do século XVI que originaram uma literatura nova, diferente
na forma e no contelddo das obras literdrias do medievo, a argumentacdo de uma teoria
poética assente directamente nos classicos greco-latinos foram motivos que terao
influenciado D. Antdnio de Ataide na escrita e concepc¢ao do seu Borrador.

Averiguamos, na lll Parte desta tese, que o 5.2 conde da Castanheira citou ndo sé
autores da Antiguidade, mas também os agentes da Idade Média e da Renascenca. Na sua
escrita ha um pouco das teorias literarias de Platdo, de Aristoteles, de Hordcio e dos seus
coevos. Os exemplos que patenteia sdo essencialmente gregos, latinos e lusos. Com esse
facto enaltece a lusa patria em tempo de governacao filipina, tentando com as suas opinides
plasmar as ideias acerca da Literatura de forma favordvel para Portugal. Sentimo-lo nos
documentos histdéricos e nos literdrios de sua autoria. A sua Poética permite-nos contactar
com um dos primeiros escolios chegados até nés sobre Os Lusiadas. De facto, D. Anténio de
Ataide foi um dos primeiros criticos da obra de vérios autores portugueses, nomeadamente
Camdes, apontando-o como um exemplo a seguir para o género épico e um acérrimo
defensor da lingua e dos autores lusos.

O seu Borrador, cuja translineagao integral se apresenta pela primeira vez, possibilita-

nos também compreender que as regras sobre a construcdo literdria nos finais de

298



Quinhentos, ndo eram ja as mesmas que Robortello ou Minturno haviam cinzelado. Ataide
sente tudo isso e talvez tivesse sido esse o motivo que o levou a ndo publicar a sua Arte
Poética. Ainda assim, encontramos no seu Borrador matéria para trabalhos de diversa indole
literaria que tangem determinados pontos de vista universais na cultura ocidental, embora
vivamos numa época em que a plutocracia do hiperconsumo é um modo de producdo
estética. No entanto, estaremos assim tdao longe, hoje, das concepgdes estéticas e poéticas
amparadas pelo 5.2 conde da Castanheira?!

Ao extrairmos «as obras do seu contexto cultural de origem, ao cortar o seu uso
tradicional e religioso, ao nao limita-las ao uso privado e a colecdo pessoal, mas
oferecendo-as ao olhar de todos!*®>» encenamos «o seu valor especificamente estético,
universal e intemporal'3®®»; transformamos «objectos praticos ou culturais em objectos
estéticos para serem admirados, contemplados por si préprios, pela sua beleza que desafia o
tempo. Lugar de revelagdo estética destinado a fazer conhecer obras Unicas, insubstituiveis,
inaliendveis, o museu®3®’», as bibliotecas, uma tese ou um trabalho cientifico tém «a
responsabilidade de as tornar imortais!38.»

Explicdmos o que os nossos olhos viram e 0os nossos dedos tangeram. Tentamos neste
trabalho decifrar e transpor as aporias hermenéuticas que nos iam surgindo pela nobre
causa da arte e da poética para nos tornarmos mais humanos. Sentimos, na obra de Ataide,
gue o ‘poeta’ deve firmar o seu lugar na causa de revelacdo ultima do ser e que os exemplos
patenteados na sua obra nos transportam para a secularizagdo do mundo, transformando-se
numa espécie de trampolim da “religiao” moderna da arte. A hermenéutica do objecto
artistico deve comover e elevar a condi¢do terrena da mortalidade do Homem. Sé a arte
poderd conceber e tocar o Homem, uma vez que descerra as portas da «experiéncia do
absoluto, de algo para além da vida comum?3%°,» A percepcdo de uma obra de arte é sempre
uma experiéncia sociolégica e a sua leitura ndo pode ser redimida do contexto histdrico-
cultural em que surgiu. A circunstancia de termos experiéncias ‘anacrénicas’, com obras de

arte que foram projectadas com intencdes explicitas para responder a intuitos e a demandas

1365 \Veja-se Gilles Lipovetsky (2014), op. cit., p. 26.
1366 |dem, Ibidem.

1367 |bidem.

1368 |pjdem.

1369 Vijde Gilles Lipovetsky (2014), op. cit., p. 27.

299



préprias de um tempo muito anterior aquele em que vivemos, ndo nos impede de nos
emocionarmos, pois possuem uma reserva de sentido que perdura fora da época e do
contexto para o qual foram criadas.

Enfim, um homem faz-se de muitas vidas e cuidados. Desaparece o corpo, fica a obra.
A do 1.2 conde de Castro D’Aire s6 agora comeca a ser estudada. Ao lermos e comentarmos
o seu Borrador depardmo-nos com um herculeo empreendimento. Pena é que sobre as
preceptivas poéticas do Portugal dos finais do século XVI ndo haja quase nada.

Nobre, almirante, politico... comentador e preceptista. A matéria da sua autoria ai
estd a espera de ser revelada e estudada. Poeta também o foi! A jornada ainda agora
comecgou.

Citando Martin Heidegger «o poeta ndo é aquele que faz versos sobre o respectivo
agora. [...] A verdadeira poesia é daquele ser que jé hd muito nos foi profetizado e que nds
ainda ndo alcangcdmos. Por isso a linguagem do poeta néo é nunca actual, mas sempre sido e
futuro. [...] A poesia, e com ela a linguagem em sentido proprio, acontecem sé Id onde o
vigorar do ser é trazido & intangibilidade superior da palavra origindria *37°.»

Em jeito de sintese podemos afirmar o seguinte: ao longo do seu Borrador, D.
Antdénio de Ataide concede primazia a teorizacdo de Aristoteles e Horacio, tudo isso
temperado com ideias colhidas nas normas e teorizadores dos preceptistas da Renascenca,
cujas obras mostra conhecer muito bem. O seu gosto foi formado na leitura de poetas e
prosadores dessa escola literaria.

Conhecia quase tudo o que antes dele havia sido escrito sobre Poética. Deve ter sido
um leitor insacidvel, muito possivelmente a ponto de nao resistir a um livro; o seu Borrador
espelha bem a sua vastissima erudicdo literaria. Do que fomos dizendo, resulta evidente a
acumulacdo de conhecimentos multiplos, provenientes do que deve ter sido uma
actualizacdo bibliografica permanente e muito laboriosa. Daqui resulta a admiravel
plasticidade ou o ecletismo de saberes que transparece nos seus pensamentos. Dado que o
seu gosto literario e o seu acervo doutrindrio resultam desse caldeamento, onde recolhe de
forma enciclopédica o melhor saber do seu tempo, o facto de muitos autores ndo seguirem
ja as regras ditadas pelos classicos antigos, merecem-lhe reparo. Por esse motivo, autores

como Aristoteles, Horacio, Séfocles ou Lope de Vega ainda o conseguem arrebatar.

1370 Cf, Martin Heidegger 2008: 255-256.

300



As suas ideias sobre poética sdao explicitadas numa Unica obra, Borrador de huma arte

poetica que se intenta/ua escrever; nela se dedicou a codificacdo e a clarificacdo das suas

opcOes sobre poesia tragica, comica e épica. No Borrador sobreleva-se o grande interesse do
autor pela poética e o profundissimo conhecimento das suas matérias e ndo se descobrem
discrepancias no seu pensamento.

Embora seja uma obra de dificil leitura e compreensado, apresentando-se por vezes
como que truncada em termos frasicos, esse facto ndo foi impedimento para a compreensao
das preceptivas poéticas que enuncia.

Demonstradmos nesta tese que Arte Poética de D. Antdénio de Ataide é uma obra
abrangente, apresentando, como foi largamente demonstrado, uma sintese de matérias ja
abordadas em autores anteriores. O seu Borrador representa assim a oportunidade que este
homem de letras possuiu para repor as suas opinides, quando criticas e polémicas pareciam
estar ultrapassadas. Julgamos que essa necessidade de reafirmacdo doutrindria e defesa dos
autores lusos constituem as principais motivacdes do autor e ndo o incitamento a qualquer
critica de ndo possuirem os portugueses uma arte poética em vernaculo. O autor dividiu-a
em diversas partes, como se pode verificar pelo acima exposto. Grosso modo elege os trés
grandes géneros cldssicos, a tragédia, a comédia e a epopeia, como algo a seguir pelos
poetas. Ndo se esquece, porém, da lirica e dos autores lusos, nesssa linha de valorizacao da
«portuguesa lingua», proclamada por Anténio Ferreira, na Carta Ill, a Péro de Andrade
Caminha®®’! e que os nossos poetas do Renascimento estimaram, nela compondo e

enaltecendo-a em seus versos.

1371 Vide Antdnio Ferreira 1598: 130v.-133.

301



302



BIBLIOGRAFIA

1. Fontes manuscritas

B.A. —BIBLIOTECA NACIONAL DA AJUDA

— Cddice 46-VIlI-37: D. Antdnio de Ataide, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua
escrever. [?], 1599.

B.N. — BIBLIOTECA NACIONAL DE LISBOA

— Mss. 208, n.2 41. Valéncia, 21 de Fevereiro de 1599.

B. P. E. — BIBLIOTECA PUBLICA DE EVORA

— Codice Clll-219, fl. 150v. [?], [?].

— Codice Clll, 2-19 fls. 153-154. [?], [?].

A.N. /T.T.- ARQUIVO NACIONAL DA TORRE DO TOMBO
— Nucleo Antigo, f. 22v. [Lisboa?], [Séc. XVI].
— Leitura Nova, Privilégios de D. Jodo Ill [Livro 60], fls. 70v-72. Santarém, 4 de Julho de 1526.

— Chancelaria de D. Jodo Ill, Doagdes, Oficios e Mercés, Livro 6, fls. 70v-7... [Lisboa?], [Séc.
XVi].

— Chancelaria de D. Sebastido e de D. Henrique, Livro 13, fl. 139. Lisboa, 20 de Marg¢o de
1564.

— Chancelaria de D. SebastidGo e de D. Henrique, Privilégios, Livro 9, fls. 232v-234v. Lisboa, 9
de Julho de 1574.

— Chancelaria de D. Sebastido e de D. Henrique, Privilégios, Livro 9, fls. 232v-233v. [?], [?].

— Chancelaria de D. Filipe |, Privilégios, fl. 114. Lisboa, 21 de Junho de 1585.

303



— Chancelaria de D. Filipe |, Privilégios, Livro 5, 187v. Lisboa, 12 de Marg¢o de 1587.

— Chancelaria de de D. Filipe I, Privilégios, fl. 187v. Lisboa, 12 de Margo de 1587.

— Chancelaria de Filipe |, Privilégios, Livro 3, fl. 269v. Lisboa, [?] de Maio de 1600.

— Chancelaria de D. Filipe I, Doagdes, Livro 26, fls. 209v-210. Lisboa, 14 de Margo de 1611.
— Chancelaria de D. Filipe Ill, Doag¢des, Livro 15, fls. 142-142v. Lisboa, 20 de Junho de 1620.
— Chancelaria de D. Filipe Ill, Doag¢des, Livro 11, fl. 327. Lisboa, 8 de Abril de 1626.

— Chancelaria de Filipe Ill, Doagdes, Oficios, Mercés, Livro 29, fls. 135v-136. Lisboa, 25 de
Junho de 1633.

— Chancelaria de D. Filipe Ill, Doagdes, fl. 267-268v. Lisboa, 9 de Mar¢o de 1638.

— Chancelaria de D. Filipe Ill, Doa¢bes, Oficios e Mercés, Livro 31, fl. 15. Lisboa, 20 de
Novembro de 1640.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Perddes e Legitimagdes, Livro 2, fl. 66v. Lisboa, 16 de Abril de
1643.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doacbes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 59v-60v. Lisboa, 22 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo 1V, Doa¢des, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 52-53v. Lisboa, 5 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doag¢bes, Padrbes, Oficios, Livro 5, fls. 53v-55. Lisboa, 18 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doag¢bes, Padrbes, Oficios, Livro 5, fls. 50v-52. Lisboa, 20 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doag¢bes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 49-50. Lisboa, 22 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doag¢bes, Padrdes, Oficios, Livro 5, fls. 45-49. Lisboa, 24 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 60v-62v. Lisboa, 25 de
Janeiro de 1644.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Padrbes, Oficios, Livro 5, fls. 57-59v. Lisboa, 28 de
Janeiro de 1644.

304



— Chancelaria de D. Jodo IV, Doag¢bes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 55-57. Lisboa, 13 de
Agosto de 1646.

— Chancelaria de D. Jodo 1V, Doag¢des, Padrées, Oficios, livro 5, fls. ...-57. Lisboa, 13 de Agosto
de 1646.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doacbes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 62v-64v. Lisboa, 16 de
Agosto de 1646.

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Livro 17, fls. 326v-327. Lisboa, 2 de Novembro de 1646.
— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Livro 17, fl. 349v. Lisboa, 9 de Margo de 1647.
— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Padrdes, Oficios, livro 5, fls. 57-...[?], [?].

— Chancelaria de D. Jodo IV, Doagbes, Padrées, Oficios, Livro 5, fls. 53v-... [?], [?].

2. Fontes Impressas

A.A.V.V,, (°2015), Biblia Sagrada. Lisboa, Paulus Editora.

A.AV.V. (s.d.), Grande Enciclopédia Portuguesa e Brasileira. Lisboa - Rio de Janeiro, Editoral
Enciclopédia, Limitada.

A.A\V.V. (1963-1995), Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura. Lisboa, Editorial Verbo.

A.AV.V. (1998-2003), Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura — Século XXI. Lisboa, Editorial
Verbo.

A.A.V.V., (°2015), Biblia Sagrada. Lisboa, Paulus Editora.

A.A.V.V. (2005), Biblos - Enciclopédia Verbo das Literaturas de Lingua Portuguesa. Lisboa,
Editorial Verbo.

A.A.V.V. (1984-1996), Moderna Enciclopédia Universal. Lisboa, Circulo de Leitores.

A.A.V.V. (1995), Rhetoric and Pedagogy: Its History, Philosophy, and Practice- Essays in Honor
of James J. Murphy. Winifred Bryan Horner (ed.). Califérnia, University of California Press.

José Eduardo AGUALUSA (2014), A Rainha Ginga — E de como os africanos inventaram o
mundo. Lisboa, Quetzal.

305



Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1962), Para uma Interpretag¢do do Classicismo. Coimbra,
Coimbra Editora.

Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1971), Maneirismo e Barroco na Poesia Lirica Portuguesa.
Coimbra, Centro de Estudos Romanicos.

Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1974), «O texto literario e os seus codigos» in Revista
Coléquio/Letras. N.2 21. Lisboa, Fundagdo Calouste Gulbenkian, pp. 23-33.

Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1983), Teoria da Literatura. Coimbra, Coimbra Almedina.
Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1986), Teoria da Literatura. Coimbra, Coimbra Almedina.
Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (1994), Camdes: Labirintos e Fascinios. Lisboa, Cotovia.

Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (2008), A lira dourada e a tuba canora: novos ensaios
camonianos. Lisboa, Cotovia.

Vitor Manuel de AGUIAR e SILVA (2011) (coord.), Diciondrio de Luis de Camdes. Lisboa,
Caminho.

Isabel Paraiso ALMANSA (2000), La Metrica Espanola En Su Contexto Romanico. Madrid,
Arco/Libros.

Sérgio Rubens B. de ALMEIDA (2001) «Renascimento» in Biblos - Enciclopédia Verbo das
Literaturas de Lingua Portuguesa. Lisboa | Sdo Paulo, Editorial Verbo. Vol. 4, 694-708.

Isabel ALMEIDA (2006) «A propdsito de “Sete anos de pastor ...”» in Via Spiritus 13 59-96.
Carlos ALVAR et al (2017), Alianza Editorial, S. A., Madrid.

Eloisa ALVAREZ & Anténio Apolindrio LOURENCO (1994), Titulo Histéria da literatura
espanhola. Porto, Asa.

Hélio J. S. ALVES (2001), Camdes, Corte-Real e o Sistema da Epopeia Quinhentista. Coimbra,
Centro Interuniversitario de Estudos Camonianos.

A. Soares AMORA (1955), Manuel Pires de Almeida — Um Critico Inédito de Camdes, Sao
Paulo, Universidade de S3o Paulo.

Vanda ANASTACIO (2005) «Pensar o Petrarquismo» in Revista Portuguesa de Histéria do
Livro, ano VIII. Lisboa, Centro de Estudos de Histdria do Livro e da Edi¢ao, N.2 16, pp. 41-80.
Sophia de Mello Breyner ANDRESEN (2010), Obra Poética. Lisboa, Editorial Caminho.

Antonio Joaquim ANSELMO (1926), Bibliografia das Obras Impressas em Portugal no Século
XVI. Lisboa, Oficinas Graficas da Biblioteca Nacional.

306



lodocus Badius ASCENCIUS (1527), Diomedis et Donati Artes Grammaticae diligentissime
repositae, cum annotationibus Juan, Caesarii. Parisiis, vaenundantur Jodoco Badio Ascencio.

lodocus Badius ASCENCIUS (1539), Praenotamenta Ascensiana (= lodoci Badii Ascensii In
Terentium Praenotamenta) vid. Terentii Comoediae [Lugduni] 1511; vid. Quoque Terentii
Comoediae.

J. Lucio de AZEVEDO (1925-1928), Cartas do padre Antdnio Vieira. Coimbra, Imprensa da
Universidade.

D. R. Shackleton BAILEY (1971), Cicero. London, Classical Life and Letters.
A. BAILLY (*72000), Dictionnaire Grec Frangais. Paris, Hachette.

Ana Paula ARNAUT (2002), Post-Modernismo no Romance Portugués Contempordneo.
Coimbra, Livraria Almedina.

H. C. BALDRY (1971), The Greek Tragic Theatre. London, Chatto & Windus.

Jeronymo Soares BARBOZA (1790), Instituicbens Oratorias de M. Fabio Qiuntiliano. Em
Coimbra, Na Imprensa Real da Universidade. Tomo Segundo.

José Augusto Cardoso BERNARDES (1999), «Humanismo e Renascimento» in Histdria Critica
da Literatura Portuguesa, Vol. Il Lisboa, Editorial Verbo.

José Augusto Cardoso BERNARDES (2006), Sdtira e Lirismo no teatro de Gil Vicente. Lisboa,
Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

Antonio Garcia BERRIO (1977), Formacion de la Teoria Literaria Moderna. La Topica
Horaciana en Europa. Madrid, Cupsa Editorial.

Antonio Garcia BERRIO (1980), Poética Manierista. Teoria del Siglo de Oro. Murcia, Edic. de
la Universidad de Murcia.

Antonio Garcia BERRIO (1980), Formacion de la Teoria Literaria Moderna 2. Teoria Poética
del Siglo de Oro. Murcia, Universidad de Murcia.

Antonio Garcia BERRIO (1982), «El "patron" renacentista de Horacio y los tépicos tedrico-
literarios del Siglo de Oro espaiol» in Edicidn digital a partir de Actas del Cuarto Congreso de
la Asociacion Internacional de Hispanistas: celebrado en Salamanca, agosto de 1971.
Salamanca, Universidad de Salamanca, pp. 573-588.

Antonio Garcia BERRIO (2006), Introduccion a la Poética Clasicista: Comentdrio a las Tablas
Poéticas de Cascales. Madrid, Catedra.

Antonio Garcia BERRIO & Teresa Hernandez FERNANDEZ (1994), La Poética: Tradicion y
Modernidad. Madrid, Editorial Sintesis.

307


http://www.tabularium.be/bailly/

Antonio Garcia BERRIO & Teresa Hernandez FERNANDEZ (2004), Critica Literaria. Iniciacioén al
estudio de la Literatura. Madrid, Catedra.

H. BERSON (org.), (1992), Essays on the Philosophy of Socrates. New York, Oxford University
Press.

Jean BESSIERE et al. (1997), Histoire des Poétiques. Paris, PUF.

Margarete BIEBER (1961), The History of the Greek and Roman Theater. London, Princeton
University Press.

Carmen BOBES et al. (1995), Historia de la Teoria Literaria I. Madrid, Gredos.

Carmen BOBES et al. (1998), Historia de la Teoria Literaria Il. Madrid, Gredos.

Jorge Luis BORGES (2012), Histdria da Eternidade. Lisboa, Quetzal Editores.

Jorge Luis BORGES (2014), Biblioteca Pessoal. Lisboa, Quetzal Editores.

Henri BORNECQUE (1921), Orator et De Optimo Genere Oratorum. Paris, Les Belles Lettres.
Ralph BOXER (1984). «The naval and colonial papers of Dom Anténio de Ataide» in From
Lisbon to Goa, 1500-1750, Studies in Portuguese maritime enterprise. Londres, Variorum
Reprints.

Ana Isabel BUESCU (2007), Catarina de Austria. Lisboa, A Esfera dos Livros.

Manuel Marques BRAGA (1955), Dante Alighieri, A divina comédia. Lisboa, Sa da Costa.

W. BURKERT (1977), Geschichte der griechischen Religion. Stuttgart. Berlin, Kohlhammer.
(Trad. Port. 1993. Lisboa.)

Anténio de Castro CAEIRO (2004), Etica a Nicomaco. Lisboa, Quetzal.
Joaquim Oliveira CAETANO (1996), O que Janus via — Rumos e cendrios da pintura
portuguesa (1535-1570). Dissertacdo de Mestrado em Histdéria da Arte apresentada a

Faculadade de Ciéncias Sociais e Humanas da Universiadade Nova de Lisboa, Lisboa.

Rafael Salinas CALADO (1948), Brazdes dos Duques de Braganga no seu Antigo Senhorio da
Vila de Alter do Chdo. Coimbra, Coimbra Editora.

Jo3o Bettencourt da CAMARA et al. (1998), A Politica, Aristdteles. Lisboa, Vega.

A. Pickard-CAMBRIDGE (1953), The Dramatic Festivals of Athens. Oxford, Clarendon Press.

308



Archibald Y. CAMPBELL (1970), Horace. A New Interpretation. Westport, Connecticut
Greenwood Press.

José Maria Pedrosa CARDOSO (2012), «Em busca do peculiar na musica sacra portuguesa dos
Séculos XVI, XVII e XVIII» in Sons do Cldssico no 100.2 Aniversdrio de Maria Augusta Barbosa.
Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 101-122.

C. CARENA (1989), «Filologia» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa,
INCM, 200-217.

Fernando Lazaro CARRETER (1990), De Poética y Poéticas. Madrid, Catedra.

Maria do Socorro Fernandes CARVALHO (2007), Poesia de Agudeza em Portugal. Sao Paulo,
Humanitas Editorial; Edusp; Fapesp.

Mario de CARVALHO (2014), Quem Disser o Contrdrio E Porque Tem Razdo. Guia Prdtico de
Escrita de Ficgdo. Porto, Porto Editora.

Ludovico CASTELVETRO (1570), Poetica Volgarizzata et sposta. Vienna d’Austria, stampata
per Gaspar Stainhofer.

Ludovico CASTELVETRO (1576), Poetica Volgarizzata et sposta. Basilea, stampata ad instanza
di Pietro de Sedabonis.

Anibal Pinto de CASTRO (1976), «Aquiles Estaco, o primeiro comentador peninsular da "arte
poética" de Horacio» in Separata dos Arquivos do Centro Cultural Portugués. Lisboa,
Fundagao Calouste Gulbenkian, vol. 10, pp. 83-102.

Anibal Pinto de CASTRO (1984) 1, «Camdes e a tradicdo poética peninsular» in Actas da Il
Reunido Internacional de Camonistas. Ponta Delgada, Universidade dos Acores.

Anibal Pinto de CASTRO (1984) 2, «La Poétique et la Rhétorique dans la Pédagogie et dans la
Littérature de L'Humanisme Portugais» in Actes du XXe. Colloque Internacional d’ Etudes
Humanistes. L’ Humanisme Portugais et L Europe. Paris, Fondation Calouste Gulbenkian —
Centre Culturel Portugais, pp. 699-721.

Anibal Pinto de CASTRO (1984) 3, «Os cédigos poéticos em Portugal do Renascimento ao
Barroco: seus fundamentos, seus conteudos, sua evolugdao» in Separata da Revista
Universidade de Coimbra, vol. 31. Coimbra, Coimbra Editora, pp. 505-532.

Anibal Pinto de CASTRO (2002), «L’Arte poética en romance castellano de Miguel Sanches de
Lima» in Francisco Bethencourt (dir.), La littérature d’auteurs portugais en langue castillane.

Lisboa-Paris, Arquivos do Centro Cultural Calouste Gulbenkian, Vol. XLIV.

Anibal Pinto de CASTRO (2008), Retdrica e teorizagdo literdria em Portugal: do humanismo
ao neoclassicismo. Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

309



Anibal Pinto de CASTRO (2009), «A recep¢do de Vieira na cultura portuguesa» in José
Candido de Oliveira Martins (org.), Coldquio Padre Antdnio Vieira. Braga, Aletheia -
Associacdo Cultural e Cientifica, Publicacdes da Faculdade de Filosofia da Universidade
Catdlica Portuguesa, Vol. |, pp. 213-229.

José CEBRIAN (1991), Estudios sobre Juan de la Cueva. Sevilla, Universidad de Sevilla.
Secretariado de Publicaciones.

Manuel Goncalves CEREJEIRA (*1974-1975), O Renascimento em Portugal. Coimbra, Coimbra
Editora.

Hernani CIDADE (1972), Luis de Camdes, Os Lusiadas. Lisboa, Circulo de Leitores.

Herndni CIDADE (°1975), Licées de Cultura e Literatura Portuguesas. Coimbra, Coimbra
Editora, Vol. I.

Anténio CIRURGIAO (1965), «Antdénio Ferreira diz ndo a morte e sim a vida» in O Amor das
Letras e das Gentes — in honor of Maria de Lourdes Belchior Pontes. Jodo Camilo dos Santos e
Frederick G. William (ed.). University of California at Santa Barbara, Center of Portuguese
Studies.

M. CITRONI et al. (2006), Literatura de Roma Antiga. Lisboa. Fundacdo Calouste Gulbenkian,
pp. 862-871.

Filipe das CHAGAS (1615), Arte poetica, e da pintura, e symmetria, com principios da
perspectiva. Lisboa, Pedro Crasbeeck. Anno 1615.

L.- A. CONSTANS & J. BAYET (1950), Cicéron, Correspondance, tome V. Paris, Les Belles
Lettres.

Adriano Milho CORDEIRO (1992), O poema triunfo dos anjos e das musas que se
congratulam com Gongalo filho de Martinho de Cataldo Siculo. Coimbra, FLUC.

Adriano Milho CORDEIRO (2008), Registos Sobre um ‘Borrrador de huma Arte Poética que se
intentava escrever’, Torres Novas, Grafica Almondina.

Adriano Milho CORDEIRO (2011), Da comédia [de] Elio Donato: donati fragmentum de
comoedia et tragoedia. Entroncamento.

Francois CORNILLIAT & Ulrich LANGER (1997), «Histoire de la Poétique au XVI® Siécle» in
Jean Bessiére — Eva Kushner — Roland Mortier — Jean Weisgerber, (eds.), Histoire des

Poétiques. Paris 119-162.

Tommaso CORREA (1569) De toto eo poematis genere, quod epigrama dicitur et de iis, quae
ad illud pertinente libellus. Venetiis, Ex Officina Francisci Ziletti.

310



Tommaso CORREA (1586), De Antiquitate, Dignitateque Poesis & Poetarum differentia.
Romae, Imprensis Bartholomei de Grassis.

Tommaso CORREA (1587), In Librvm De Arte Poetica Q. Horatii Flacci Explanationes. Venetiis,
Apud Franciscum de Franciscis Senensem.

Tommaso CORREA (1590), De Elegia. Bononiae, Apud Alexandrum Benatium.

Fernando Garcia de CORTAZAR & J. Manuel Gonzélez VESGA (2017), Breve Historia de
Espafia. Madrid, Alianza Editorial.

Jodo Paulo Oliveira e COSTA (2017), «Dom Manuel I, o Venturoso» in National Geographic —
Figuras do Renascimento. N.2 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda.

Jean COUSIN (1975 — (1980), Institution Oratoire. Paris, Les Belles Lettres.
Aires Pereira do COUTO (1996), O Eunuco de Teréncio. Lisboa, Edi¢Ges 70.

Pilar Vazquez CUESTA, Maria Albertina Mendes da LUZ (1988), Gramdtica da Lingua
Portuguesa. Lisboa, Edi¢des 70.

Juan de la CUEVA (2016), Ejemplar Poético. Barcelona, Red ediciones S.L.

Maria Violeta Pérez CUSTODIO (1993), «Las relaciones Poética-Retorica en la teoria literaria
renacentista: Jeronimo Vida y Arias Montano» in José Maria Maestre Maestre, Joaquin
Pascual Barea, (coord.), Humanismo y pervivencia del mundo cldsico: actas del | Simposio
sobre Humanismo y pervivencia del mundo cldsico, (Alcafiiz, 8 al 11 de mayo de 1990). Cadiz,
Instituto de Estudios Turolenses: Universidad de Cadiz, Servicio de Publicaciones. Vol. 2, 759-
774.

Maria Violeta Pérez CUSTODIO (2012), «La legislatio en los progymnasmata espaioles del
siglo XVI: del ejercicio escolar al texto literario» in Acta Poetica. Ciudad de México, Instituto
de Investigaciones Filolégicas Circuito Mario de la Cueva. Vol. 33, N.2 1, 137-171.

Marie-Luce DEMONET (2002), «Scolastique francaise et mondes possibles a fin de Ia
Renaissance» in Ullrich Lange (org.), Au-dela de la Poétique: Aristote et la littérature de la
Renaissance. Geneve, Librairie Droz, S.A.

Galvano DELLA VOLPE (1954), Poetica del Cinquecento. Bari, Laterza.

Sylvie DESWARTE-ROSA (2012), «O Templo da Pintura: Camdes e Francisco de Holanda» in
Actas da VI Reunido Internacional de Camonistas. Coimbra, Imprensa da Universidade de

Coimbra, pp. 567-584.

Nicolao Boileau DESPREAUX (1818), Arte poética de Boileau. Lisboa, Typ. Rollandiana.

311


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=102613
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=78628
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=78628

Ester DOLCE (1973), «Sulla Poetica di G.C. Scaligero» in Studi in onore di Alberto Chiari.
Brescia, Paideia. Vol. |, 447-482.

Ester DOLCE (1974), «Note sul libro IV dei Poetices Libri Septem di G.C. Scaligero» in Aevum
48. Mildo, Vita e Pensiero — Pubblicazioni dell’Universita Cattolica del Sacro Cuore, 526-545.

Lubomir DOLEZEL (1990), A Poética Ocidental. Lisboa, Fundagdo Calouste Gulbenkian.

Lubomir DOLEZEL (1997), A Poética Ocidental. Tradicdo e Inovag¢do. Lisboa, Fundacdo
Calouste Gulbenkian.

Lubomir DOLEZEL (1997), Historia Breve de la Poética. Madrid, Editorial Sintesis.
George B. DUCKWORTH (1952), The Nature of Roman Comedy. Princepton.

E. DUCKWORTH (1971), The Nature of Roman Comedy. A Study in Popular Entertainment,
Princeton Press.

Oswald DUCROT & Tzvetan TODOROQV (1982), Diciondrio das Ciéncias da Linguagem. Lisboa,
Publicagdes D. Quixote.

Thomas F. EARLE (2000), Antdnio Ferreira. Poemas lusitanos. Lisboa, Fundacdo Calouste
Gulbenkian.

T. F. EARLE (2013) 1, Estudos sobre cultura e literatura portuguesa do renascimento.
Coimbra, Imprensa da Universidade.

T. F. EARLE & José CAMOES (2013), Comédias de Francisco S de Miranda. Lisboa, Imprensa
Nacional Casa da Moeda.

Umberto ECO (1984), O Nome da Rosa. Lisboa, Difel.
Umberto ECO (1989), A Obra Aberta. Lisboa, Difel.

Umberto ECO (1993), Leitura do Texto Literdrio: Lector in Fabula: a Cooperagdo
Interpretativa nos textos literdrios. Lisboa, Editorial Presenca.

Umberto ECO (2016), A Defini¢do da Arte. Lisboa, Edi¢cdes 70.
Umberto ECO (2017), O Signo. Lisboa, Editorial Presenca.

Antonio Lépez EIRE (1987), «Sobre las origenes de la retdrica (1)», Minerva 1. Coimbra, 13-
31.

Antonio Lépez EIRE (1980), Origenes de la Poetica. Salamanca, Universidad de Salamanca.

312



A. Lopez EIRE (1995), «Retdrica Antigua y Retdrica Moderna» in Humanitas 47. Coimbra,
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Classicos, 871-907.

Anténio Lépez EIRE & Javier de Santiago GUERVOS (2000), Retdrica y comunicacién politica.
Madrid: Catedra.

A. Lépez EIRE (2001), «Reflexiones sobre la Poética de Aristételes» in Humanitas 53.
Coimbra, Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Classicos,
183-216.

A. Lépez EIRE (2002), Poética. Aristoteles. Madrid, Ediciones Istmo, S. A.

A. Lopez EIRE (2006), «En torno a la ‘Retoricidad’ del Lenguage» in Humanitas 58. Coimbra,
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Classicos, 23-43.

Antonio Lopez EIRE (2007), «A poética da pré-poética: a poética pré-aristotélica» in Anténio
Lépez EIRE — Maria do Céu FIALHO — Maria Luisa PORTOCARRERO eds, Poéticas. Didlogos
com Aristoteles. Lisboa, 15-46.

Arnaldo M. ESPIRITO SANTO (1990), Arte Poética — Marco Girolamo Vida. Lisboa, Instituto
Nacional de Investigac¢do Cientifica, Centro de Estudos Classicos da Universidade de Lisboa.

Aquiles ESTACO (1553), Q. Horatii Flacci Poéticam commentarii. Anvers, Martinus Nutius.

Anténio Machado de FARIA (1956), Livro de Linhagens do Século XVI. Lisboa, Academia
Portuguesa de Historia, 137-143.

Manuel de FARIA y SOUSA (1666), Asia portuguesa. Tomo I [-1ll]. De Manuel de Faria y Sousa
Cavallero de la Orden de Christo, y de la Casa Real. Dedicala [sic] su hijo el Capitan Pedro de
Faria y Sousa. Al Rey N.S. Don Alonso VI de Portugal, &c. Lisboa: en la Officina de Henrique
Valente de Oliveira Impressor del Rey N.S., 1666-[1675].

Bill FAWCETT (2014), Condenados a Repetir a Histdria. Lisboa, Clube do Autor.

Anténio M. FEIJO & Miguel TAMEN (2017), A Universidade como deve ser. Lisboa, Fundac3o
Francisco Manuel dos Santos.

Raul Miguel Rosado FERNANDES (*2001), Hordcio, Arte Poética. Lisboa, Editorial Inquérito.

Maria da Penha Campos FERNANDES (1999), «” Ut pictura poesis”? O sublime e a mimese em
Longino, Burke e outros mais» in Inquérito a Modernidade — Bi-Centenario da Morte de
Edmund Burke (1729-1797). Braga, Universidade do Minho - Centro de Estudos

Humanisticos.

Antonio FERREIRA (1598), Poemas Lusitanos. Lisboa, Impresso com licenca, Por Pedro
Crasbeeck, Com Privilégio. A custa de Esteudo Lopez Liureiro.

313



Luc FERRY (2014), A Sabedoria dos Mitos. Lisboa, Temas e Debates — Circulo de Leitores.

Maria do Céu Zambujo FIALHO (2005), «Recensdo a: LOPEZ FEREZ, Juan Anténio (ed.) - La
tragedia griega en sus textos. Forma (lengua, estilo, métrica, critica textual) y contenido
(pensamiento, mitos, intertextualidad)» in Humanitas. Coimbra, Imprensa da Universidade
de Coimbra, Vol. 57, 474-480.

Maria do Céu Zambujo FIALHO (2007), Lépez EIRE; Maria Luisa PORTOCARRERO eds.,
Poéticas: didlogos com Aristoteles. Lisboa: Ariadne.

Maria do Céu Zambujo FIALHO (2012), «Nota Prévia» in Sons do Cldssico no 100.2 Aniversdrio
de Maria Augusta Barbosa. Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 7-8.

G. C. FIELD (?1969), The Philosophy of Plato. Oxoford, Oxford University Press.
Figueiredo, Albano Anténio Cabral FIGUEIREDO (2005), A créonica medieval portuguesa:
génese e evolugdo de um género (sécs. XIV-XV) - a dimens@o estética e a expressividade

literdria. Coimbra, Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra.

F. FORTINI (1989) 1, «Classico» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7.
Lisboa, INCM, 295-305.

F. FORTINI (1989) 2, «Literatura» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7.
Lisboa, INCM, 176-199.

Michel FOUCAULT (2014), A Arqueologia do Saber. Lisboa, EdicGes 70.

Michel FOUCAULT (2017), O que é a Critica? sequido de A Cultura de Si. Lisboa, EdicGes Texto
& Grafia, Lda.

Marcia Arruda FRANCO (2005), Sa de Miranda, poeta do século de ouro. Coimbra, Angelus
Novus.

José Eduardo FRANCO & Carlos FIOLHAIS (2017), Jesuitas Construtores da Globalizagdo.
Porto, CTT Correios de Portugal, Orgal Impressores.

Anselmo Braamcamp FREIRE (1973), Brasées da sala de Sintra. Lisboa, I.N.C.M., 3 vols.

Hans-George GADAMER (1998), O Problema da Consciéncia Histdrica. Lisboa, Estratégias
Criativas.

F. GAFFIOT (72012), Discours. Tome XIlI: Pour le poéte Archias - Pour L. Flaccus. Paris, Belles
Lettres.

Catherine GALLAGHER & Stephen GREENBLAT (2005), A Prdtica do Novo Historicismo. Sao
Paulo, EDUSC.

Angel Gonzalez GARCIA (1983), Poesia e Pintura de Manuel Pires de Almeida. Lisboa, INCM.

314


https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA

José Manuel Rico GARCIA (2001), La Perfecta idea de la altisima poesia: las ideas estéticas de
Juan de Jauregui. Diputacién de Sevilla, Servicio de archivos y Publicaciones.

Eugénio GARIN (?1983), O Renascimento. Histéria de uma Revolugéo Cultural. Porto, Telos
Editora.

Manuel José da Costa Felgueiras GAYO, (1992), Nobiligrio de Familias de Portugal. Braga,
Edicdo de Carvalhos de Basto, 3 vols.

Lorenzo GRACIAN (1702), Agudeza y arte de ingenio. Tomo Il. En Casa de Juan Bautista
Verdussen, Impressor de Libros.

Stephen GREENBLATT (2012), A Grande Mudan¢a. Origem e Histéria do Pensamento
Moderno. Lisboa, Clube do Autor.

Pierre GREGOIRE (1597), De republica libri sex et viginti. Francofurti ad Moenum: Officina
Paltheniana, Editio Germaniae Nova.

Allan H. GILBERT (1940), Literary Criticism. Detroit Michigan, American Book Company.
Camillo GIULIO (1560), Opere. Venezia, appresso Gabriele Giolito De Ferrari.

Pierre GRIMAL (1978), Le Théatre Antique. Paris, Presses Universitaires de France.
Pierre GRIMAL (1986), Cicéron. Paris, Fayard.

Pierre GRIMAL et al. (1988), / 2000 Anni Ars Poetica. Genova, Universita di Genova, Facolta di
Lettere.

G. M. A. GRUBE (1968), The Greek and Roman Critics. London, Methuen.

José Antonio Herndndez GUERRERO (2014), Carmen Bobes Naves: el conocimiento literario y
la lectura poética. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.

Marie-France GUIPPONI-GINESTE et al. (2015), Die neulateinische Dichtung in Frankreich zur
Zeit der Pléiade / La Poésie néo-latine en France au temps de la Pléiade. Tubingen, Narr
Francke Attempto Verlag.

Jurgen HABERMAS (2006), Técnica e ciéncia como "ideologia”. Lisboa, Edi¢cdes 70.

Jlirgen HABERMAS (2010), O Discurso Filosdfico da Modernidade. Alfragide, Texto Editores.

St. HALLIWELL (1986), Aristotle’s Poetics. London, Duckworth.

Baxter HATHAWAY (1962), The Age of criticism. The late Renaissance in Italy, lthaca — New
York, Cornell Univ. Press.

315



Arnold HAUSER (1976), Maneirismo: a Crise da Renascen¢a e a Origem da Arte Moderna. Sao
Paulo, Editora: Perspectiva.

Martin HEIDEGGER (2008), Ldgica: a pergunta pela esséncia da linguagem. Lisboa, Fundacao
Calouste Gulbenkian.

Martin HEIDEGGER (2010), A Origem da Obra de Arte. Lisboa, Edi¢cdes 70.

Alexandre HERCULANO (1844), Annaes de Elrei Dom Jodo Terceiro por Fr. Luiz de Sousa.
Lisboa, Typ. Da Sociedade Propagadora dos Conhecimentos Uteis.

Francisco de HOLANDA (1983), Da pintura Antiga. Lisboa, INCM.
Francisco de HOLANDA (1965), Didlogos de Roma. Lisboa, Livraria Sa da Costa.

Antonio HOUAISS et al. (2011) 1, Diciondrio do Portugués Atual — A—F. Maia. Circulo de
Leitores e Sociedade Houaiss-Edi¢des Culturais Lda.

Antonio HOUAISS et al. (2011) 2, Diciondrio do Portugués Atual — G—Z. Maia. Circulo de
Leitores e Sociedade Houaiss-Edi¢des Culturais Lda.

HORACE (1997), Odes. Paris, Les Belles Lettres.

HORATIVS / FLACCVS VENVSINVS (1578), DE ARTE POETICA, / Vera & gemina, & non
supposita & adulterina, / prout antehac habebatur. / filij praesertim vtilitatemque, magno
cum / labore & temporis dispendio, maiori sed vsque mentis / anxietate fatigatio neque
restituta, & in verum indubi- / tatum- que suae antiquioris editionis statum reposita. / est
opus emendare, magis, quam scribere: maior, / Exuli erat vati & esse labor / [vinheta] /.
ANTUERPIAE, / Expensis ipsius Veguij. / Excudebat Christianus Hauwelius.

Juan de Dios HUARTE (2014), Examen de Ingenios para las ciencias. Barcelona, Red ediciones
S.L.

Richard L. HUNTER (1985) The New Comedy of Greece and Rome. Cambridge. Cambridge
University Press.

Edmund HUSSERL (2016), A Ideia da Fenomenologia. Lisboa, EdicGes 70.

Lucy Maffei HUTTER (2005), Navegagdo nos Séculos XVII e XVIl — Rumo Brasil. Sdo Paulo,
Editora da Universiade de Sao Paulo.

E. IANEZ (1993), O Renascimento Literdrio Europeu. Lisboa, Planeta Editora, Vol. 3.

Francisco da Silva INOCENCIO & Brito ARANHA (1924 ss.), Diciondrio Bibliogrdfico Portugués.
Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda.

316



Victor JABOUILLE (21999), Pierre Grimal. Diciondrio da Mitologia Grega e Romana. Lisboa,
Difel.

Werner JAEGER (1979), Paideia: a formagcdo do homem grego. Lisboa, Aster.

Antdnio Manuel Esteves JOAQUIM (2005), Francisco de Pina e Mello, Arte Poética. Lisboa,
Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

Anne Marie JORDAN (2017), Catarina de Austria. Lisboa, Temas e Debates.
Lola JOSA (2002), El arte dramdtico de Juan Ruiz de Alarcon. Kassel, Edition Reichenberger.

Manuel Alexandre JUNIOR (2004), Hermenéutica Retdrica: da retdrica antiga & nova
hermenéutica do texto literdrio. Lisboa, Alcala.

Manuel Alexandre JUNIOR & Paulo Farmhouse ALBERT & Abel do Nascimento PENA (1998),
Retorica. Aristoteles. Lisboa, INCM.

Henry KAMEN (2008), Filipe I. Lisboa, Esfera dos Livros.

Humphrey Davy Findley KITTO (31990), Os Gregos. Coimbra, Arménio Amado.

Tibor KLANICZAI (1970), La crisi del renascimento e il manierismo. Roma, Bulzoni.

Karl KOHUT (1973), Las teorias literarias en Espafia y Portugal durante los siglos XV y XVI:
estado de la investigacion y problemdtica. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones

Cientificas.

Maria Jesus LACARRA & Juan Manuel Cacho BLECUA (2012), Historia de la literatura
espafiola. Barcelona, Critica.

Heinrich LAUSBERG (2011), Elementos de Retdrica Literdria, Lisboa, Fundacdo Calouste
Gulbenkian.

Alicia Villar LECUMBERRI (2013), Aristdteles, Poética. Madrid, Alianza Editorial.

Maria Lucia Pires LEPECKI et al. (1980), Histdria das Ideias em Portugal. Lisboa, Instituto
Nacional de Investigacdo Cientifica.

Humberto LEITAO (1958), Viagens do Reino para a India e da india para o Reino — Didrios de
Navegacdo coligidos por D. Antdnio de Ataide no século XVII. Lisboa, Agéncia-Geral do
Ultramar, 3 vols.

W. M. LINDSAY (1911), Isidoro de Sevilha, Etimologias. Oxford, Oxford University Press.

Gilles LIPOVETSKY (2013), A Era do Vazio. Ensaios sobre o individualismo contempordneo.
Lisboa, Edi¢des 70.

317



Gilles LIPOVETSKY (2014), O Capitalismo Estético na Era da Globalizagdo. Lisboa, Edigdes 70.

Gilles LIPOVETSKY & Jean SRROY (2016), A Cultura-Mundo — Resposta a uma Sociedade
Desorientada. Lisboa, Edi¢des 70.

Gilles LIPOVETSKY & Hervé JUVIN (2017), O Ocidente Mundializado. Lisboa, Edigdes 70.
Madrio Vargas LLOSA (2012), A Civiliza¢do do Espetdculo. Lisboa, Quetzal Editores.

Roque Ferreira LOBO (1803), Histdria da Feliz Acclamag¢do do Senhor Rei D. Jodo Quarto.
Lisboa, Na Officina de Simdo Thaddeo Ferreira.

Oscar LOPES & Antdnio José SARAIVA (s.d.), Histéria da Literatura Portuguesa. Porto, Porto
Editora, Lda.

Jorge Garcia LOPEZ (2013), Historia de la Literatura Espafiola. - 2. La conquista del clasicismo
(1500-1598). Barcelona, Critica.

Ju. M. LOTMAN (1989), «Retérica» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7.
Lisboa, INCM, 239-259.

Roses LOZANO (1984), Una poética de la oscuridad — Recepcion critica de las Soledades en el
siglo XVII. London — Madrid, Tamesis.

D. W. LUCAS (1968), Aristotle. Poetics. Oxford, Clarendon Paperbacks.

Achillis Statii LUSITANI (1553), In Q. Horattii Flacci poeticam Commentarii. Antuerpiae, Apud
Martinum Nutium Cum gratia & priuilegio.

Ana Gabriela MACEDO (2008), Narrando o Pdés-Moderno: Reescritas, Re-visées, Adaptagoes.
Universidade do Minho, Centro de Estudos Classicos e Humanisticos.

José Agostinho MACEDO (1806), Obras de Horacio. Lisboa, Imprensa Régia, Tomo |.

Diogo Barbosa MACHADO (1965), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlantida
Editora, Tomo I.

Diogo Barbosa MACHADO (1966), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlantida
Editora, Tomo Il.

Diogo Barbosa MACHADO (1966), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlantida
Editora, Tomo lll.

Diogo Barbosa MACHADO (1967), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlantida
Editora, Tomo IV.

318



José—Carlos MAINER, (2014), Historia de la Literatura Espafola. Turner Publicaciones S. L.,
Madrid.

José—Carlos MAINER (dir.), (2013), Historia de la Literatura Espafola. La Conquista del
Clasicismo. Critica. Barcelona.

José Antonio Sdnchez MARIN y Manuel Lépez MUNOZ (1991), Humanismo renacentista y
mundo cldsico. Madrid, Ediciones Clasicas.

José A. Sanchez MARIN & Maria Mufioz MARTIN (2007), «lLa poética de Escaligero:
introduccién al autor y a su obra» in Agora. Estudos Cldssicos em Debate. Aveiro,
Departamento de Linguas e Culturas, 99-144.

Rita MARNOTO (2015), O petrarquismo portugués do Cancioneiro Geral a Camdes. Lisboa,
Imprensa Nacional Casa da Moeda.

Rita MARNOTO (1977), O Petrarquismo Portugués do Renascimento e do Maneirismo.
Coimbra, Universidade de Coimbra.

Francisco Lépez MARTIN (2013), David Ross, Aristételes. Madrid, Editorial Gredos.

Pedro Garcia MARTIN (2017), «<O Homem do Renascimento» in National Geographic —
Figuras do Renascimento. N.2 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda.

Marcos MARTINHO (2008) «A definicdo de alegoria segundo os gramaticos e rétores gregos
e latinos.» in Classica - Revista Brasileira de Estudos Cldssicos. Vol. 21, N2 2, pp. 252-264.

José Candido de Oliveira MARTINS (2007), Fidelino de Figueiredo e a critica da teoria literdria
positivista. Lisboa, Instituto Piaget.

José Candido de Oliveira MARTINS & Sérgio Guimaraes de SOUSA (2011), Estética e Etica em
Sd de Miranda. Guimaraes, Opera Omnia.

Giséle MATHIEU-CASTELLANI (1997), «Histoire de la Poétique au XVI® Siécle» in Jean Bessiere
— Eva Kushner — Roland Mortier — Jean Weisgerber, (eds.), Histoire des Poétiques. Paris, PUF,

pp. 109-117.

Alberto Porqueras MAYO (1989), La teoria poética en el Manierismo y Barroco espafioles.
Barcelona, Libros Puvill, S.A.

Alberto Porqueras MAYO (1997), Luis Alfonso de Carvallo, Cisne de Apolo. Reichenberger,
Ediciones Criticas.

F. Costa MARQUES (1964), «Antdnio Ferreira e a sua ac¢dao em favor da lingua portuguesa»
in Grandes Polémicas Portuguesas. A. Anselmo (ed.). Lisboa, Verbo, pp. 207-220.

José de Pina MARTINS (1991), «<Humanismo e Universidade. Livros Quinhentistas editados
em Coimbra no ambito dos estudos escolares e sua contribuicdo para o progresso do

319



Humanismo» in Universidade(s). Histéria. Memdria. Perspectivas. Actas do Congresso
“Historia da Universidade” (No 7.2 Centendrio da sua Fundagdo. Coimbra, Vol. 4, pp. 47-66.

Walter Sousa de MEDEIROS (1988), Teréncio, A mog¢a que veio de Andros. Coimbra, INIC.

Kees MEERHOFF (2015), «Rhetoric, poetics and poetry in the Renaissance» in Il Jornadas da
SPR. Belmiro Fernandes Pereira (ed.). Porto, Faculdade de Letras da Universidade do Porto.

Anténio Maria Martins MELO (2014), «De Julio César Escaligero a Luis da Cruz, S.J., tendo por
referéncia o Concilio de Trento» in Anuario de Estudios Filolégicos.Caceres, Universidad de

Extremadura, Servicio de Publicaciones. Vol. XXXVII, 159-176.

D. Marcelino MENENDEZ Y PELAYO (21885), Horacio en Espafia. Madrid, Pérez Dubrull,
Tomos |l e ll.

Marcelino MENENDEZ Y PELAYO (1994), Historia de las Ideas Estéticas en Espafia. Madrid,
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 2 vols.

Margarida MIRANDA (2009) «A Ratio Studiorum jesuitica e a educa¢dao da Europa. Atenas,
Roma e Jerusalém» in Consolida¢do da Ideia de Europa. Coimbra, Imprensa da Universidade
de Coimbra. Vol. IV, 343-365.

Francisco Sa de MIRANDA (*1976), Obras Completas. Lisboa, Livraria Sa da Costa.

Antonio Sebastiano MINTURNO (1559), De Poeta, Ad Hectorem Pignatellum, Vibonensivm
Dvcem, Libri Sex. Venetiis. Ded. Antonivs Sebastianvs Minturnvs Hieronymo Rvcellio. S. P. D.,

“Neapoli, Calend. Septemb. MDLVIII”.

Antonio Sebastiano MINTURNO (1725), L'Arte Poetica: Con la dottrina de' soneti, canzoni ed
ogni sorte di rime toscane. Napoli, Stamp. di Genuaro Muzio.

Massaud MOISES (1997), As Estéticas em Portugal — Séculos XIV a XVIII. Lisboa, Caminho.
Maria Del Carmen Bobes NAVES (1997), Teoria del Teatro. Madrid, Arco Libros.
Maria Del Carmen Bobes NAVES (2009), Arte Poética. Madrid, Arco Libros. Vols. | e Il.

Maria Del Carmen Bobes NAVES (2008), Critica del Conocimiento Literdrio. Madrid, Arco
Libros.

Maria Del Carmen Bobes NAVES (1997), Semiologia de la Obra Dramdtica. Madrid, Arco
Libros.

Maria Del Carmen Bobes NAVES (2001), Semictica de la Escena. Madrid, Arco Libros.

Maria Del Carmen Bobes NAVES & Tadeusz KOWZAN (1997), El Signo y el Teatro. Madrid,
Arco Libros.

320


https://dialnet.unirioja.es/institucion/unex/revistas/editor/613
https://dialnet.unirioja.es/institucion/unex/revistas/editor/613

Francisco Abad NEBOT (1987-1989), «Retdrica, poética y teoria de la literatura» in Estudios
romdnicos. Murcia, Universidad de Murcia. N2. 4, 27-36.

Jasonis de NORES (1553), In epistolam Q. Horatii Flacci de arte poética. Venetiis, Apud Aldi
filios.

Jasonis de NORES (1568), Discorso intorno a que’ principii, cause, et accrescimenti, che la
comedia, la tragedia, e til poema heroico ricevono dalla filosofia morale, & civile, & de’
governatori delle Republiche. All'illustrissimo, et molto reverendo signor abbate, Galeazzo
Riario, In Padova, appresso Paulo Meieto, 1587.

Jasonis de NORES (1578), Breve institutione dell'ottima republica. Introdutione del medesino,
ridotta poi in alcune tauole sopra i tre libri della Rhetorica d'Aristotile. Venetia, Appresso

Paolo Megietti.

Manuel Mafias NUNEZ (2006), Hordcio, Arte Poética y Outros Textos de Teoria y Critica
Literarias. Caceres, Universidad de Extremadura.

Manuel Mafias NUNEZ (2012), «La Epistula ad Pisones de Horacio: su normalizacién como
ars poética hasta el Renacimiento in Cuadernos de Filologia Cldsica. Estudios Latinos 2012.
Vol. 32, No. 2. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 223-246.

Ellen OLIENSIS (1998), Horace and the Rhetoric of Authority. Cambridge, University Press.
Inés ORNELLAS e CASTRO & Manuel BARBOSA (1993), Gdrgias; Testemunhos e Fragmentos.
Lisboa, Colibri.

Emilio OROZCO (*1988), Manierismo e Barroco. Madrid, Catedra.

Amedeo QUONDAM (ed.) 1975), Problemi del manierismo. Napoles, Guida Editori.

José Pedro PAIVA, Giuseppe MARCOCCI (2013), Historia da InquisicGo Portuguesa 1536-
1821. Lisboa, A Esfera dos Livros.

Ana Margarida Madeira Minhds da PAIXAO (2002), Des/semantizacdo literdria na musica.
Lisboa, Universidade de Lisboa.

Ana Margarida Madeira Minhds da PAIXAO (2008), Retdrica e técnicas de escrita literdria e
musical em Portugal nos séculos XVII-XIX. Lisboa, Faculdade de Letras da Universidade de

Lisboa.

Angelina Costa PALACIOS (1984), La obra poetica de Luis Carrillo y Sotomayor. Cordoba,
Diputacion Provincial de Cérdoba, Servicio de Publicaciones.

Richard E. PALMER (1986), Hermenéutica. Lisboa, Edi¢Ges 70.

Ettore PARATORE (1957), Storia del Teatro Latino. Milano, Vallardi.

321



Ettore PARATORE (1987), Histéria da Literatura Latina. Lisboa, Fundacdo Calouste
Gulbenkian.

Augusto Ascenco PASCOAL (2002), Aquiles Estaco: humanista tedlogo. Coimbra, FLUC.
G. PELLISSIER (1885), V. de La Fresnaye, L'Art Poetique Frangois, Paris.

Inoria PEPE & Jose Maria REYES (2001), Fernando de Herrera, Anotaciones a la poesia de
Garcilaso. Madrid, Catedra.

J. Dias PEREIRA (1996), A cidade de Deus — Santo Agostinho. Lisboa, Fundag¢dao Calouste
Gulbenkian. Vol. I.

Belmiro Fernandes PEREIRA (1989), As ora¢des de obediéncia de Aquiles Estagco. Coimbra,
FLUC.

Belmiro Fernandes PEREIRA (1993), «A livraria de Aquiles Estaco, Librorvm Venator et
Hellvo» in Humanitas. Coimbra, Faculdade de Letras, Instituto de Estudos Classicos.

Belmiro Fernandes PEREIRA (2012), Retdrica e Eloquéncia em Portugal na Epoca do
Renascimento. Lisboa, INCM.

Esteves PEREIRA & Guilherme RODRIGUES (1904), Portugal: dicciondrio histdrico,
chorogrdphico, heraldico, biogrdphico, bibliogrdfico, numismdtico e artistico: abrangendo a
minuciosa descrip¢do... de todos os factos notaveis da histéria portugueza, etc., etc. / obra il.
com centenares de photogravuras e redigida segundo os trabalhos dos mais notdveis
escriptores por Esteves Pereira e Guilherme Rodrigues. Lisboa, Jodo Romano Torres, 7 vols.

Ana Martinez Pereira (2004), El Arte de escrever de Manuel Barata en el dmbito pedagdgico
de la segunda mitad del siglo XVI. Porto, Universidade do Porto.

Maria Helena da Rocha PEREIRA (1965), «Dois Epigramas de Anténio Ferreira» in O Instituto.
Coimbra, Vol. CXXVII, pp. 5-8.

Maria Helena da Rocha PEREIRA (1972), Temas Cldssicos na Poesia Portuguesa. Lisboa,
Editorial Verbo.

Maria Helena da Rocha PEREIRA (1976), Res Romanae. Antologia de cultura romana.
Coimbra, Instituto de Estudos Classicos.

Maria Helena Monteiro da Rocha PEREIRA (1983), Platdo, A Republica. Lisboa, Fundacdo
Calouste Gulbenkian.

Maria Helena da Rocha PEREIRA (71993), Estudos de Histdria da Cultura Cldssica — | Volume —
Cultura Grega. Lisboa, Fundacdo Calouste Gulbenkian.

322



Maria Helena da Rocha PEREIRA (71993), Estudos de Histdria da Cultura Cldssica — Il Vol. —
Cultura Grega. Lisboa, Fundacdo Calouste Gulbenkian.

José Anténio Rodrigues PEREIRA ('2013), Grandes Naufrdgios 1194-1991 - Acidentes
Maritimos que marcaram a Histdria de Portugal. Lisboa, A Esfera dos Livros.

José Antonio Rodrigues PEREIRA (22013), Grandes Batalhas Navais Portuguesas. Lisboa, A
Esfera dos Livros.

Virginia Soares PEREIRA (2007), «A arte do estilo na Poética de Escaligero: para o estudo do
Livro IV» in Agora. Estudos Cldssicos em Debate. Aveiro, Departamento de Linguas e

Culturas, 203-230.

Arturo PEREZ-REVERTE (°2016), Miguel de Cervantes, Don Quijote de La Mancha. Madrid,
Real Academia Espanola, Santilhana.

J. PERRET (1959), Horace. Paris, Hatier.
Henri PEYRE (1983), Qu'est-ce que le classicisme? Paris, A.-G. Nizet.
A. PICKARD-CAMBRIDGE (1953), The Dramatic Festivals of Athens. Oxford, Clarendon Press.

Alfredo Carballo PICAZO (1973), Philosophia Antigua Poética. Madrid, Instituto Miguel de
Cervantes.

loan Baptistae PIGNAE (1561), Poetica Horatiana. Venetiis, Apud Vincentium Valgrisium.
Alonso Lopez PINCIANO (2009), Filosofia Antigua poética. Barcelona, Linkgua Digital.

Alonso Lopez PINCIANO (2016), Filosofia Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S. L.
Sebastido Tavares PINHO (1991), «Literatura humanistica inédita no Colégio das Artes de
Coimbra no século XVI» in Universidade(s). Historia. Memdria. Perspectivas. Actas do
Gongresso “Histéria da Universidade” (No 7.2 Centendrio da sua Fundag¢do). Coimbra, Vol. IV,
pp. 67-86.

Sebastido Tavares de PINHO (1993), «D. Jerdnimo Osdrio e a crise sucessdria de 1580: em
torno da Defensio sui nominis, da Carta notable e de outros documentos afins» in
Humanismo Portugués na Epoca dos Descobrimentos. Coimbra: Instituto de Estudos
Classicos - Centro de Estudos Classicos e Humanisticos, 305-332.

Sebastido Tavares de PINHO (1999), «Os Principes de Avis e o Pré-Humanismo Portugués» in
Actas do | Congresso da APEC — Raizes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra,

Imprensa de Coimbra, Lda, 99-133.

Orlando PIRES (1981), Manual De Teoria Técnica Literdria. Rio de Janeiro, Presenca Edicdes.

323



Maria de Lourdes Belchior PONTES (1958), José Maria VALVERDE, Histdria llustrada das
Grandes Literaturas. Lisboa, estudios Cor, Lda., Vol. IV.

Alberto PORLAN (2016), «A altura dos deuses — O Humanismo Renascentista» in Super
Interessante. Edicdo Especial Histdria. Cruz Quebrada-Dafundo, Edi¢des, Publicidade e
Distribuicdo, Lda, 11 de Abril de 2016.

Américo da Costa RAMALHO (1965), «Trés odes de Horacio em alguns quinhentistas
portugueses» in O Instituto. Coimbra, Vol. 126, pp. 5-20.

Américo da Costa RAMALHO (1978), «Um capitulo da Histéria do Humanismo em Portugal: o
«Prologus» de Estévdao Cavaleiro in HUMANITAS. Coimbra, Faculdade de Letras da
Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Classicos, 51-74.

Américo da Costa RAMALHO (%1983), Estudos sobre o Século XVI. Lisboa, Imprensa Nacional
Casa da Moeda.

Américo da Costa RAMALHO (1988), Para a Historia do Humanismo em Portugal. Coimbra,
Instituto Nacional de Investigacao Cientifica, Vol. I.

Américo da Costa RAMALHO (1992), Camées no seu Tempo e no Nosso. Coimbra, Almedina.

Américo da Costa RAMALHO (1993), «No bimilendrio da morte de Horacio: Horacio em
Portugal no século XVI» in As Linguas Cldssicas. Investigagdo e Ensino. Actas. Coimbra,
Instituto de Estudos Cldassicos, pp. 83-105.

Américo da Costa RAMALHO (1999), «Humanismo em Portugal» in Actas do | Congresso da
APEC — Raizes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de Coimbra, Lda,

147-160.

Margarida Magalhdaes RAMALHO (2014), 900 Anos a Irritar os Espanhdis. Lisboa, Matéria
Prima-Edicbes.

Maria José Vega RAMOS (1992), El secreto artificio: Qualitas sonorum, maronolatria y
tradicion pontaniana en la poética del Renacimiento. Madrid, C.S.l.C. — Caceres, Univ. de

Extremadura.

Luis de Sousa REBELO (1982), A Tradicdo Cldssica na Literatura Portuguesa. Lisboa, Livros
Horizonte.

Carlos REIS (dir.), (2001), Histdria Critica da Literatura Portuguesa, Maneirismo e Barroco.
Lisboa, Editorial Verbo.

Carlos REIS & Ana Cristina MACARIO (1995), Diciondrio de Narratologia. Coimbra, Coimbra
Almedina.

Garcia de RESENDE (1902), Chronica de El-Rei D. Jodo Il. Escriptorio, Lisboa. (Vols. I, Il e 1l1).

324



Paul RICOUER (22009), A critica e a convicgdo. Lisboa, Edi¢des 70.
Paul RICOUER (2013) 1, O Discurso da A¢do. Lisboa, Edi¢des 70.
Paul RICOEUR (2013) 2, Teoria da Interpretacdo. Lisboa, EdicGes 70.

Francesco ROBORTELLO (1548), In Librum Aristotelis de Arte Poetica Explicationes.
Florentiae, in officina Laurentii Torrentini.

Maria Idalina Resina RODRIGUES (1987), Da Cultura a Literatura Séculos XlIl a XVII. Lisboa,
ICALP, Ministério da Educacao.

Martinho Vicente RODRIGUES (2001), Santarém no tempo dos Filipes (1580-1640).
Santarém, Camara Municipal de Santarém.

Martinho Vicente RODRIGUES & Serafim dos Anjos Grasina COIAS (1993), Livros
Quinhentistas da Biblioteca Municipal de Santarém. Santarém, Camara Municipal de
Santarém.

Nuno Simdes RODRIGUES (1999), «Camdes e a Histéria da Roma Antiga» in Actas do |
Congresso da APEC — Raizes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de
Coimbra, Lda, 183-218.

Javier Garcia RODRIGUEZ (2003), Bernard Weinberg, A History of Literary Criticism in the
Italian Renaissance. Madrid, Arco Libros.

Adrien ROIG (1972), «José Sebastido da Silva Dias, A Politica Cultural da Epoca de D. Jo3o llI»
in Arquivos do Centro Cultural Portugués. Paris, Fundacdo Calouste Gulbenkian. Vol. IV, pp.
764-767.

Aurelio RONCAGLIA (1975), «Os Lusiadas de Camdes. Ut Pictura Poesis» in Arquivos do
Centro Cultural Portugués. Paris, Fundacao Calouste Gulbenkian, Vol. IX, pp. 253-285.

Augusto ROSTAGNI (1951), Storia della Letteratura Latina. Torino, Unione Tipografico —
Editrice, Tomo Il, pp. 101-152.

C. ). ROWE (1984), Plato. Brighton, Harvester Press.

Jodo RUAS (coord.) (2006), Manuscritos da Biblioteca de D. Manuel Il. Casa de Massarelos —
Caxias, Fundacdo da Casa de Braganca.

D. A. RUSSELL & M. WINTERBOTTOM (1989), Classical Literary Criticism. Oxford — New Yok,
Oxford University Press.

F. H. SANDBACH (1977), The Comic Theatre of Greece. London, Chatto & Windus.

325



Eugéne de SAINT-DENIS ('22014), Virgile, Géorgiques. Paris, Les Belles Lettres.

Mariana Amélia Machado SANTOS (1961), «A teoria poética de Tomé Correia» in Miscelanea
de Estudos a Joaquim de Carvalho, n2 7. Figueira da Foz: Tip. Cruz & Cardoso, pp. 6-7.

Maria José de Moura SANTOS (1975), «Nota sobre o movimento quinhentista de ‘defesa e
ilustracdo’ das linguas vulgares» in Biblos. Coimbra, Vol. LI, pp. 517-528.

Paula Alexandra de Campos Pais Ferreira dos SANTOS (2009), A Recepgdo de Hordcio nos
Poemas Lusitanos de Antdnio Ferreira. Coimbra Faculdade de Letras da Universidade de

Coimbra.

Francesco SBORDONE (1981), «La poetica oraziana alla luce degli studi piu recenti» in
Aufstieg und Niedergang der Rémischen Welt, Il, 31.3, pp. 1865-1920.

Doris R. SCHNABEL (1996), El Pastor Poeta — Fernando de Herrera y la tradicion lirica pastoril
en el primer siglo dureo. Kassel, Edition Reicheberger.

Julius Caesar SCALIGERI. (1561), Ivlii Caesaris Scaligeri, Uiri Clarissimi, Poetices libri septem: |,
Historicvs Il, Hyle Ill, Idea Illl, Parasceve V, Criticvs VI, Hypercriticvs VII, Epinomis. Ad Sylvivm
Filivm. Apvd Antomivm Vincentivm.

Julius Caesar SCALIGER (1561), Poetices Libri Septem. Genevae; Apud Joannem Crispinum.

Riccardo SCRIVANO (1959), Il mamierismo nella letteratura del Cinquecento. Padua, Liviana
Editrice.

C. SEGRE (1989), «Géneros» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa,
INCM, 70-93.

C. SEGRE (1989), «Poética» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa,
INCM, 218-238.

C. SEGRE (1989), «Estilo» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa,
INCM, 116-133.

Jorge de SENA (21984), Trinta Anos de Poesia, 2.2 edi¢3o, Edi¢cdes 70.

Joaquim Verissimo SERRAO (1979), Histdria de Portugal (1580-1640). Volume IV Governo dos
Reis Espanhdis. Lisboa, Editorial Verbo.

Agostinho da SILVA (1977), Obras de Virgilio — Bucdlicas, Gedrgicas, Eneida. Lisboa, Temas e
Debates.

Henrique Correia da SILVA (1940), Cinco Herdis da Restauragdo. Lisboa, Tipografia Inglesa.

Maria de Fatima Sousa e SILVA (1987), Critica do Teatro na Comédia Antiga. Coimbra, INIC.

326



Luis SILVEIRA (1947), A Derradeira Aventura de Paulo de Lima. Lisboa, Livraria Bertrand —
S.A.R.L.

William SMITH (1871) A new classical dictionary of Greek and Roman biography, mythology
and geography. New York, Harper & Brothers, Publishers.

A. J. SMITH (1964), «Theory and Practice in Renaissance Poetry: Two Kinds of Imitation» in
Bulletin of the Jonh Rylands Library. 47, pp. 212-243.

Segismundo SPINA (1967), Introdugdo a Poética Cldssica. Sdo Paulo, Editora F.T.D.

Joel E. SPINGARN (1963), Literary Criticism in the Renaissance, New York, Harcourt, Brace &
World.

Nair de Nazaré Castro SOARES (1989), O principe ideal no séc. XVI e o De regis institvtione et
disciplina de D. Jerénimo Osdrio. Coimbra, Faculdade de Letras.

Nair Castro SOARES (1992), «<Humanismo e Histéria: Ars Scribendi e valor do paradigma» in
Madthesis, 1. Viseu, pp. 153-169.

Nair de Nazaré Castro SOARES (1993), «A Virtuosa Benfeitoria, o primeiro tratado de
educacdo de principes em portugués» in Biblos 69 — Actas do Congresso Comemorativo do
6.2 Centenario do Infante D. Pedro (Coimbra, de 25 a 27 de Novembro de 1992). Coimbra,
Faculdade de Letras, 289-314.

Nair de Nazaré Castro SOARES (1996), Teatro Cldssico no Século XVI - "A Castro" de Antdnio
Ferreira - Fontes — Originalidade. Coimbra, Almedina.

Nair de Nazaré Castro SOARES (1999), «Dramaturgia e actualidade do teatro classico:
matéria e forma na tragédia quinhentista» in Actas do | Congresso da APEC — Raizes Greco-
Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de Coimbra, Lda, 171-182.

Nair de Nazaré Castro SOARES (2003), “Histéria Antiga e Humanismo: a histdria he hum
espertador do entendimento”, in Caliope: Presenca Classica. Rio de Janeiro, Universidade
Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO), 11: 9-32.

Nair de Nazaré Castro SOARES (2014) «O Primeiro Humanismo Ibérico» in Aires Barbosa na
Cosmopdlis Renascentista. Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 9-32.

Nair Castro SOARES (2015), «Conflitos e Traumas no Renascimento em Portugal» in
Humanitas. Coimbra Imprensa da Universidade de Coimbra, IEC, 131-168.

Nair de Nazaré Castro SOARES (2017), «Internacionalizacdo do saber e discurso literdrio no
Renascimento» in Nair de Nazaré Castro Soares e Claudia Teixeira (org.), Legado cldssico no
Renascimento e sua receg¢do: contributos para a renovagdo do espaco cultural europeu.
Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 17-42.

327



Luis Carrillo y SOTOMAYOR (2016), Libro de la erudicion Poética. Barcelona, Red ediciones
S.L.

D. Anténio Caetano de SOUSA (1736), Histdria Genealdgica da Casa Real Portugueza. Lisboa
Occidental, Na Officina de Joseph Antonio da Sylva, Impressor Real. Tomo II.

D. Antdnio Caetano de SOUSA (1740), Histéria Genealdgica da Casa Real Portugueza. Lisboa
Occidental, Na Regia Sylviana, e da Academia Real. Tomo VII.

Eudoro de SOUSA (°1994), Aristdteles. Poética. Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda.
George STEINER (2012) 1, A Poesia do Pensamento. Lisboa, Relégio D’Agua Editores.
George STEINER (2012) 2, O Siléncio dos Livros. Lisboa, Gradiva.

George STEINER (2016), Fragmentos. Lisboa, Relégio D’ Agua Editores.

Carlo STRENGER (2012), O Medo da Insignificdncia. Como dar sentido as nossas vidas no
Século XXI. Alfragide, Lua de Papel.

Tzevetan TODOROV (1981), Os Géneros do Discurso. Lisboa, Edi¢cdes 70.

Tzevetan TODOROV (2017), Os Inimigos intimos da Democracia. Lisboa, Edigdes 70.
Giuseppe TOFFANIN (1920), La Fine dell'Umanesimo. Milao, F.lli Bocca.

Giuseppe TOFFANIN (°1954), Il Cinquecento. Milano, Vallardi.

Ciro TRABALZA (1915), La Critica letteraria nel Rinascimento. Milan, Vallardi.

Joana Leandro Pinheiro de Almeida TRONI (2012), A Casa Real Portuguesa ao Tempo de D.
Pedro Il (1668-1706). Lisboa. FLUL.

Ferruccio ULIVI (1959), L’ imitazione nella poetica del Rinascimento. Milano, Marzorati
Editore.

C. M. Miranda URBANO (2008), “Monumentum aere perennius. Conclusdes do Congresso
LATINEUROPA” in N.C. Soares, M. Miranda, C. M. Urbano (coord.s) Actas do Coldquio
Internacional LATINEUROPA Latim e cultura neolatina no processo de construgdo da
identidade europeia. Coimbra, Faculdade de Letras, Instituto de Estudos Classicos, Centro de
Estudos Classicos e Humanisticos, 365-369.

Carlota Miranda URBANO (2009), “Utopias na Literatura novilatina da Companhia de Jesus”
in Maria de Fatima Sousa e Silva (coord.) Coléquio Utopias e Distopias X Semana Cultural da
Universidade de Coimbra, Faculdade de Letras, 6 e 7 de Marco de 2008. Coimbra, Imprensa
da Universidade de Coimbra, 185-194.

328



Julio VALDEON & Joseph PEREZ & Santos JULIA (2015), Historia de Espafia. Austral,
Barcelona.

Ana Maria VALENTE (2004), Aristoteles, Poética. Lisboa, Fundacdo Calouste Gulbenkian.

Marta Isabel de Oliveira VARZEAS (2015), Dionisio Longino, Do Sublime. Coimbra, Imprensa
da Universidade de Coimbra.

José Rico VERDU (1998), Sobre la moderna philosophia poética de Alonso Lépez Pinciano.
Madrid, Fundacion José Antonio de Castro.

Petri VICTORIl (1560), Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum.
Florentiae, Ap. luntas.

Petri VICTORIl (1573), Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum.
Florentiae, In oficina lvntarvm, Bernardi Filiorum.

Francois VILLENEUVE (1934), Hordcio. Ars poetica. Paris, Les Belles Lettres.
Galvano della VOLPE (1954), Poetica de Cinquecento. Bari, Laterza.

Mafalda de Noronha WAGNER (2007), A Casa de Vila Real e a Conspiragdo de 1641 contra D.
Jodo IV. Lisboa, Edi¢des Colibri.

Nigel WARBURTON (2017), Grandes Livros de Filosofia. Lisboa, Edigdes 70.

Bernard WEINBERG (1942), «Scaliger versus Aristotle on Poetics» in Modern Philology. Vol.
39, N.2 4. The University of Chicago Press. Chicago 337-360.

Bernard WEINBERG (1952), «Robortello on the Poetics» in Critics and Criticism: Ancient and
Modern. R. S. Crane (ed.). Chicago, The University of Chicago Press.

Bernard WEINBERG (1963), A History of Literary Criticism in the Italian Renaissance. Chicago,
University of Chicago Press, 2 vols.

Bernard WEINBERG (1970-74), Trattati di poetica e retorica del '500. Edited by B. Weinberg.
Bari: Laterza, 4 vols.

Georg WEISE (1976), Manierismo e letteratura. Firenze, Olschki.

Gordon WILLIAMS (1972), «Horace» in Grecce & Rome. New Surveys in the Classics, Oxford,
Clarendon Press, N.2 6, pp. 1-49.

David WOOD (1991), On Paul Ricoeur: Narrative and Interpretation. Londres, Editora David
Wood.

Valentin Garcia YEBRA (31999), Poética de Aristoteles. Madrid, Gredos.

329



José Maria Pozuelo YVANCOS (dir.), (2011), Histéria de la Literatura Espafiola. Las Ideias
Literarias: 1214-2010. Barcelona, Critica.

Afonso Eduardo Martins ZUQUETE et al (1960), Nobreza de Portugal e do Brasil: bibliografia,

biografia, cronologia, filatelia, genealogia, herdldica, histdria, nobiliarquia, numismdtica.
Lisboa [Rio de Janeiro], Editorial Enciclopédia.

3. Bibliografia em formato electrénico

(s.a.) (s.d.), Biografia de Manuel Pires de Almeida. Disponivel em
http://www.tambemescrevo.com/autores.php?autor=141.

(s. a.) (s.d.), CHAM - Genealogias - Linhagem de D. Bdrbara de Lara, prima co-irmd por via
paterna de D. Antdo de Meneses. Disponivel em
http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag AntaoNoronha/AntaoNoronhall To
do.htm.

(s.a.) (s.d.), «Colombo viveu na Madeira» in GENEALL. Disponivel em
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-
content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-
CRIST%C3%93V%C3%830-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%830-Il.pdf.

(s.a.) (s.d.), Diciondrio Priberam da Lingua Portuguesa. Disponivel em
https://www.priberam.pt/dlpo/borrador.

(s.a.) (s.d.), Diciondrio Priberam da Lingua Portuguesa. Disponivel em
http://www.priberam.pt/dlpo/loas.

(s.a.) (s.d.), Diciondrio Priberam da Lingua Portuguesa. Disponivel em
https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo.

(s.a.) (s.d.). Disponivel em http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real.

(s.a.) (s.d.). Glossdrio de Critica Textual — (Faculdade de Ciéncias Sociais e Humanas da
Universidade Nova de Lisboa.) Disponivel em
http://www?2.fcsh.unl.pt/invest/glossario/glossario.htm.

(s.a.) (s.d.), Historia de Ila Retérica y de Ila Poética. Disponivel em
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p historiaintro.jsp?pagina=int

ro_Xxvi.jsp.

330


http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag_AntaoNoronha/AntaoNoronha11_Todo.htm
http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag_AntaoNoronha/AntaoNoronha11_Todo.htm
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
https://www.priberam.pt/dlpo/borrador
http://www.priberam.pt/dlpo/loas
https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo
http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real
http://www.tambemescrevo.com/autores.php?autor=141
http://www2.fcsh.unl.pt/invest/glossario/glossario.htm
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=int

(s.a.) (s.d.), Morreu Paul Teyssier, grande defensor da lingua portuguesa. Disponivel em
http://www.teiaportuguesa.com/lusografo/escritoresfpaulteyssier.htm.

(s.a.) (s.d.), «Retrato de D. Antdnio de Ataide.» in Biblioteca Nacional de Portugal,
documento com a cota E. 811 pP. Disponivel em
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=por
base&source="!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~12075996~!6&ri=7&asp
ect=subtabl1&menu=search&ipp=208&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&in
dex=.GW&uindex=&aspect=subtabl1&menu=search&ri=7.

(s.a) (s.d.), The University of Chicago, Romance Languages and Literatures, Division of The
Humanitie. Disponivel em http://rll.uchicago.edu/about/history.

(s.a.) (2011), Convento de Santo Antonio da Castanheira / Quinta de Santo Antdnio.
Disponivel em http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442.

(s.a.) (2008), Marqueses de Cascais. Disponivel em http://www.cm-
cascais.pt/xargweb/(S(eadbnp5543dg5nvbuyijkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search= OB:
%2B QT:AUT 13655 Q: EQ:T D:T &type=PCD&mode=0&page=0&res=2.

(s.a.) (2013), Quadros da Torre do Tombo - Retrato de D. Jorge de Ataide. Disponivel em
http://digitarq.dgarg.gov.pt/details?id=4725392.

(s.a.) (2004), Vir a Ser Padre na Diocese de Viseu. Disponivel em
http://www.artesacra.diocesedeviseu.pt/espacos/seminario-maior/.

(Andrea ALCIATO) (1621), Emblemata. Disponivel em
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018.

Javier ALVAREZ (2011), "Yo no presumo de poeta" - La trayectoria de Juan de Jduregui.
Disponivel em https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801.

Hélio ALVES (2009), E-Diciondrio de  Termos Literdrios. Disponivel em
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com mtree&link id=1005:epopeia&task=viewli
nk.

Manuel AMARAL (2000-2015), «Discurso do 1.2 Conde da Castanheira» in O Portal da
Histdria. Disponivel em http://www.argnet.pt/portal/discursos/outubro02.html.

Antdnio Inacio ANDRIOLI (2006), A critica da hermenéutica e a hermenéutica da critica.
Disponivel em http://www.espacoacademico.com.br/024/24res and.htm.

Biblioteca Virtual ANTORCHA (s.d.), Indice del Primer viaje de Cristobal Coldn versidn de Fray
Bartolomé de las Casas. Décima segunda parte. Disponivel em
http://www.antorcha.net/biblioteca virtual/historia/colon/13.html.

King's College London ARCHIVES (2017), ATAIDE, Anténio de, 1st Count of Castro-Daire.

331


http://www.teiaportuguesa.com/lusografo/escritoresfpaulteyssier.htm
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://rll.uchicago.edu/about/history
http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392
http://www.artesacra.diocesedeviseu.pt/espacos/seminario-maior/
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink
http://www.arqnet.pt/portal/discursos/outubro02.html
http://www.espacoacademico.com.br/024/24res_and.htm
http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/colon/13.html

Anténio de ATAIDE (1622), Cargos que resultarad da devassa que os governadores de
Portugal mandarao tirar de Dom Antonio de Attayde, capitad geral da armada de Portugal,
acerca da perda da nao da India Nossa Senhora da Conceissad, que os inimigos queimarad o
anno de 1621. e resposta de Dom Antonio aos cargos. Disponivel em http://purl.pt/22306/4/

Antonio Garcia BERRIO (2006), Introduccion a la poética clasicista. Comentario a las “Tablas
poéticas de Cascales”. Disponivel em
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3427166.pdf.

Mercedes BLANCO (s.d.), La extrafieza sublime de las soledades. Disponivel em
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora estudios

09.pdf.

Ana lIsabel BUESCU (s.d.), Bilingiiismo literdrio nos séculos XVI a XVIII. Disponivel em
http://www.esferadoslivros.pt/autores.php?id=27.

Ana lIsabel BUESCU (2004), Aspectos do Bilinguismo Portugués-Castelhano na Epoca
Moderna. Disponivel em
http://hispania.revistas.csic.es/index.php/hispania/article/download/195/198.

Pedro CARDIM et al. (2013), Portugal na Monarquia Hispdnica - Dindmicas de Integragdo e
Conflito. Disponivel em
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013 Monarquia%20Hisp%C3%A2ni

ca.pdf.

CICERO, Latin Library (1949), Cicero, De Inventione. Disponivel em
http://www.loebclassics.com/view/marcus tullius cicero-
de inventione/1949/pb LCL386.61.xml.

Lépez-Salazar CODES & Ana ISABEL (2009), O Santo Oficio no Tempo dos Filipes e relacoes de
poder. Disponivel em
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/0%20Sant0%200f%C3%ADcio%20n
0%20tempo%20dos%20Filipes.pdf.

Adriano Milho CORDEIRO (2011), Da Comédia - Elio Donato. Disponivel em
http://www.revistas.rcaap.pt/artciencia/article/download/12181/9273.

Republica Portuguesa - Patriménio CULTURAL (s.d.), Abades. Disponivel em
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33 p
t.doc.

Direcdo-Geral do Patriménio CULTURAL, (s.d.), Igreja matriz de Bucelas. Disponivel em
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/73013/.

Direcdo-Geral do Patriménio CULTURAL, (s.d.), Igreja Matriz de Castanheira do Ribatejo.
Disponivel em
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/71801/.

332


http://purl.pt/22306/4/
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3427166.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://www.esferadoslivros.pt/autores.php?id=27
http://hispania.revistas.csic.es/index.php/hispania/article/download/195/198‎
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013_Monarquia%20Hisp%C3%A2nica.pdf
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013_Monarquia%20Hisp%C3%A2nica.pdf
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/O%20Santo%20Of%C3%ADcio%20no%20tempo%20dos%20Filipes.pdf
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/O%20Santo%20Of%C3%ADcio%20no%20tempo%20dos%20Filipes.pdf
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/73013/
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/71801/
http://www.revistas.rcaap.pt/artciencia/article/download/12181/9273

Direcdo-Geral do Patriménio CULTURAL, (s.d.), Quinta de Santo Antdnio, incluindo o
convento, igreja, pequena capela, tanque e muros azulejados. Disponivel em
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/.

Miguel Gorjao Henriques da CUNHA (s.d.), Por linhas direitas (2): a ascendéncia Correia da
Silva de Carvalho, dos Senhores do Prazo da Torre da Murta e do Morgado do Torrdo.
Disponivel em
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A30+Correia+d
a+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%
C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-
PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C
3%A30%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%
20e%20morreu%20em%20Lisb0a%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20J0s%C3%A9%2C%
20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false.

Francisco Contente DOMINGUES (2002), Navegag¢des Portuguesas — Arte de Navegar — D.
Antdnio de Ataide. Disponivel em http://cvc.instituto-camoes.pt/navegaport/al2.html.

Francisco Contente DOMINGUES & Inacio GUERREIRO (1988), A Vida a Bordo a Carreira da
India — (Século XVI). Disponivel em http://www.iict.pt/imagens/198.pdf.

Julio Carlos Viana FERREIRA (2009), E-Diciondrio de Termos Literdrios. Disponivel em
http://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/renascimento/.

Carlos FONTES (s.d.), Cristovdio Colombo, portugués ?  Disponivel em
http://colombo.do.sapo.pt/indexPTColomboPort01Leonor.html.

Fernando GAZONI (2006), A Poética de Aristoteles: traducdo e comentdrios. Disponivel em
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&g=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url
=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-
08012008-101252%2Fpublico%2FTESE FERNANDO MACIEL GAZONI.pdf&ei=H-
YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO hRGRk7PFK3UILPKFSg&bvm=bv.76802529,
d.d2s.

Fernando Maciel GAZONI (2006), A Poética de Aristdteles: traducGo e comentdrios.
Disponivel em  https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-
poetica-de-aristoteles/7.

GENEALL (s.d.). Disponivel em http://geneall.net/pt/.

GENEALL (s.d.). Disponivel em https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-
senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/.

GENEALL (s.d.). Disponivel em http://geneall.net/pt/nome/3487/d-ana-de-lima/.

333


http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
http://cvc.instituto-camoes.pt/navegaport/a12.html
http://www.iict.pt/imagens/198.pdf
http://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/renascimento/
http://colombo.do.sapo.pt/indexPTColomboPort01Leonor.html
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-poetica-de-aristoteles/7
https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-poetica-de-aristoteles/7
http://geneall.net/pt/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/
http://geneall.net/pt/nome/3487/d-ana-de-lima/

GENEALL (s.d.). Disponivel em http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-
ataide-1-conde-de-atouguia/.

Mario M. GONZALEZ (1999), Literatura e Diferen¢as na Espanha dos Austrias. Disponivel em
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-
ESPANHA1.pdf.

Stephen GREENBLATT (1991), 0 novo historicismo. Disponivel em
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/2323.

Castafieda HERNANDEZ & Maria del CARMEN (2011), «Literatura y Memoria» in_Hipertexto,
n.e 14.» Disponivel em
http://portal.utpa.edu/utpa _main/daa_home/coah _home/modern home/hipertexto home
/docs/Hiperl4Castaneda.pdf.

Karl KOHUT (2004), Literatura y memoria. Disponivel em
http://istmo.denison.edu/n09/articulos/literatura.html.

King’s College LONDON, (1567-1647). Disponivel em
http://www.kingscollections.org/catalogues/kclca/collection/a/10at10-1.

Gabriel Nocchi MACEDO (2017), Algumas notas sobre Aristoteles e a definigdo de poesia.
Disponivel em
http://www.academia.edu/1512409/A mem%C3%B3ria_que herd%C3%Almos dos grego
s da poesia_hist%C3%B3ria_e filosofia.

Pablo Antonio Iglesias MAGALHAES (2010), A Jornada dos Vassalos por D. Jerénimo de
Ataide em 1625. Disponivel em
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20D0S%20VA
SSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20
(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf.

Isabel MASCARENHAS (2009), E-Diciondrio de Termos Literarios. Disponivel em
http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/.

Adriano MOREIRA (1994), Tratado ede Tordesilhasde 7 de Junho de 1494. Disponivel em
http://comum.rcaap.pt/bitstream/123456789/1702/1/NeD70 AdrianoMoreira.pdf.

Emilia M. Rocha de OLIVEIRA (2000), A Arte Poética de Hordcio por Pedro José da Fonseca.
Disponivel em http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf.

OVID, (1931), Ovid, Fasti, VI. Disponivel em https://www.loebclassics.com/view/ovid-
fasti/1931/pb LCL253.319.xml.

José Pedro PAIVA (2002), Os bispos portugueses e a Inquisicdo Portuguesa (1536-1613).
Disponivel em
http://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/4407/1/LS S2 15 JosePPaiva.pdf.

334


http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/
http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/2323
http://portal.utpa.edu/utpa_main/daa_home/coah_home/modern_home/hipertexto_home/docs/Hiper14Castaneda.pdf
http://portal.utpa.edu/utpa_main/daa_home/coah_home/modern_home/hipertexto_home/docs/Hiper14Castaneda.pdf
http://istmo.denison.edu/n09/articulos/literatura.html
http://www.kingscollections.org/catalogues/kclca/collection/a/10at10-1
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/
http://comum.rcaap.pt/bitstream/123456789/1702/1/NeD70_AdrianoMoreira.pdf
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf
https://www.loebclassics.com/view/ovid-fasti/1931/pb_LCL253.319.xml
https://www.loebclassics.com/view/ovid-fasti/1931/pb_LCL253.319.xml
http://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/4407/1/LS_S2_15_JosePPaiva.pdf

José Pedro PAIVA (2006), Bishops and Politics: The Portuguese Episcopacy

During the Dynastic Crisis of 1580. Disponivel em
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese Brazilian Studies/ejph/html/issue8/htm
I/jpaiva_main.html.

Marcelino Menéndez y PELAYO (2012), Obras Completas (Tomo |): Historia de las Ideas

Estéticas en Espaiia. Disponivel em
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios
12.pdf.

J. G. PEREIRA (2011), Pernambuco no séc. XVII: Os desafios externos a soberania portuguesa.
Disponivel em
repositorio.ul.pt/bitstream/10451/6497/13/ulsd062897 td vol 1 2.pdf.

Maria Helena da Rocha PEREIRA (s.d.) Alguns aspectos do classicism de Antdnio Ferreira.
Disponivel em http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-
12/09 Rocha Pereira.pdf.

Sara PEZZINI (2017), Editar a Gdngora con isnstrumentos digitales : bases metodoldgias y
perspectivas tedricas para un hipertexto de la polémica gongorina. Disponivel em
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624 discurso-poetico/body-1.

Manuel Candido PIMENTEL (2004), D. Frei Amador Arraiz no IV Centendrio da edi¢Go
definitiva dos Didlogos. Disponivel em
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz
%20IP.pdf.

José Polo POLO (1991), Alfredo Carballo Picazo (1925-1976) y la lingiiistica espafiola: ensayo
de caracterizacion de un hispanista ilustrado. Disponivel em
http://biblioteca.universia.net/html bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-
1976-linguistica-espa%C3%B1lola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html.

Carlos Leite RIBEIRO (s.d.), Dia do Corpo de Fuzileiros - 18 de Abril - O Ter¢co da Armada da
Coroa de Portugal. Disponivel em http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm.

Manuel RIBEIRO (2003), Literatura e Legitimagdo. Disponivel em
http://www.ilcml.com/Var/Uploads/Publicacoes/Artigos/461cbe71de0d0.pdf.

Xavier RIU (2013), La place du vraisemblable dans la littérature grecque. Disponivel em
https://pallas.revues.org/377.

Manuel Augusto RODRIGUES (1981), Teologia e Humanismo — O Colégio da Costa de
Guimardes. Disponivel em
https://estudogeral.sib.uc.pt/bitstream/10316/14441/1/Teologia%20e%20humanismo.pdf.

Francisco Javier Garcia RODRIGUEZ (1993), Neo-Aristotelian Criticism in the U. S. A.:

335


https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue8/html/jpaiva_main.html
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue8/html/jpaiva_main.html
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz%20IP.pdf
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz%20IP.pdf
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-1976-linguistica-espa%C3%B1ola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-1976-linguistica-espa%C3%B1ola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html
http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm
http://www.ilcml.com/Var/Uploads/Publicacoes/Artigos/461cbe71de0d0.pdf
https://pallas.revues.org/377
https://estudogeral.sib.uc.pt/bitstream/10316/14441/1/Teologia%20e%20humanismo.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios

The Chicago School: Contribution to a Basic Bibliography. Disponivel em
http://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/6243/1/RAEI 06 18.pdf.

José Pellicer de Ossau SALAS y TOVAR (1641), La Fama Austriaca. Disponivel em
https://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource 1000126633
212.html.

Maria Luisa Portocarrero F. SILVA (1995), Problemas de Hermenéutica Prdtica. Disponivel em
http://www.uc.pt/fluc/dfci/publicacoes/problemas da hemeneutica pratica.

José Mattos e SILVA & Antdnio Mattos e SILVA (s.d.), Aspectos relevantes e curiosos da
chegada a Ibéria da primeira expedigdo maritima de Cristovdo Colon. Disponivel em
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-
RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-1B%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-
EXPEDI%C3%87%C3%830-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%830-COLON.pdf.

Gonzalo SOBEJANO (s.d.), Gracin y la prosa de ideas. Disponivel em
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html|/0231316c-
82b2-11df-acc7-002185ce6064 2.html.

Helena Costa TOIPA (2012), O perfil de historiador de Pedro Jodo Perpinhdo a luz de De Vita
et Moribus B. Elisabethae Lusitaniae Reginae. Disponivel em
http://www?2.dlc.ua.pt/classicos/12.%20HelenaToipa.pdf.

Jodo Romano TORRES (ed.) (2000-2012), «D. Antdnio de Ataide, 1.2 Conde da Castanheira»
in Portugal, Diciondrio Historico. Disponivel em
http://www.argnet.pt/dicionario/castanheiralc.html.

Bustos TOVAR (dir.) (2016). Actas del Cuarto Congreso de la Asociacion Internacional de
Hispanistas : celebrado en Salamanca, agosto de 1971 / publicadas bajo la direccion de
Eugenio de Busto Tovar. Disponivel em
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4j2f8.

Ronaldo VAINFAS (2009), Guerra declarada e paz fingida na Restaura¢do Portuguesa.
Disponivel em http://www.scielo.br./pdf/tem/v14n27/a07v1427.pdf.

Casa Museo Lope de VEGA (2017). Disponivel em http://casamuseolopedevega.org/es/lope-
y-su-obra/biografia.

Maria da Penha VILLELA-PETIT (2003), Platdo e a Poesia na Republica. Disponivel em
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=50100-512X2003000100005&script=sci_arttext.

Igreja Matriz da Castanheira do Ribatejo. Disponivel em
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bi
h=643&source=Inms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8 bVkuXRAhVJPxQKHaAzCbgQ AUIB
igBH#imgrc=bB73shjBTQ7PYM%3A. Acedido em Agosto de 2016.

336


http://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/6243/1/RAEI_06_18.pdf
http://www.uc.pt/fluc/dfci/publicacoes/problemas_da_hemeneutica_pratica
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/12.%20HelenaToipa.pdf
http://www.arqnet.pt/dicionario/castanheira1c.html
http://www.scielo.br./pdf/tem/v14n27/a07v1427.pdf
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-512X2003000100005&script=sci_arttext
https://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4j2f8
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bi

Nave central do Convento de Santo Antdnio da Castanheira, ladeada a esquerda pela capela
dos Ataide. Disponivel em
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela
+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=Inms&tbm=isch&sa=X&ved=0ah
UKEwirg7fXIOXRAhVMvxQKHS9zBEsQ AUIBigB#imgrc=JhGyf4QSZWFOHM%3A. Acedido em
Agosto de 2016.

Capelas laterais onde foi instalado o pantedo da familia dos descentes do 1.2 conde da
Castanheira. Disponivel em https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMF
SINfN1X9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%
25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhgkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%
252C &usg= t-DivOXyZVal-5zaA-
geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj961K3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjclKw&ei=YLgMWP24FYX5
UP6817gD. Acedido em Agosto de 2016.

Capela lateral do Convento de Santo Anténio da Castanheira. Disponivel em
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y FNM%253A%253B
MFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F201
3%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=0gKWQnNZ8y FNM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM
%252C &usg= Jvemk8RupiiS4bbE4NKFjQdzwAs%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQK
HX7eBTcQyjclKw&ei=YLgMWP24FYX5UP6817gD#imgrc=0gKWQnNZ8y FNM%3A.  Acedido
em Agosto de 2016.

Lisboa no tempo da Guerra da Restauracdo. Disponivel em
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-

a-infantaria/.

Lisboa no século XVII. http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-
parte.html. Acedido em Janeiro de 2018.

Vista de Lisboa, numa iluminura de inicios de século XVI, na Crdnica de D. Afonso Henriques
de Duarte Galvdo. Museu-Biblioteca Conde Castro Guimardes, Cascais. Disponivel em
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha imagem.asp?cod imagem=149.

Pagina da  Grammatica da Lingua Portuguesa de Jodo de Barros. Disponivel em
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html

337


https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149

338



O texto do presente trabalho ndo segue as regras do Acordo Ortografico de 1990, por
opgao expressa do autor.

339



340



	00_CAPA_Vol_1
	01_CAPA_Vol_1
	02_CORDEIRO_TESE - VOLUME I



