
 
 
 
 

 
artciencia.com ISSN 1646-3463  

 

 
 
 
 
 
 
 
 

ARTE POÉTICA DE ANTÓNIO DE ATAÍDE 
 

Volume I 
 
 

Adriano Milho Cordeiro 
 



 

 
artciencia.com ISSN 1646-3463 

i 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
artciencia.com 
 
ISSN: 1646-3463 
Secção: Tese 
 
 
Título: “A Arte Poética de António de Ataíde. Vol. 1” 
Autor: Adriano Milho Cordeiro 
 
© Direitos de publicação:  Adriano Milho Cordeiro | artciencia.com 
 
Dezembro de 2018 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 

Adriano Milho Cordeiro 

 

 

 

 

ARTE POÉTICA DE ANTÓNIO DE ATAÍDE 
Volume I 

 

 

 

 

 
Tese de Doutoramento em Estudos Clássicos, Ramo Poética e Hermenêutica, sob a orientação da Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho  

e do Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes, apresentada à Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. 

 

Março 2018 

U
N

IV
E

R
S

ID
A

D
E

 D
E

 C
O

IM
B

R
A

 
AR

TE
 P
OÉ

TI
CA

 D
E 
AN

TÓ
NI
O 

DE
 A
TA

ÍD
E 

VO
L.
 I 

Ad
ria

no
 M

ilh
o 

Co
rd
ei
ro
 



 

 

FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DE COIMBRA 
 

 

 

 

 

 

ARTE POÉTICA DE ANTÓNIO DE ATAÍDE  
 

Volume I 
 

 

Adriano Milho Cordeiro 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 
 
 

Ficha Técnica: 

 
Título: Arte Poética de António de Ataíde  
Autor: Adriano Milho Cordeiro 

Orientadora: Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho 

Co-Orientador: Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes 

Área Científica: Estudos Clássicos 

Especialidade: Poética e Hermenêutica 

Ano de Apresentação: 2018 



2 

 



3 

 

 

 

 

 

À memória de meu pai 

A minha mãe 

À minha esposa 

A minhas filhas 

Aos meus mestres 

Aos meus amigos 

 

 

 
 
 
 

 
 

 
 
 



4 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



5 

 

 

ÍNDICE 

 

 

5 

ÍNDICE DE IMAGENS 7 

EPÍGRAFE 9 

IN LIMINE 11 

RESUMO 16 

ABSTRACT 20 

NOTAS PREAMBULARES 24 

INITIALIA TESTIMONIA DE POETICA – DA POÉTICA E DA IMPORTÂNCIA 
HERMENÊUTICA 

 

36 

1. PRELÚDIOS - O FASCÍNIO DA POÉTICA E A RESSONÂNCIA E LEGITIMAÇÃO DA CRIAÇÃO LITERÁRIA 36 

2. Da Poética e da acuidade da exegese 45 

 

PARTE I - ANTÓNIO DE ATAÍDE, UMA BIOGRAFIA E UMA CULTURA 

 

 

55 

1. AS INSÍGNIAS E O PODER NA ÉPOCA DE D. ANTÓNIO DE ATAÍDE 57 

2. D. ANTÓNIO DE ATAÍDE: PERCURSOS DE UMA VIDA 84 

3. D. ANTÓNIO DE ATAÍDE: A PENA E AS LETRAS 96 

 

PARTE II – A TEORIZAÇÃO POÉTICA NO RENASCIMENTO: INFLUXOS EM D. 
ANTÓNIO DE ATAÍDE 

 

 

 

103 

1. Sentido e contexto de uma Poética à luz dos clássicos greco-latinos 104 

1.1. O labor dos comentaristas e a legitimação da Poética como disciplina 
independente 

112 

1.2. O estatuto do modelo poético e seu significado 115 

1.3. A crítica e o comentário – interpretação ou crítica de sentido 119 

1.4. Conexões entre a linguagem da Poética e a explanação verosímil da história 124 



6 

 

1.5. O cenário Retórico e a Hermenêutica Poética 129 

1.6. A redescoberta da Poética de Aristóteles: a Hermenêutica dos sentidos e dos 
significados 

138 

2. Preceptistas poéticas espanholas de 1580 a 1624: propósitos e polémicas 156 

3. Contributos portugueses do século XVI para a discussão de um cânone poético 168 

 

PARTE III – UMA REFLEXÃO SOBRE A POÉTICA DE ANTÓNIO DE ATAÍDE 

 

 

192 

1. DA POESIA E DA OBRA ‘LITERÁRIA’  EM GERAL 193 

2. DA ORIGEM E NOME DA TRAGÉDIA E SUA DEFINIÇÃO E PARTES 201 

3. DA COMÉDIA 223 

4. DO FUROR POÉTICO E DA IMITAÇÃO 228 

5. DA EPOPEIA E DO ORNAMENTO POÉTICO 247 

6. EM LOUVOR DA LÍNGUA PORTUGUESA 263 

7. DA IMPORTÂNCIA E VALOR DA METÁFORA E DAS OBRIGAÇÕES DO POETA 270 

8. DOS ESTILOS E DA MÉTRICA 286 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 295 

BIBLIOGRAFIA 303 

1. Fontes manuscritas 303 

2. Fontes Impressas 305 

3. Bibliografia em formato electrónico 330 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

ÍNDICE DE IMAGENS  

 

Capa, Figura 1 – D. António de Ataíde, (Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 
escreuer), (B. A., fl. 12). 
 
Pág. 56, Figura 2 – 5.º Conde da Castanheira, D. António de Ataíde, (BNL, E. 811). 
 
Pág. 60, Figura 3 – Convento de Santo António da Castanheira, [em linha]: 
(http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/). 
 
Pág. 60, Figura 4 – Igreja Matriz da Castanheira do Ribatejo, [em linha] : 
(https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&b
ih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQKHaAzCbgQ_AUI
BigB#imgrc=bB73shjBTQ7PYM%3A). 
 
Pág. 61, Figura 5 – Convento de Santo António da Castanheira - Fachada principal da igreja: 
registo superior da fachada, [em linha]: 
(http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442). 
 
Pág. 66, Figura 6 – Nave central do Convento de Santo António da Castanheira, ladeada à 
esquerda pela capela dos Ataíde, [em linha]: 
(https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pel
a+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ah
UKEwirq7fXlOXRAhVMvxQKHS9zBEsQ_AUIBigB#imgrc=JhGyf4QSZWF0HM%3A). 
 
Pág. 66, Figura 7 – Capelas laterais onde foi instalado o panteão da família dos descentes do 
1.º conde da Castanheira, [em linha]: (https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMF
SInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%
25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%
252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-
geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5
UP68l7gD). 
 
Pág. 84, Figura 8 – D. António de Ataíde, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 
escreuer), (B. A., fl. 41). 
 
Pág. 92, Figura 9 – Lisboa no tempo da Guerra da Restauração. Cf. [em linha]: 
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-
a-infantaria/. 
 
Pág. 96, Figura 10 – D. António de Ataíde, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 
escrever, (B. A., [fl. B]). 
 

http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/
http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQ
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa


8 

 

Pág. 102, Figura 11 – Capela lateral do Convento de Santo António da Castanheira, [em 
linha]: (https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
MFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F201
3%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM
%252C_&usg=__Jvcmk8RupiiS4bbE4NKFjQdzwAs%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQK
HX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD#imgrc=0gKWQnNZ8y_FNM%3A). 
 
Pág. 102, Figura 12 – D. Jorge de Ataíde, bispo de Viseu, (A.N. / T.T., [em linha]: 
(http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392). 
 
Pág. 124, Figura 13 – Figura da autoria de Andrea Alciato, escritor e jurisconsulto italiano, 
[em linha]: (http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018). 
 
Pág. 197, Figura 14 Últimos versos do poeta Lope de Vega [em linha]: 
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia. 
 
Pág. 256, Figura 15  – Lisboa no século XVII [em linha]: http://lisboa-e-o-
tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html. 
 
Pág. 267, Figura 16 – Página da Grammatica da Lingoagem Portuguesa da autoria de Fernão 
de Oliveira. Veja-se [em linha]: http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-
portuguesa.html.  
 
Pág. 267,  Figura 17 – Página da  Grammatica da Lingua Portuguesa de João de Barros. Vide 
[em linha]: http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html. 
 
Pág. 293, Figura 18 – Vista de Lisboa, numa iluminura de inícios de século XVI, na Crónica de 
D. Afonso Henriques de Duarte Galvão. Museu-Biblioteca Conde Castro Guimarães, Cascais. 
Cf. documento [em linha]: http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-
bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149. 
 
 

 

http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149


9 

 

EPÍGRAFE 
 

 

 

NASCEMOS, CRESCEMOS, FAZEMO-NOS ADULTOS e depois velhos. Não 

habitamos ao longo da vida um único corpo, e sim inúmeros, um diverso a cada instante. 

A essa corrente de corpos que uns aos outros se sucedem, e aos quais correspondem 

também diferentes pensamentos, diferentes maneiras de ser e de estar, poderíamos 

chamar universo – mas insistimos em chamar indivíduo. Grosso erro. 

 

José Eduardo Agualusa (2014), 
A Rainha Ginga – E de como os africanos inventaram o mundo. Lisboa, Quetzal, p. 245. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 



11 

 

IN LIMINE 
 
 
 
 

Segundo Marco Aurélio 
 

«Quem viu o presente viu todas as coisas: as que aconteceram no insondável passado  
e as que irão acontecer no porvir.» 

 

Marco Aurélio apud L. Borges 2012: 90. 
 

 

 

 

Decorria o Outono de 2003 quando, na Biblioteca da Ajuda, com vistas para o Tejo, 

numa clara manhã, tão habitual na cidade de Lisboa, contactei pela primeira vez com o 

manuscrito original de D. António de Ataíde intitulado Borrador de huma arte poética que 

se intentava escrever. Desse primeiro contacto com um documento que jazia por publicar 

há mais de quatro séculos, ficou-me a ideia de estudá-lo e divulgá-lo um dia.  

Entretanto muitas águas passaram nos rios Tejo, Zêzere, Mondego, Nabão, Almonda, 

Alviela, Sôr e tantos outros; com o suceder dos tempos, esse projecto que fervilhava no 

pensamento apenas em ideias, abraçaria de bom grado este, que agora apresento. Pela 

primeira vez, em mais de quatro séculos, o documento com a cota BA. 46-VIII-37, existente 

na magnificente Biblioteca do Palácio da Ajuda, é estudado na íntegra. 

A muitos tenho que agradecer: o saber, o convívio, a paciência, a bondade. De muitos 

guardarei para sempre uma grata lembrança nas minhas ilhas do pensamento. Todavia, 

agraciar alguém é sempre um sentimento parco. Agradecer a muitas pessoas torna-se, não 

raras vezes, lida impossível. Não que seja difícil expressar o reconhecimento merecido. 

Custa, isso sim, gratular e, ainda assim, ser-se afrontado por uma tremenda percepção de 

dívida. Porém, igualmente de perene gratidão. Agraciar a todos é difícil. 

Aos meus pais — Patri Matrique Optimis —, sempre presentes, agradeço a 

compreensão, o estímulo, o interesse pela investigação que fui levando a cabo, o apoio 

prestado e os incentivos na prossecução dos objectivos e dos caminhos de provação que 

escolhi. 



12 

 

À minha esposa Maria Leonor Santos de Carvalho Cordeiro pela serenidade que me 

oferta e pela lucidez que em mim cria… jamais posso olvidar os seus conselhos argutos e as 

suas palavras sapienciais! Porque sendo nada, tudo somos e nada... 

À Liliana Margarida, à Ana Rita e agora à Helena Leonor e também à Sara, a porvir, 

minhas filhas, que aceitaram com abnegação, paciência e sacrifício de tantos anos as minhas 

interrogações!…  

À Maria Natália de Jesus Santos Jacob e à Inês de Carvalho Vaz Latas pela 

compreensão que apresentaram em tantas ocasiões.  

Ao Dr. José Barata António e à Dra. Maria de Deus Pinheiro ilustres em generosidade 

e erudição e que, no início da minha caminhada pelas Belas Letras e pelas Humanidades, me 

ajudaram a desbravar percursos. Ao Dr. Borges Simão e ao Dr. Manuel Dias, insignes 

helenistas e latinistas, nobres homens que sempre privilegiaram o altruísmo e me 

estimularam para o estudo e reflexão sobre a Cultura e a Literatura quer dos grandes 

pensadores universais, quer dos autores da Antiguidade greco-latina, quer dos criadores 

lusos. À Dra. Catarina Vital pelo tempo dispendido e pelo saber e precioso auxílio prestado. 

A todos os que, não obstante, as velas dos moinhos e as sombras tartáricas de Kera 

anunciadas por aves fronésicas que tolhiam presuntivas quimeras de arrimo… e a tantos 

outros que fizeram parte desses areópagos de enevoamentos madraços que vedavam a 

dinâmica de criação da res… 

Com grato prazer recordo também os amigos em geral, bem como todos os 

professores, bibliotecários nacionais e estrangeiros, funcionários, colegas e amigos que, ao 

longo da minha vida, me deram o seu auxílio e me coadjuvaram a dar realidade a outros 

trabalhos que também neste confluem. 

Destaco ainda o Dr. Serafim Cóias, o Dr. Francisco José Correia e o Dr. Pedro Pinto 

pelos conselhos dados em relação à leitura de certas partes dos manuscritos. Em especial, ao 

Doutorando Luís Pinheiro, Investigador da Faculdade de Letras de Lisboa, insigne paleógrafo, 

homem de vasta e erudita Cultura, pela disponibilidade sempre amiga, pelas muitas doutas e 

sábias achegas no plano da paleografia, pelos úteis conselhos que jamais poderei olvidar.  

Ao Sam Abercromby, ao Dr. António Prudêncio e ao arquitecto Acácio Luz, pela 

permanentemente disponibilidade, singular arte, ajuda e simpatia. Às Dr.as Carolina Crispim 

e Luísa Cotrim, pelos preciosos auxílios em matérias bibliográficas. Ao Professor Doutor 

Alexandre Miguel Pereira Figueiredo, pelos perseverantes incentivos, pelo tempo 



13 

 

dispensado como amigo, pelos conselhos atentos e por tudo o que as máximas não 

expressam, fico-lhe perpetuamente grato. Ao Senhor Professor Doutor Martinho Vicente 

Rodrigues, pelas palavras sempre sábias, por todos os auxílios, pelo ânimo e pelos alvitres 

amigos, sempre tão necessários. 

Ao Senhor Professor Doutor Delfim Leão por todo o apoio, coragem que sempre me 

deu. Pela determinação que em mim incutiu, pela sua cauta sugestão de me inscrever no 

Curso de Doutoramento em Poética e Hermenêutica, atitude que finalmente lança agora 

estes parcos frutos. 

Ao Senhor Professor Doutor José Ribeiro Ferreira pela sua ajuda e compreensão em 

difíceis momentos da minha vida profissional. À Senhora Professora Doutora Maria de 

Fátima Sousa e Silva pelo ânimo, pelo contacto generoso que me permitiu usufruir in loco 

respirar as brisas apolíneas e também ‘dionisíacas’ da Grécia, mátria das Musas e da Arte do 

Ocidente, Musas também elas inspiradoras deste trabalho. Ao saudoso, imenso e 

erudítissimo Homem de Letras e Cultura, Senhor Professor Doutor Aníbal Pinto de Castro, o 

primeiro de todos a falar-me sobre a obra Borrador de huma arte poética que se intentava 

escrever e a rogar-me, em sua casa, na formosa vila de Cernache, que lesse e transcrevesse 

esse magnífico documento manuscrito de D. António de Ataíde. Jamais o poderei esquecer! 

Ao Senhor Professor Doutor Francisco Oliveira agradeço os conselhos, o apoio, a 

sempre oportuna atenção e as palavras amigas. Agradeço às Senhoras Professoras Ana Paula 

Arnaut e Maria Luísa Portocarrero, aos Senhores Professores José Luís Brandão e Carlos 

Ascenso André os comentários sábios, a forma como conduziram os seminários do ano 

curricular do Doutoramento em Estudos Clássicos especialidade Poética e Hermenêutica que, 

com os seus ensinamentos, contribuíram para que esta caminhada fosse possível. 

 

E, porque os últimos são sempre os primeiros, uma palavra de reconhecimento e 

gratidão à Senhora Professora Doutora Maria do Céu Zambujo Fialho, bem como ao Senhor 

Professor Doutor José Augusto Cardoso Bernardes pelo pronto apadrinhamento, sem 

reservas ou condições, do projecto de investigação que me propus desenvolver, sempre 

prontos a resolver intrincadas burocracias, sempre disponíveis quando lhe roguei ajuda. Mas 

também pelas referências bibliográficas indicadas, pela atenção e sempre disponibilidade 

para me aconselhar e auxiliar em todos estes anos de caminhada, pelo empenho 

emprestado à orientação da minha dissertação, pela leitura crítica e atenta do trabalho que 



14 

 

lhes fui apresentando. Por tudo. Não fora a companhia da sua experiência e bem longe eu 

estaria do, ainda assim, modesto ponto onde ora chego. Jamais os poderia olvidar. 

 

A todos, o meu eterno e grato reconhecimento! 

 

Abrantes, 13 de Novembro de 2017. 

 

Adriano Milho Cordeiro



15 

 



16 

 

RESUMO 

 

 
 
 

«uma obra de arte, forma acabada e fechada na sua perfeição de organismo perfeitamente calibrado, é 
igualmente aberta, com possibilidade de ser interpretada de mil modos diferentes sem que a sua irreproduzível 

singularidade seja por isso alterada. Cada fruição é assim uma interpretação e uma execução, pois que em cada 
fruição a obra revive numa perspectiva original.» 

 
Umberto Eco 1989: 68. 

 

 

«Os livros não são feitos para se crer neles, mas para serem submetidos a investigação. 
Diante de um livro não devemos perguntar-nos que coisa diz,  

mas que coisa quer dizer.» 
 

Umberto Eco 1984: 229. 

 

 

O presente estudo aborda pela primeira vez e de uma forma integral a obra 

manuscrita em vernáculo, intitulada Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 

escrever da autoria de D. António de Ataíde, 5.º conde da Castanheira e 1.º conde de Castro 

D’Aire. Pela primeira vez é lida, revista, se transcreve e se comenta. Trata-se de um 

documento manuscrito e o seu carácter crítico-literário permite-nos afirmar que foi uma das 

primeiras obras do género a ser escritas no contexto ibérico. A sua observação é de 

importância capital para a análise da teoria literária, em geral, e para o estudo e 

compreensão das obras de alguns autores lusos dos séculos XVI e XVII, em particular.  

 

Apesar do cerne deste trabalho se ocupar particularmente da transcrição e 

comentário de um Borrador de huma arte poetica, não poderíamos deixar de estar atentos, 

numa espécie de antecomeço, à importância que as reflexões de índole hermenêutica nos 

podem trazer para melhor nos situarmos na compreensão dos textos literários e artísticos.  

 

No I Volume da presente Tese de Doutoramento, depois de um conjunto de notas 

preambulares sobre a importância interpretativa que o Homem com as suas obras deve 

ocupar na sociedade hodierna, respeitando os tempos e os espaços do passado, no sentido 

de assim melhor compreendermos os fenómenos actuais, tornou-se óbvio efectivar na I 



17 

 

Parte uma reflexão acerca da vida e da cultura do 1.º conde de Castro D’Aire. Ou seja, para 

compreendermos melhor a acuidade do Borrador de huma arte poetica de D. António de 

Ataíde tivemos que situar o autor na sua época. Essa tarefa tornou-se possível a partir da 

leitura e transcrição de inúmeros documentos, sobretudo manuscritos com carácter 

biográfico. A sua interpretação permitiu perceber a vida multifacetada de D. António de 

Ataíde. Aliás, sem a observação desses testemunhos esta obra teria ficado coarctada. 

 

 

A partir dos finais do século XV e, sobretudo após a redescoberta e a difusão da 

Poética de Aristóteles no primeiro quartel do século XVI, até cerca de meados da centúria de 

XVII, os trabalhos e investigações sobre teoria literária nunca mais deixaram de se 

desenvolver e aprofundar, assumindo-se como instância de estímulo e regulação da escrita 

poética.  

 Toda a II Parte deste trabalho discorre sobre a teorização poética no Renascimento e 

seus plausíveis influxos em D. António de Ataíde. Os propósitos insertos no Borrador de D. 

António de Ataíde não surgiram do nada; eles inserem-se numa profícua tradição que 

remonta à Antiguidade greco-latina, tendo também em linha de conta as preceptivas 

literárias e o comentário de textos efectuados pelos grandes escoliastas do século XVI que 

determinavam o modo a seguir pelos criadores de arte literária.  

 

Na III Parte desta tese apresentamos de forma sucinta – porque as normas estatuídas 

assim o obrigam – um comentário, onde destacamos as ideias principais de D. António de 

Ataíde sobre preceitos poéticos. A erudição do 5.º conde da Castanheira, o vasto conjunto 

de criadores que referencia para fundamentar as suas ideias – como se pode verificar no 

índice onomástico que figura no final deste trabalho –, as inúmeras citações que apresenta 

quer de coevos quer de autores antigos, deixam-nos pistas para futuros trabalhos. 

 

Nas considerações finais deste trabalho verificámos que o exame e divulgação da 

teoria Poética de D. António de Ataíde é de extrema importância, porquanto e apesar de se 

tratar de um texto manuscrito, cujo jaez se aproxima do ‘comentário’, o seu estudo e 

publicação são extremamente importantes para a percepção da nossa História Literária da 

Época Clássica, para além de serem uma súmula notável sobre a teoria Poética do seu tempo 



18 

 

e porquanto trata dos clássicos, antigos e modernos, de todos os tempos. Pena é que um 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever não tivesse passado disso mesmo, 

ainda que se trate de um texto manuscrito excepcional pelo valor que ele próprio contém, 

como desde já se pode inferir.  

 

No II volume, apresentamos a leitura e transcrição do manuscrito Borrador de huma 

arte poetica que se intenta/ua escreuer /, a partir Cód. 46-VIII-37, da Biblioteca da Ajuda, 

acompanhadas de um aparato crítico, seguidas de um conjunto de anotações genéricas e de 

um índice onomástico.  

 

Palavras-chave: Aristóteles; arte; classicismo; Camões; comédia; epopeia; literatura; 

Lusíadas; maneirismo; Platão; poética; teatro; tragédia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

ABSTRACT 

 

«uma obra de arte, forma acabada e fechada na sua perfeição de organismo perfeitamente calibrado, é 
igualmente aberta, com possibilidade de ser interpretada de mil modos diferentes sem que a sua irreproduzível 

singularidade seja por isso alterada. Cada fruição é assim uma interpretação e uma execução, pois que em cada 
fruição a obra revive numa perspectiva original.» 

Umberto Eco 1989: 68. 

 
“Os livros não são feitos para se crer neles, mas para serem submetidos a investigação. 

Diante de um livro não devemos perguntar-nos que coisa diz,  
mas que coisa quer dizer.» 

 Umberto Eco 1984: 229. 

 

The present study approaches for the first time and in a complete way the vernacular 

manuscript entitled Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever by D. António 

de Ataíde, 5th Count of Castanheira and 1st Count of Castro Daire. For the first time it has 

been read, revised, transcribed and commented on. It’s a manuscript with a critical and 

literary nature which allows us to claim that it was one of the first works of its kind to be 

written in the Iberian context. Its observation is of vital importance for the analysis of the 

literary theory in general and for the study and understanding of the works of some 

Portuguese authors especially of the 16th and 17th centuries. 

 

Despite the main point of this work in dealing particularly with the transcription and 

comment on the Borrador de huma arte poética, we can not help but be aware with this 

kind of opening, of the importance that the hermeneutical considerations can bring to us in 

order to better understand the literary and artistic texts of the period.  

 

In the First Volume of the present doctoral thesis, after several opening remarks 

about the explanatory importance that mankind’s works should occupy in present day 



21 

 

society, respecting past time and space, in order to better understand the present 

phenomena. It becomes obvious, in the First Part, the need to reflect upon the life and 

culture of the 1st Count of Castro Daire. That is, to better understand the accuracy of 

Borrador de huma arte poetica by D. António de Ataíde we have to situate the author in his 

time. This is made possible thanks to the reading and transcription of numerous documents, 

especially manuscripts of a biographical nature. Their interpretation allow us to recognize 

the multifaceted life of D. António de Ataíde. Indeed, without the observation of these 

records this work would have been extremely limited. 

 

Since the late 15th century and, especially after the rediscovery and the diffusion of 

Aristotle's Poetics in the first quarter of the 16th century, until the mid-17th century, the 

work and research on literary theory never ceased to develop and deepen. 

The Second Part of this work is about poetic theory in the Renaissance and its 

plausible influences on D. António de Ataíde. The purposes included in the Borrador by D. 

António de Ataíde didn’t come out of nowhere; they are part of a fruitful tradition that dates 

back to the Greco-Latin texts, also taking into account the literary precepts and 

commentaries of the texts made by the great scholars of the 16th century that determined 

the way to be followed by literary art creators. 

 

In the Third Part of this thesis we briefly present – because the established rules 

require it - a review, where we highlight the main ideas of D. António de Ataíde on poetic 

precepts. The erudition of the 5th Count of Castanheira, the wide range of creators that he 

references to support his ideas – as can be seen in the name index appearing at the end of 

this work - the many quotes that feature either coeval or ancient authors, give us clues for 

future works. 

 



22 

 

In the final considerations of this work we found that the examination and 

investigation of D. António de Ataíde’s poetic theory is of the utmost importance because, 

although it’s a manuscript, very similar to a ´commentary`, its study and publication are 

extremely important to the perception of our Literary History of the classical period, in 

addition to being a remarkable summary of the Poetics theory of his time and considering 

that it’s about the classics, ancient and modern, unfortunately, the Borrador de huma arte 

poetica que se intenta/ua escrever hasn’t become anything more than that, even though it’s 

an exceptional manuscript by itself. Its value to us now can easily be inferred. 

In the Second Volume, we present the reading and transcription of the Borrador de 

huma arte poetica que se intenta/ua escrever from the Codice 46-VIII-37, of the Ajuda 

Library, accompanied by a critical apparatus, followed by a set of generic notes and a name 

index.  

 

Key-words: Aristotle; art; classicism; Camões; comedy; epic poem; literature; 

Lusíadas; mannerism; Plato; poetics; theatre; tragedy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 

 

NOTAS PREAMBULARES 

 

 
 
 

«Falaremos da Arte Poética em si e das suas espécies, do efeito 
que cada uma destas tem; de como se devem estruturar os enredos,  

se se pretender que a composição poética seja bela;   
 ainda da natureza e do número das suas partes. E falaremos  

 igualmente de tudo o mais que diga respeito a este estudo,  
abordando, naturalmente, em primeiro lugar, os princípios básicos.» 

 
Ana Maria Valente 2004: 37. 

 
 

 

A ideia de escrever uma tese que abordasse de certa forma a evolução em Portugal 

sobre a Poética na centúria de Quinhentos, onde se incluíssem também os primeiros anos do 

século de Seiscentos, conheceu a sua expressão concreta a partir de um conjunto de estudos 

e de comunicações por nós realizados sobre a comédia clássica na Renascença portuguesa, 

na primeira década deste novo milénio. A perspectiva comparativista e a realidade 

hermenêutica fizeram-nos nessora atentar que não podíamos de forma alguma contornar ou 

pôr de lado um texto manuscrito que se nos afigurava de certa forma primígeno e essencial 

para a compreensão do fenómeno da teorização poética lusa daquela época: Borrador de 

huma arte poetica que se intenta/ua escrever de D. António de Ataíde1.  

Os principais motivos da presente investigação desenvolveram-se, então, no sentido 

de ler, transcrever, publicar na íntegra e pela primeira vez a obra manuscrita supra referida2, 

                                                 
1 No Dicionário do Português Atual – A – F da autoria de Houaiss et al.  (2011): 386, define-se BORRADOR da seguinte 
forma: «[…] o que serve para apontamentos ou rascunho (caderno, bloco etc.) […] ou o que serve de rascunho do diário 
(livro, caderno, colecção de fichas etc.); borrão, memorial.» 
 

2 Os apontamentos reunidos nesse manuscrito existente na Biblioteca da Ajuda – cód. 46-VIII-37 – devem datar dos últimos 
anos do século XVI ou primeiros do seguinte, visto que, na fl. 48, há uma nota da mão de qualquer oficial da casa do autor 
que declara ter feito entregas de dinheiro em 28-X-1601. D. António de Ataíde foi o 1.º conde de Castro D’Aire e 5.º Conde 
da Castanheira. Nasceu entre 1564 e 1567 e faleceu a 14-XII-1647. Cf. A. Braamcamp Freire 1973: 104-105 e Aníbal Pinto de 
Castro, 1984 3: 28. B. Machado, 1965: 212-213, afirma a propósito do seu falecimento e túmulo: «com sentimento igual ao 
commum applauso com que vivera, morreo em Lisboa a 14. de Dezembro de 1647. quando excedia a larga idade de 80 
annos. Está sepultado na Capella mór dos Religiosos Franciscanos da Provincia de Portugal, jázigo seu, e de seus Herdeiros, 
como escreve o Padre Fr. Manoel da Esperança Hist. Seraf. da Prov. de Portug. Part. I. liv. 2. cap. 22. N. 3.» 



25 

 

do 1.º conde de Castro D’Aire3, procurando deste modo contribuir para a sua divulgação e 

estudo e, ao mesmo tempo, relacioná-lo com outros trabalhos coevos, peninsulares e 

europeus da mesma índole. Foi também possível analisar e comentar os influxos das teorias 

literárias das Poéticas greco-latinas e renascentistas na obra do 5.º conde da Castanheira e 

atentar como este autor português estava em linha com os preceitos e o modus vivendi em 

voga na sua época.  

A atenção escassa de que o Borrador tem sido objecto prende-se com o facto de se 

tratar de um livro de apontamentos truncado, de dificílima leitura, que, supõe-se, haveria de 

ser passado a limpo e mais tarde impresso e do qual só existe uma cópia na Biblioteca 

Nacional da Ajuda, comedidamente aludida ao longo dos tempos pelos estudiosos das 

matérias relacionadas com a teoria poética. A sua difusão e análise é, assim, de extrema 

importância e pertinência, pois, até hoje, apenas foram editadas e comentadas pelo 

estudioso Aníbal Pinto de Castro algumas linhas dos fls. 15, 39v. e 17 do Borrador de huma 

arte poética4.  

As repercussões de um estudo deste tipo permitem trilhar novos percursos de índole 

interpretativa e comparativista sobre a reflexão poética e os estudos literários desenvolvidos 

em Portugal, durante o século XVI5 e os primórdios da centúria Seiscentista.  

A presente Tese de Doutoramento deriva, por conseguinte, dessa conjugação de 

factores e nele conflui o resultado de uma série de estudos por nós desenvolvidos, 

essencialmente ao longo dos últimos anos. As reflexões que agora se apresentam foram 

sujeitas, ab initio, a um profundo processo de leitura e transcrição de documentos, com o 

intuito de harmonizar o conjunto e de garantir uma abordagem correcta, integrada e 

orgânica dos diferentes temas aportados em dois volumes. Desse trabalho resulta, no 

primeiro volume, um conjunto de três partes articuladas entre si, cujas linhas se resumem 

de seguida. 

                                                 
3 Foram condes de Castro D’Aire respectivamente: D. António de Ataíde, 1.º conde de Castro D’Aire; herdou depois a casa 
de Castanheira por morte do sobrinho, 4.º conde de Castanheira, D. João de Ataide, morto em 14 de setembro de 1637. 
Veio, portanto, a ser 5.º conde da Castanheira. D. Jerónimo de Ataíde, filho de D. António de Ataíde, casou com D. Helena 
de Castro e foi o 2.º conde de Castro D’Aire e 6.º conde da Castanheira; morreu em 1669. Por sua morte a representação da 
Casa da Castanheira recaiu na casa do conde de Cascais. D. Jorge de Ataíde, filho do precedente, foi 3.º conde de Castro 
D’Aire e último senhor a quem foi concedido este título. 
 

4 Sobre este assunto veja-se Aníbal Pinto de Castro, (1984) pp. 28-29. Na página 28 da separata apresentam-se seis linhas 
do fol. 15; na 29, três linhas do fol. 39v.; na página 31, três linhas do fol. 18. Na História Crítica da Literatura Portuguesa, 
Maneirismo e Barroco, vol. III, dir. de Carlos Reis, Lisboa, Editorial Verbo, 2001, pp. 83-84 é publicado o fol. 17. 
 

5 Como afirmou Américo da Costa Ramalho 1999: 157, «[…] o Humanismo português, no Século de Ouro de Portugal, 
colocou o nosso país a par dos mais cultos e avançados da Europa.» 



26 

 

Assim, já o mencionámos, a primeira e segunda partes visam observar e apresentar o 

reduto nuclear das questões centrais que nos acompanharam neste labor: não só a biografia 

e cultura de D. António de Ataíde, mas também as Poéticas Italianas, Espanholas e 

Portuguesas dos séculos XVI-XVII. Ambas almejam abrir caminho a uma terceira parte que 

consiste numa reflexão que se pretende profunda sobre um Borrador de huma arte poetica 

que se intenta/ua escrever.   

Na realidade, qualquer comentário interpretativo está sempre ligado a um acto de 

leitura e este «deve evidentemente levar em conta todos estes elementos, embora seja 

improvável que um leitor individual possa dominá-los a todos6.» Logo, todo o acto de leitura 

é uma difícil transação entre a competência do leitor (o conhecimento do mundo do leitor7) 

e a espécie de competência que um dado texto postula a fim de ser lido. Assim sendo, 

procurámos explanar e reflectir sobre o movimento das Poéticas do Cinquecento e os seus 

principais cultores, para melhor compreendermos a obra em estudo. Só a partir de uma 

reflexão laboriosa acerca do que foi esse imenso caudal de comentários publicados e 

relativos a matérias de construção poética, se pode compreender melhor o conteúdo inserto 

na terceira parte deste trabalho. Esta visão sobre a arte e o passado embebido na sua época 

e lugar, apesar de distantes, leva-nos a entender melhor a nossa própria experiência 

estética. Ao ingressarmos noutro universo conceptual nunca somos capazes de nos 

abstrairmos dos nossos anseios, medos, dúvidas e sonhos historicamente condicionados 

pelo hodierno e pela erosão dos tempos. Quando nos cruzamos com um texto significativo 

vindo do passado e que nos impressiona intensamente, sentimo-nos expelidos do mundo 

em que vivemos, mas também a ele devolvidos com força redobrada. O mesmo deve ter 

acontecido aos autores e leitores do passado8. 

Só perceberemos o alcance total das teorias poéticas, quer as contemporâneas de D. 

António de Ataíde, quer as actuais, se atentarmos no fascínio das poéticas primígenas e a 

ressonância e legitimação da criação literária que elas instigaram ao longo dos milénios. 

Escrever é uma contrapartida do acto de ler e, assim sendo, a dialética de evento e 

significação, «tão essencial à estrutura do discurso, gera uma dialética correlativa na leitura 

                                                 
6 Cf. Umberto Eco 1993: 64. 
 

7 Atente-se em Edmund Husserl 2016: 51 e ss.  
 

8 Veja-se Umberto Eco (1993), op. cit., p. 64. 



27 

 

entre a compreensão e a explicação9.» A bibliografia sobre a teoria poética é imensa e não 

se remete apenas a uma situação10. Para além de tudo, tivemos a preocupação de observar 

a cultura como um texto que amplifica de modo copioso a disponibilidade de objectos 

escritos para serem lidos e interpretados há muito de forma intensa11. O homem difunde 

através da linguagem os diversos aspectos da sua vida – aquilo que honra, aquilo que ama, 

as condutas sociais, a reflexão abstracta; mesmo a feição das suas sensibilidades é conforme 

com a linguagem. Ao analisarmos os documentos com o fim de alcançar a episteme de uma 

época própria, de certa forma imparciais quanto aos feitos históricos, mas percepcionando 

as actuações dos diferentes estratos socio-culturais, no fundo desejamos entender melhor a 

sensibilidade humana nos seus múltiplos semblantes. Tivemos, então, o cuidado de efectuar 

um conjunto de análises preliminares, pois todo o texto sobre teoria poética pertence a um 

autor e de certa forma também ao grupo das obras de vários criativos onde se inspirou, ou 

seja, ao conjunto dos conceitos e da literatura da qual provêm determinados preceitos12. 

Na verdade, se queremos apreender uma obra na sua autenticidade, é necessário 

vê-la como a manifestação de um acto criador num momento específico e recolocá-la – 

tanto quanto é possível – na totalidade do contexto espiritual do autor, tendo em conta as 

estruturas literárias que o antecederam bem como as que o precederam. Ou seja, as 

Poéticas que regularam o campo literário ao longo dos tempos envolvem uma dimensão 

cultural, decorrente da importância que têm tido para a formação de uma consciência 

artística na própria comunidade onde se inserem.  

                                                 
9 Vide Paul Ricoeur ²2013: 101-102. 
 

10 Cf. Francisco Javier García Rodríguez (1993). 
 

11 Veja-se Paul Ricoeur (2013), op. cit., pp. 112-115. 
 

12 Para Maria Naves 2088: 36 «la literatura, como objeto de estúdio, presenta algunos rasgos que la investigación deve 
tener en cuenta: es un produto humano (cultura); es la objectivación de una actividad creativa (poiesis); está situado en la 
historia (evoluciona); es un hecho individual y social (se relaciona com el hombre y com la sociedad); tiene intencionalidade 
artística (desinteressado) y utiliza como forma de expressión el lenguage (arte verbal); es doblemente significante: a) en su 
matéria de expressión, el linguaje y b) en los signos literários que le dan unidade n una nueva dimensión. Este es el objeto 
de estúdio y estos son sus caracteres. […]  
La actividad teorética que analiza el objeto literatura pretende un conocimiento sobre él; posteriormente la crítica del 
conocimiento pretende analizar si ese conocimiento adquirido es intuitivo, técnico, científico, filosófico o de otra 
naturaleza. Y aquí se produce una convergencia de dos niveles: de una parte, el objecto literatura y de otra parte el método 
que permite un conocimiento. La aplicación del método científico a la literatura se ha hecho históricamente en las poéticas, 
sin plantearse la necesidad de justificarlo. La justificación de tal conocimiento es la finalidad de la epistemología literaria. 
La epistemología literaria es una actividad crítica cuyo objeto no es directamente la literatura sino la ciencia de la literatura, 
y cuyo fin es conocer las posibilidades del conocimiento científico sobre el objeto literatura; además de este componente 
crítico especulativo, la epistemología tiene un componente axiológico en cuanto valora la investigación en sus fines y lo 
califica como ciencia, técnica, historia, filosofía, etc.» 
 



28 

 

Em toda a teorização poética manifesta-se também uma dimensão estética que deve 

ser encarada como fenómeno da linguagem, nomeadamente da linguagem literária13. Os 

estudos literários de hoje resultam de uma longa tradição que se conecta com as Poéticas 

formuladas ao longo de mais de dois milénios, facto que não pode ser, de forma alguma, 

escamoteado. Por isso, na primeira parte desta tese damos igualmente conta da relevância 

da consciência histórica como uma prerrogativa do homem moderno; temos absoluta 

consciência da historicidade que marcou o Homem do Cinquecento e de Seiscentos e que 

continua a balizar o nosso presente, bem como a contingência de todas as opiniões. Ao 

longo do trabalho tentamos explicar que trazer à luz uma Arte Poética com mais de 

quatrocentos anos suscita em nós um enorme fascínio. A hermenêutica de uma obra deste 

tipo lança-nos para uma tentativa de compreensão da evolução da arte, circunstância que 

nos reporta para uma intercessão reflexiva e interpretativa entre o presente e o passado. 

Remete-nos igualmente para um conjunto de materiais escritos e para uma série de 

perspectivas nas quais o passado se apresenta e se dirige a nós. Na literatura é possível 

examinar uma dimensão sincrónica, mas também diacrónica, que testemunham o devir da 

História e do Homem e os incidentes de percurso que balizam esse devir. 

Ao estudar a personalidade e obra de D. António de Ataíde, o investigador pode 

contar essencialmente com dois tipos de material: as notícias que dele fornecem outras 

autoridades e os salvados da actividade artística e científica do homem político e de letras 

que foi, bem como do militar empenhado na defesa dos interesses de Portugal e de 

Espanha. Na verdade, estas fontes de informação acabam por estar intimamente ligadas 

entre si. Se, por um lado, ficamos a dever a transmissão do que resta da sua obra artística, 

política e militar ao que escreveu pelo seu próprio punho e ainda aos poucos autores que a 

ele se referem, por outro, esses manuscritos – alguns fragmentários – revelam-se 

fundamentais para a correcta reconstituição da realidade luso-espanhola na viragem do séc. 

XVI para o XVII. Ora esta percepção revela-se tão importante quanto complexa, na medida 

em que as primeiras referências impressas concretas e relativas ao grande escritor e 

estadista luso são escassas e ocorrem numa época posterior àquela em que viveu. Acresce a 

esta limitação, o facto de D. António de Ataíde ter sido votado a um processo de 

                                                 
13 Vide Carlos Reis 1995: 23-24. 
 



29 

 

esquecimento, o que condiciona a leitura objectiva dos juízos facultados pelos testimonia14. 

Portanto, apesar da abundante informação manuscrita directa sobre a vida do 1.º conde de 

Castro D’Aire, existente em algumas das mais importantes bibliotecas e arquivos 

portugueses e espanhóis, informes ainda por publicar, a clara e pouca abundância de textos 

impressos sobre a sua vida e obra leva a que o estudioso tenha de enfrentar a contingência 

dos dados não possuírem todos a mesma validade. E se não estiver bem consciente deste 

factor, poderá, com facilidade, ser induzido em erro e comprometer todo o trabalho de 

investigação. 

Borrador de huma arte poetica apresenta-se perante o leitor como uma reflexão 

acerca da Poética, como uma espécie de continuador da teoria literária dos finais do 

Cinquecento, no entanto, já Maneirista em termos de ideário e que os homens de letras 

deveriam observar. O estudo da obra de D. António de Ataíde permitiu descortinar alusões 

feitas a toda uma panóplia de autores e trabalhos que antes se haviam pronunciado acerca 

de preceitos poéticos e artísticos; a partir da análise realizada percebemos, ainda, as linhas 

de reflexão e as preceptivas poéticas do 5.º conde da Castanheira. Além disso, a investigação 

que apresentamos permite-nos asseverar que as obras-primas de arte serão sempre 

relevantes, mas podem de novo ser comparadas ou reinterpretadas a partir do estudo de 

textos há muito escritos e que, agora redescobertos, permitem aos apreciadores fazer 

outras exegeses comparativas. Na verdade, o olvidado Borrador apresenta-se-nos como um 

novo testemunho, como se fosse uma espécie de ‘palimpsesto’, que depois de visível e 

assimilado, nos obriga a meditar e a correlacionar textos antigos e coevos15.  

A elaboração de uma Poética tem na tradição ocidental mais de dois milénios e meio, 

remontando ao texto de Aristóteles denominado por Poética; já o pronunciámos 

anteriormente16. Esse documento iniciador e fundacional está na base de toda a teoria 

literária europeia, americana e latino-americana; é a partir dele que compreendemos todos 

os fundamentos e requisitos interpretativos, desenvolvidos ao longo dos tempos. Ao 

efectuarmos, no começo desta tese, uma reflexão acerca dos Initialia Testimonia De Poetica 

                                                 
14 Cf. George Steiner ²2012: 7 e ss.  
 

15 Veja-se Jorge Luis Borges 2014: 7-8. 
  

16 A este respeito Mário de Carvalho 2014: 55 afirma o seguinte: «Aristóteles ficaria decerto atónito se pudesse voltar ao 
mundo e descobrisse como tem sido apreendido o seu pensamento e quais os aproveitamentos que dele são feitos. Mas 
talvez se sentisse orgulhoso (ele que não é, propriamente, um modelo histórico de modéstia) se lhe explicássemos que a 
sua reflexão é de tal forma universal que atravessa as épocas e deita abaixo as barreiras dos géneros literários. A ponto de 
se ter tornado nuclear no cinema, por exemplo.» 



30 

 

e sobre importância da hermenêutica, percebemos que o texto literário deve ser 

compreendido como entidade pluriestratificada, uma vez que é constituído por múltiplos 

níveis de expressão, contendo uma dimensão intertextual, pois é possível relacioná-lo como 

outros escritos que com ele dialogam e nele se projectam. Plenamente conscientes da 

historicidade de todo o mundo presente, apesar da nossa fatal finitude, não pudemos 

subtrair-nos à relatividade de todas as opiniões com que nos depáramos.  

Na verdade, somos possuídos por uma consciência histórica – já o declarámos – e 

esse facto levou-nos a reflectir sobre o sentido de descortinar a ‘verdadeira’ significação 

oculta num texto, a olhar para lá do sentido imediato que a interpretação dos documentos 

sugere à partida17. Na centúria de XV e praticamente durante todo o século XVI, Portugal foi 

ubérrimo em descobertas, em contactos com outras culturas, em novas vivências do mundo 

o que permitiu uma mudança de mentalidades e abertura de horizontes que, fatalmente, se 

repercute também nas artes. Porém, a partir de 1578, o país imergiu numa espécie de 

sombra que o envolveu catalepticamente por algum tempo. D. António de Ataíde teve 

profunda consciência de tudo isso e, quiçá, pretendesse, com a sua Arte Poética, deixar 

registado que os autores lusos, em termos literários, haviam igualado os escritores e poetas 

da Antiguidade. Os Lusíadas são apresentados como a marca da nossa grande gesta pelo 

mundo – arquitectada a partir de Lisboa – e um exemplo perfeito de epopeia que permitia a 

imortalidade da língua. As inúmeras tarefas a que se dedicou, os muitos cargos que ocupou, 

ter-lhe-ão roubado tempo para a publicação? Não quis ferir susceptibilidades que lhe 

trariam problemas em tempo de governação filipina? Pensamos que a primeira hipótese é 

mais plausível, pois, como se pode deprender na I Parte desta tese, o poder do 1.º conde de 

Castro D’Aire e da sua família eram enormes em Portugal e em Espanha, a ponto de 

conseguir de Filipe IV autorização para a criação do Terço da Armada da Coroa de Portugal. 

Reiterando o que anteriormente se declarou, cedo se tornou claro o impedimento de 

divisar a génese da reflexão poética do autor sem explicitar detalhes da sua biografia e da 

sua época, pelo que lhe destinámos a primeira parte da tese, uma vez que verificámos desde 

o começo que é muito importante agir em duas direcções: mergulhar o mais profundamente 

                                                 
17 Cf. Richard E. Palmer 1966: 252 «A tarefa da interpretação é pois construir uma ponte sobre a distância histórica. Quando 
interpreta um texto do passado, o intérprete não esvazia a sua mente nem abandona absolutamente o presente; leva-o 
consigo e utiliza-o para compreender, no encontro dialéctico do seu horizonte com o horizonte da obra literária. […] A 
interpretação literária, tal como a teológica e a jurídica, têm que se relacionar com o presente, sob pena de morrer. Uma 
literatura que não possa relacionar-se connosco, que nos situamos no presente, morreu. A tarefa da interpretação pode por 
vezes ser a de tomar aquilo que parece morto e de mostrar a relação que tem com o presente, i. é., o actual horizonte de 
expectativas e o mundo actual de autocompreensão.» 



31 

 

possível nas matrizes criativas de culturas históricas peculiares e, ao mesmo tempo, alcançar 

a razão por que algumas produções dessas culturas parecem desfrutar de uma certa 

autonomia. O que em dada altura parece ter sido um simples plano de fundo passa a exigir 

atenção antes devida apenas às obras de arte destacadas e privilegiadas.  

A pertinência das considerações preambulares sobre a importância da exegese 

textual, no início deste trabalho, justifica-se na medida em que a Poética de Aristóteles tem 

sido reconhecida ao longo dos séculos como a pedra angular dos estudos literários na 

cultura ocidental18. Apesar das profundas modificações ocorridas no domínio das ideias 

estéticas durante o século XVIII – «século de crise e de gestação de novos valores em todos 

os planos19» – que envolveram a problemática dos géneros literários20, a Poética de 

Aristóteles e as exegeses Renascentistas que delas se fizeram continuam ainda hoje a ser 

válidas sob vários pontos de vista. Os intérpretes de Aristóteles bem como os teóricos da 

literatura e do cinema e até de outras artes performativas continuam a prestar muita 

atenção a conceitos chave, transpostos da Poética, tais como mimesis, mythos, e catarsis21.  

 

 Abreviando: depois das observações preliminares acerca da Poética e da importância 

hermenêutica, realizámos, na I Parte deste trabalho, um estudo intitulado: ‘António de 

                                                 
18 Veja-se Lubomír Dolezel 1997: 8. A partir da tradução de Francisco López Martín da obra de David Ross, Aristóteles 2013: 
305, podemos ler o seguinte em relação ARISTOTELOUS PERI POIHTIKHS: «la Poética se cuenta entre los libros de 
Aristóteles que conservan mayor fuerza. Ninguna outra de sus obras há atraído la atención de una comitiva de intérpretes 
tan brillante ni ha movido a una disputa tan viva sobre su significado. Y si este pequeño fragmento fuera la única obra que 
nos hubiese llegado de su autor –sobre una materia, además, tan alejada de sus intereses principales–, seguiríamos 
reconociéndolo como a uno de los mayores filósofos analíticos. 
El término poihtikh/ tiene más de un significado para Aristóteles. En su sentido más general, comprende las artes útiles y las 
bellas artes, en contraposición con el arte de la vida con la ciencia. En la Poética tiena un significado más restringido. 
Pertenence al género de la “imitación”, coextensivo con las bellas artes, pero no lo abarca por entero. Se establece una 
distinción entre las artes que imitan por medio del color y la forma y las que imitan por medio de la voz.» 
 

19 Cf. V. M. Aguiar e Silva 1986: 358. 
 

20 Sobre a problemática dos géneros literários veja-se C. Segre (1989), op. cit., p. 70 e ss. 
 

21 Vide L. Dolezel (1997), op. cit., p. 32. Segundo Dolozel estudioso da Escola Linguística de Praga sucede com as actuais 
teorias literárias o mesmo que ocorreu com outras mudanças de paradigma registados no passado: na tentativa arrebatada 
de estabelecerem uma firmada oposição à Poética do Estagirita – como que por ironia – recorrem precisamente a ela para 
sustentar os novos propósitos e paradigmas que vão despontando. Só compreendemos a hermenêutica actual se tomarmos 
em linha de conta a milenar paráfrase feita à volta da Poética do filósofo grego. 
Nas palavras de Maria Naves (2008), op. cit., pp. 33-34, «Dolezel (1990) considera la poética como una actividad teorética 
diferenciada de la crítica literária, que es de tipo axiológico. En este punto no suele haber discrepância entre los estudiosos; 
una actitud teorética, discursiva, genera la poética; una orientación axiológica, valorativa, da lugar a la crítica literaria. 
También según Dolezel, la historia de la poética se mueve en referencia a dos disciplinas: la historia de las ideas y la historia 
de la ciencia. La poética puede definirse como la ciencia de la literatura, y como tal tiene un lugar en el conjunto de la 
historia de la ciência, es decir, en el conjunto de la teoría del pensamiento científico y filosófico. Para seguir la historia del 
pensamiento literario es preciso identificar los paradigmas que se han sucedido en el tiempo y además no perder de vista el 
panorama de la continuidad histórica y la tradición investigadora general. Lo más probable es que los principios generales 
de la investigación de la época sirvan de marco y estén implícitos en cada una de las poéticas.» 



32 

 

Ataíde, uma biografia e uma cultura’. Para melhor conhecermos a vida do 5.º conde da 

Castanheira do Ribatejo calcorreámos arquivos por Vila Viçosa, Évora, Lisboa, Santarém, 

Coimbra, Porto e Braga. Seleccionámos então um importante acervo de documentos que 

jazem na Biblioteca da Ajuda, na Biblioteca Nacional de Lisboa, nos Arquivos Nacionais da 

Torre do Tombo, na Biblioteca Pública de Évora, no Museu Biblioteca da Casa de Bragança - 

Paço Ducal de Vila Viçosa, na Biblioteca Geral da Universidade de Coimbra e no Arquivo 

Geral de Simancas. Verificámos as poucas fontes impressas que nos falavam sobre D. 

António de Ataíde. Só assim foi possível traçar o rico percurso histórico e as vivências do 1.º 

conde de Castro D’Aire. Mas um homem da sua estrutura deixa-nos quase sempre uma 

formidável obra que se intercepta com tantas outras que lhe serviram de apoio. Antes de 

partirmos para a interpretação de Borrador de huma arte poetica abordámos um conjunto 

de autores e teorias que terão influenciado D. António de Ataíde na escrita do seu Borrador, 

sabendo que é muito possível que, na história intelectual do Ocidente, não existiu outra 

época, na qual se possa encontrar uma atenção tão continuada, tão abundante e tão diversa 

no que diz respeito a estudos sobre Poética, como no Renascimento.  

 

De seguida, foi necessário interceptar a vida e obra do 5.º conde da Castanheira com 

matéria que constitui a II Parte desta tese: ‘A Teorização Poética no Renascimento: influxos 

em D. António de Ataíde’. Consultámos imensos autores e trabalhos que nos permitiram 

uma melhor compreensão hermenêutica das Poéticas das centúrias de Quinhentos e 

Seiscentos. Sem a observação e referência a esses pensamentos teria sido impossível a 

construção da II Parte deste trabalho, pelo menos da forma como é apresentado22. 

Apercebemo-nos ab initio do seguinte: não podemos descurar que a estética literária do 

Cinquecento não se desenvolveu de forma independente. Pelo contrário, foi buscar as suas 

raízes à Grécia Antiga, a Roma e às nações europeias da Idade Média. No século XVI os 

críticos literários manifestavam a cada passo duas preocupações: a inquietação pela 

fidelidade para com a tradição da qual se apropriaram e que pretendiam continuar e o 

cuidado em relacionar essa tradição com uma nova época e literatura. Todo esse trabalho 

                                                 
22 A history of literary criticism in the Italian Renaissance, Volume I e II de Bernard Weinberg; Estudios de Poética Clasicista 
de Javier García Rodriguez; Histoire des Poétiques, sob a dir. de Jean Bessière; Historia de la literatura española: El siglo del 
arte nuevo: 1598-1691, sob a dir. de José María Pozuelo Yvancos, ou Historia de la literatura española – Siglo XVI, sob a dir. 
de Bienvenido Morros foram obras essenciais para a construção da II Parte desta tese.  



33 

 

envolveu uma exegese apurada e erudita, permitindo, em certo sentido, uma reescrita 

acerca das preceptivas poéticas do século XVI, em Portugal. 

Na III Parte deste trabalho realizámos ‘Uma reflexão sobre a Poética de D. António de 

Ataíde’. Apesar do distanciamento temporal que nos provoca uma visão historicamente 

condicionada, ao localizarmos energias e interpretações no Borrador, verificámos que a voz 

artística e política do 1.º conde de Castro D’Aire pode ser observada como uma invulgar 

realização de cariz teorético e reivindicar um espaço na história da crítica literária. Havia que 

integrar a obra na história da poética do século XVI para melhor compreender o texto. Como 

já referenciámos, a centúria de Quinhentos foi sem dúvida um alforge de comentários e 

ensaios, um momento de extraordinária importância no que diz respeito ao estudo da 

Poética. D. António de Ataíde não fugiu à regra. Alguns dos textos preceptivos que chegaram 

até nós encontram-se, no caso português, em manuscritos. Só depois de efectivada a 

transcrição do documento, nos lançámos numa interpretação intensa do texto manuscrito 

do 5.º conde da Castanheira23, correlacionando-a com as hermenêuticas de Quinhentos 

sobre os diversos temas versados no seu Borrador. É essa actuação, decerto o acto essencial 

da III Parte deste trabalho, denominada ‘Uma Reflexão sobre a Poética de António de 

Ataíde’. 

Partindo destas premissas foi imprescindível elaborar então uma reflexão e uma 

hermenêutica aprofundada da Poética de António de Ataíde à luz do que haviam dito os 

clássicos greco-latinos24, os medievais e os seus coevos sobre a arte da construção do logos 

poético. Ou seja, a partir do conteúdo do manuscrito tentámos alcançar e conhecer os 

autores e as escolas que enformaram o gosto de D. António de Ataíde e deram os apoios 

consistentes à sua doutina. Visto que toda a acção humana é sempre significante e 

expressiva, fomos em busca de comparações, géneses e originalidades. Pudemos então 

verificar que o 1.º conde de Castro D’Aire se pronunciou sobre as diferentes teorias acerca 

dos géneros literários, as palavras emprestadas ao discurso, a origem da poesia e a sua 

nobreza, o estilo, o furor poético, a imitatio, a inspiratio, a retórica e a Arte, as fronteiras da 

Poética, os efeitos do discurso, a métrica, apresentando uma erudição e uma capaciade de 

                                                 
23 Segundo Umberto Eco 2016:30-31, «ao dar vida a uma forma, o artista torna-a acessível às infinitas interpretações 
possíveis. Possíveis, frisamos bem, porque a “obra vive apenas nas interpretações que dela fazem”; e infinitas não só pela 
característica de fecundidade própria da forma, mas porque perante ela se coloca a infinidade das personalidades 
interpretantes, cada uma delas com o seu modo de ver, de pensar, de ser. […] E cada abordagem é um modo de possuir a 
obra, de a ver inteira e, no entanto, sempre passível de ser percorrida por novos pontos de vista.» 
 

24 Sobre o conceito de clássico veja-se F. Fortini (1989), op. cit., p. 295 e ss. 



34 

 

síntese notáveis. Ataíde confere exemplos e sugere modelos a seguir, quer coetâneos com 

destaque para Camões e para a sua epopeia, quer antigos. O 5.º conde da Castanheira 

parecia imbuído por uma consciência histórica avant la lettre e, apesar de ter estado ao 

serviço de três reis espanhóis, jamais olvidou o seu ethos de homem luso e as elevadas letras 

produzidas pelos portugueses. 

Escreveu D. António de Ataíde numa língua de alto letrado semelhante à dos que 

fizeram a jornada das literaturas e dos textos já consagrados. A sua linguagem é 

naturalmente cuidadosa até ao mínimo pormenor, provida de graça e de estilo, 

configurando um verbo comum e aristocrático em simultâneo. A prosa de Ataíde é 

magnífica, distinta, conveniente a um grande clássico português dos séculos XVI-XVII, 

consentânea com a sua personalidade, porque é impossível separar o trabalho do homem 

que o cinzelou. Quer ao discutirmos os primeiros argumentos introdutivos, quer ao 

procurarmos reconstituir a acção de D. António de Ataíde, avaliamos os problemas segundo 

uma perspectiva ética, filosófica, literária e também política. Na verdade, é nossa convicção 

de que este duplo vector resume não só a actividade do estadista e crítico como a 

apreciação que dele vier a ser feita no futuro.  

A função meta-semiótica da III Parte do trabalho levou-nos a cotejos e a certificar que 

Ataíde, apesar dos inúmeros trilhos e sendeiros que percorre, baseia toda a sua teoria sobre 

a ‘origem da poesia e a sua nobreza’ em Aristóteles e Horácio. Elaborou, enfim, o 5.º conde 

da Castanheira uma Poética congruente para o seu tempo, em muitos conspectos ainda 

vigentes, onde as matrizes clássicas e alguns autores portugueses são distinguidos. Pena é 

que só agora comece a ser divulgada a obra e a vida do autor.  

 

O segundo volume desta tese apresenta a leitura e ‘Transcrição do Manuscrito 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever. Fragmentado, o Borrador é um 

texto assaz difícil de ler; só o rigor, a paciência e uma vontade obstinada pelo envolvimento 

num crescente conhecimento reflexivo permitiu trasladá-lo e de certa maneira apresentá-lo 

a todos os que por ele se venham a interessar.  

 

 

 

 



35 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



36 

 

 

 

INITIALIA TESTIMONIA DE POETICA 
 –  

DA POÉTICA E DA IMPORTÂNCIA HERMENÊUTICA  
 

 

 

«As letras e as artes constituíram até agora o denominador comum da cultura, o espaço em 
que era possível a comunicação entre seres humanos apesar da diferença de línguas, 

tradições, crenças e épocas, pois aqueles que hoje se emocionam com Shakespeare, se riem 
com Molière e se deslumbram com Rembrandt e Mozart dialogam com aqueles que no 

passado os leram, ouviram e admiraram.» 
 

Mário Vargas Llosa 2012: 69. 

 

 

 

1. Prelúdios - O fascínio da Poética e a ressonância e legitimação da 
criação literária 
 
O modelo-síntese poético que resulta da experiência simbiótica das diversas 

tradições poéticas do mundo greco romano, nomeadamente da aristotélica, da(s) 

helenísticas e das latinas, constituiu-se ao longo dos séculos como arquétipo a seguir e que 

de forma insuperável melhor se adequava à classificação, leitura e interpretação dos textos 

de carácter literário25. Este foi o modelo padrão até ao advento do período romântico, 

também por ele influenciado, atravessando a história da interpretação e da compreensão 

poética até aos nossos dias. Apesar das inúmeras e às vezes singulares experiências 

hermêuticas desenvolvidas sobretudo a partir dos finais do século XIX, experiências que se 

prolongaram pela centúria de XX, assiste-se hoje e novamente a um certo fascínio e 

revitalização das formas e das teorias da Poética da Antiguidade Clássica26. Por exemplo, em 

relação aos textos Quinhentistas e Seiscentistas sobre Poética, alguns dos conceitos neles 

                                                 
25 Cf. C. Segre (1989), op. cit. p. 218 e ss. Sobre o conceito clássico e actual de Poética veja-se Antonio García Berrio & 
Teresa Hernandez Fernandez 1994: 11-14. 
 

26 Vide Orlando Pires 1981: 13 e ss. Não temos dúvidas de que, por exemplo, a obra (em livro e no cinema – O Nome da 
Rosa) do semioticista Umberto Eco e as temáticas nela tratadas terão contribuído para a revitalização do interesse acerca 
da Poética e do pensamento aristotélico nos últimos dezasseis anos do século XX. 



37 

 

contidos apresentam características próprias do período em que foram compostos; todavia, 

a maior parte dos pressupostos por eles tratados tem origem na longínqua Antiguidade 

greco-latina. Aliás, o feixe de relações conceptuais que se estabelece entre os diversos 

períodos temporais obriga-nos a observar como «se ligam os modos de aproximação e de 

desenvolvimento dos enunciados e os modos de crítica, de comentário, de interpretação de 

enunciados já formulados27.» Como afirma Manuel Alexandre Júnior em relação à 

redescoberta da hermenêutica retórica, matéria que muitas vezes anda a par da Poética,  

 

«só podemos ler responsavelmente um texto quando o tentamos compreender à luz da 
intenção que o gerou, no ambiente em que foi produzido e em que se situa, e quando damos cuidada 
atenção a cada uma das partes em função do seu todo, atentando igualmente para o fundo e a forma, 
para as ideias que encarna e os modelos retóricos que o enformam, então nenhum outro modelo se 
nos apresenta potencialmente mais produtivo e consequente no que concerne à clarificação da 
verdade intrínseca do texto28.» 

 
 

De certa forma o mesmo acontece com a Poética clássica. Só conseguiremos 

entender verdadeiramente a crítica e a hermenêutica literária moderna se tivermos em 

conta a relevante contribuição que os preceitos da Poética tradicional podem assumir para a 

exegese e compreensão do texto literário. Uma hermenêutica filiada nos preceitos angulares 

da estética e da ética clássicas que, com a sua leitura ampla, aceite e agregue uma tão ampla 

diversidade de abordagens metodológicas como as que existem no mundo hodierno é 

também, de acordo com o nosso entender, a que melhor pode concorrer para a dissipação 

de todo o pendor ideológico consciente ou não, «que resulte em afirmação de poder ou 

exercício de controlo sobre o texto29.» 

É surpreendente a aceitação que os temas da Antiguidade Clássica30 têm entre os 

leitores modernos, como também entre os espectadores de peças teatrais e outros eventos 

culturais. No entanto, o conhecimento, pelo menos elementar, das línguas e cultura 

greco-latinas vai desaparecendo dos planos de estudo do ensino secundário e da 

universidade, tornando-se numa relíquia de um passado que é considerado válido, mas que 

                                                 
27 Cf. Michel Foucault 2014: 98-99. 
 

28 Veja-se Manuel Alexandre Júnior 2004: 133. 
 

29 Idem, Ibidem p. 134.  
 

30 Sobre o termo classicismo observe-se o estudo de Henri Peyre 1983: I e ss. 
 



38 

 

não necessita de ser conhecido em profundidade31. Nada de mais errado porque o 

Mediterrâneo, fonte de toda a cultura ocidental, génese da ética, da estética e da Poética 

ocidental, volta a estar no centro das atenções geo-estratégicas. A globalização permitiu que 

uma nova retórica32 emergisse da antiga e ganhasse de novo espaço. «A consciência desta 

realidade explica de algum modo o gigantesco esforço transdisciplinar que hoje se faz para 

melhor compreender o papel atribuído à retórica na hermenêutica do texto filosófico, 

teológico, literário e até científico33.» A emergência dessa nova abordagem da crítica 

retórica, literária e interpretativa fez com que de novo os autores clássicos e o 

conhecimento que deles advém, plasmado nos textos que deles chegaram até nós, fossem 

reconhecidos como mestres a estudar e a seguir. Todavia esta aceitação de temas clássicos 

não deve ser só consequência da agradável surpresa que a sua divulgação tem nos espíritos 

curiosos. «Todos os grandes autores são do nosso tempo e connosco partilham o espanto 

perante o mundo e falam ao que de mais íntimo e permanente existe em cada um de nós34.»  

Contrariamente ao que alguns tentaram incutir, nós, cidadãos europeus, podemos 

basear o nosso apreço pela consciência de que, em grande parte, não somos senão o 

resultado da cultura que teve origem na Grécia e Roma e da sua transformação histórica. 

Uma das transformações, provavelmente a mais substancial e por sua vez a mais próxima de 

nós, aconteceu no Renascimento, graças em especial ao trabalho dos humanistas. 

Na Idade Média, o Homem não tinha consciência de que se iria afastar 

progressivamente da cultura clássica, porque não a viu como algo alheio, mas sim com o 

sentimento de familiaridade e continuidade. O Renascimento, pela primeira vez, tratou o 

mundo clássico com uma visão histórica, como um mundo distante, diferente e fascinante e 

tentou entrar, compreender e sentir essa civilização como um mundo coerente e muito 

diferente, que eles (os renascentistas) admiravam e consideravam superior ao seu próprio 

mundo. Os escritores, artistas, professores, homens da ciência e das leis, tomaram toda a 

Antiguidade como paradigma, dando, porém, às suas obras a marca e um carácter singular 

de forma que esta foi não só modelo da retórica, poesia, escultura, arquitectura, etc., mas 

                                                 
31 Veja-se José António Sánchez Marín & Manuel López Muñoz 1991: 9. 
 

32 Sobre a evolução da retórica e o seu papel ao longo dos séculos veja-se Ju. M. Lotman (1989), op. cit., p 239 e ss. 
 

33 Vide Manuel Alexandre Júnior 2004: 9. 
 

34 Cf. Mário de Carvalho (2014), op. cit. p. 26. 



39 

 

também da arte mais importante: a de viver, quer no domínio privado como no público, 

quer na concepção do cidadão, da política e do Estado.   

A grande mudança histórica que foi o Renascimento35 trouxe um impulso renovado e 

uma conspecção fresca e límpida começou a preencher os palácios e as universidades 

europeias, movendo as consciências36. De acordo com Alberto Porlan 

 

O deus terrível dos templos romanos era agora visto com outros olhos, que o aproximavam 
do homem, a sua criatura. A razão erguia-se, vacilante, sobre as nebulosas superstições medievais, e o 
espírito humano cedia à necessidade de se elevar, cavalgando “a beleza”, como tinha feito nos tempos 
da Grécia e de Roma. O mundo mudava de pele sem que alguém pudesse evitá-lo, mas até a menor 
alteração deparava com os dogmas religiosos que tinham constituído, durante séculos, os pilares de 
qualquer classe de pensamento. […] Na realidade, o Renascimento foi semelhante a uma rebelião, que 
se sustentava na confiança do ser humano em si próprio, não sendo dirigida contra Deus mas ao seu 
encontro, embora fosse um Deus mais ao alcance do homem, à sua altura, tal como foi pintado por 
Miguel Ângelo na Capela Sistina. […] O que animava os que alimentaram essa e tornaram possível essa 
corrente não era a filosofia nem a política; era, simplesmente, a cultura. Por uma vez, tornou-se o 
motor da mudança. Esse movimento fundamental da história da Europa ficou conhecido como 
“humanismo renascentista.” 

No âmbito cultural, a arte encarregou-se de desbravar o caminho. Os artistas tomaram a 
dianteira da mudança. […] O mundo não só se transformava como, também, se ampliava 
extraordinariamente37.» 

 
 

Partindo de Itália expandiu-se progressivamente por toda a Europa, como é por 

demais sabido, representando um grande impulso para todos os conhecimentos do mundo 

antigo, tanto filológico-literário como técnico-científico38. Em Espanha e em Portugal, por 

                                                 
35 Sobre o conceito de Renascimento e sua recepção e evolução em Portugal veja-se Sérgio Ruben B. de Almeida 2001: 694-
708.  
 

36 Segundo Pedro García Martín 2017: 14 «o Renascimento não se reduziu à mera contemplação do passado. Foi um 
movimento orientado para o futuro. A ideia de “renascer” não se entende simplesmente como reviver os louros do mundo 
clássico, mas sim como o nascimento de uma nova era moderna. O reflexo luminoso da Antiguidade Clássica foi projectado 
para esta época, entendendo-se o avanço como um progresso civilizacional. Pode mesmo dizer-se que um dos traços 
decisivos do homem do Renascimento foi precisamente a sua concepção de tempo. A lentidão medieval ficou enclausurada 
no tempo exacto marcado pelo relógio, um artefacto que se generalizou na Europa precisamente a partir do século XV. O 
homem ocidental mergulhou então na aceleração moderna.» 
 

37 Vide Alberto Porlan (2016), 24. 
 

38 Segundo Júlio Carlos Viana Ferreira (2009), podemos ler o seguinte acerca do Renascimento: «fenómeno 

eminentemente cultural, incidindo na literatura, artes plásticas, história, educação, ciência, filosofia moral e política, 
registado entre a segunda metade do séc. XIV e os primórdios do séc. XVII em vários países da Europa ocidental. Iniciado 
em Itália (Florença) com o Humanismo, irradiou para outros países europeus, adquirindo e combinando-se com 
características próprias das respectivas culturas nacionais. Embora o vocábulo tenha sido primeiramente utilizado por 
Balzac no romance Bal de Sceaux (1829) e só adquira significado corrente com Histoire de France (1833) de Michelet e A 
Civilização do Renascimento em Itália (1860) de J. Burckhardt, não subsiste a mínima dúvida de que os contemporâneos dos 
sécs. XV e XVI se encontravam convencidos de viver numa época nova, de re-nascença ou renovatio, que contrastavam com 
‘as trevas’, barbárie e rudeza do período milenar intermédio que os separava da Antiguidade Clássica. Esta perspectiva, 
divulgada pelos humanistas e que perdurou até aos nossos dias mercê da grande influência do livro de Burckhardt, merece 
hoje reservas de vária ordem, quer pelo reconhecimento da existência de períodos anteriores caracterizados por grande 
interesse na cultura da Antiguidade Clássica (renascimento carolíngio e o do séc. XII, famoso pela recuperação de várias 
obras de Aristóteles), quer pela impossibilidade de considerarmos rudes e selvagens os arquitectos e artesãos responsáveis 



40 

 

razões políticas e religiosas, a implantação do Humanismo, ainda que tivesse surgido em 

força, foi menor que em Itália, principalmente na sua actividade criativa. D. João II, D. 

Manuel e D. João III, em Portugal, e o Imperador Carlos V, em Espanha, deram início a um 

apoio convicto às novas correntes do saber representadas pelo Humanismo39; contudo 

muito cedo os autores tiveram de enfrentar a realidade política e religiosa do Portugal e da 

Espanha que herdaram40. Ainda assim, o difícil e complexo meio social do Humanismo 

português e espanhol, que, em muitos aspectos, se distingue do panorama verificado no 

Norte da Europa, vem atraindo um número crescente de estudiosos.  

Os Humanistas irão legitimar dois campos fundamentais de interrogação: o que 

constitui realmente o campus literário a observar e o que nele podia legitimamente ser 

incluído como texto modelar em termos de matéria e de género. Foi notável o seu 

contributo com trabalhos de vária índole a fim de mostrar a superioridade dos Antigos 

através da imitatio. D. António de Ataíde fê-lo na sua Arte Poética, como veremos mais 

adiante41. 

                                                                                                                                                         
pela construção das catedrais góticas, quer ainda por um grau assinalável de continuidade entre a Idade Média e o 
Renascimento.» 
39 Cf. João Paulo Oliveira e Costa (2017), «Dom Manuel I, o Venturoso» in National Geographic – Figuras do Renascimento. 
N.º 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda, 72-85. Veja-se ainda Sebastião Tavares de Pinho 1999: 99-133 e Américo da 
Costa Ramalho 1999: 147-160. 
 

40 Veja-se Nair Castro Soares 2015: 131-168. 
 

41 Posteriormente, indagaremos, na III Parte desta tese, que na Arte Poética D. António de Ataíde existem ligações entre o 
cânone literário tradicional de matriz ibérica e os cânones da Antiguidade greco-latina. O 5.º conde da Castanheira 
estabelece de forma indirecta essa ligação, por exemplo, quando afirma, no fl. 3: «[…] Timaco conta que os choros laconicos 
erão  <em quadrado> E os / Atenienses  <em circulo> os quais elles chamauão dionisiacûs. mas / os [siuilos ?] lhe chamauão 
cambistôs. destes ha muitos na Illiriia, / Greçia, maçedonia E tracia, e antiguamente em Italia em / poucos lugares E agora 
muito em  <frança> e em portugal nas / nosas aldeas uemos as moças <com as mãos dadas estar ou> andar em roda 
cantando / E folgando. os antiguos coros cubiculares ou redondos / não erão sempre com as mãos tomadas, mas as uezes 
com / ellas soltas e os que cantauão primeiro se mouião para a parte / esquerda com o qual mouimento de [...] imitauão 
<do primeiro ceo a que os Astrologos> chamão primeiro [...] imaginauão // [fl. 3v] os antiguos que a parte direita do ceo era 
<o que chamamos> oriente donde pera / a do occidente que he a esquerda se moue o primeiro ceo com cujo [...] / uão 
tambem os outros ceos dos planetas inferiores que per seu particular / mouimento andão de occidente a oriente. Daqui 
parece que ueo o uso dos / que danção começarem a mesura com o pe esquerdo E com o mesmo darem o primeiro / paso 
quasi profesando <encontrar E> separar parte <da> natureza / sendo asi que a natureza primeiro moue a parte direita 
chamaua se / a este mouimento ou choro que asi se mouia pera a esquerda strophin. E / tendo acabado o dito mouimento 
tornauão polos mesmos compasos E polas / mesmas pisadas pera a parte direita representando o mouimento dos planetas 
/ parece se com isto o prinçipio da baxa antigua que começaua per <huma continencia> / pera a parte esquerda E outra 
pera a parte direita, E na pauana ha agora / huma mudança que começa com tres pasos pera a parte esquerda E outros 
tantos / pera a direita chamauão a isto antistrophos. Acabado este termo pa/rauão representando a estabilidade da terra, 
na qual quietação / E parada cantando cousas diuersas dos primejros se chamava enpodon / estas leis se achão mudadas 
em algumas partes; perque muitas uemos nos tra/gicos so a strophim outros ordenarão <asi> per seu parecer estrophin / 
epodon, antistrophin, epodon, pera que ouuesse 4 membros, outros / comecarão do enpodon pera que ouuese sinco, 
epodon, / strophin, epodon Antistrophin, enpodon. < quando> parauão E falauão com o pouo <se> chamaua / perauasis e 
culpão a euripides perque nesta parte / [erarimio ?], sofocles não era asi. Antiguamente os choros erão de sin/coenta em 
sincoenta, mas despois que Aeschilo fez a fabula eumenides / se reduzio aquela turba de quinze em quinze. o que 
começaua o can/to se chamaua choripheos e seguinte perastatis, o terceiro peristotâtis / lemos em laertio que o que 
começaua o canto leuantaua hum pouco mais / a uos os que seguião <tomauão> o tom hum pouco mais baxo.» 



41 

 

A recepção dos clássicos antigos para português, castelhano, italiano, francês e até 

para outras línguas vernáculas é de certa forma causa de reconhecimento de uma época 

literária e de identidade novas a imitar e a superar. É óbvio que a tradição histórico-literária 

europeia do Renascimento concebeu afinidades interculturais que se prolongaram nas 

matrizes comuns que enformaram os vários cânones literários europeus, sem que tal tivesse 

colocado em questão a identidade de cada um deles. Os comentários e a crítica literária 

muito terão contribuído para a legitimação do novo ideário Renascentista42. 

Lidimada desde a Antiguidade pela mão do filósofo, a Poética ensina-nos que uma 

função importante da linguagem é de natureza conotativa, logo é possível o ser humano 

educar-se a partir da leitura de obras que em si mesmo contêm valor vático. Desse modo, a 

poesia e o teatro, palco da sua expressão, podem ser encarados como peças-chave no 

convívio e no aperfeiçoamento das virtudes dos cidadãos. Na verdade, os Gregos já haviam 

compreendido o pressuposto básico da moderna poética: a capacidade de a língua se poder 

converter em poesia e da existência de uma função poética da linguagem. Para os sofistas 

grande é o poder da língua que com muito pequeno e insignificante corpo é capaz de levar a 

cabo obras “divinas”43. Como afirmou George Steiner 

 

«se somos um “animal dotado de linguagem”, somos também, mais precisamente, um 
primata dotado da capacidade de usar metáforas, de ligar um clarão luminoso, para recorrermos ao 
símile de Heraclito, aos  fragmentos díspares do ser e da percepção passiva. 

Estes ecos da origem podem ouvir-se onde a filosofia e a literatura se misturam, onde entram 
em conflito ao nível da forma ou da matéria. O génio poético do pensamento abstracto acende-se, 
torna-se audível. O próprio raciocínio analítico tem o seu ritmo percussivo. Torna-se ode44.» 

 

A Poética, como obra fundamental do pensamento estético, com os seus mais de 

dois mil anos de existência, admite, desde o Renascimento Italiano, uma série de 

adaptações, acompanhada pelas disputas próprias de cada momento histórico45. Uma delas 

dá-se quando a pintura46 e a escultura passam a ser consideradas como belas artes, o que 

lhes confere um status equivalente ao das artes poéticas. Assim, tudo o que Aristóteles 

levantava como discussão no que diz respeito à poesia começou a ser generalizado e 

                                                 
42 Vide Manuel Ribeiro (2003). Acerca da Poética na época do Renascimento observe-se Antonio García Berrio & Teresa 
Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 24-32. 
 

43 Veja-se Inês Ornellas e Castro, & Manuel Barbosa 1993: 7 e ss. 
 

44 Cf. George Steiner 2012: 16-17. 
 

45 Vide Pedro García Martín (2017), op. cit., pp. 10-21.  
 

46 Veja-se Francisco de Holanda 1983: 26-29. 



42 

 

aplicado à reflexão das demais artes, inclusive às artes plásticas, que não estavam no escopo 

original do filósofo, mas que Horácio consagra com o princípio “ut pictura poiesis” (Arte 

Poética v. 361). Classicismos e neoclassicismos diversos usaram algumas das análises do 

filósofo grego para determinar leis obrigatórias de composição para a arte do seu tempo, 

como as unidades de tempo, acção e lugar. Porém, nas últimas décadas do século XVIII, com 

o advento do romantismo na Europa, a classificação tricotómica dos géneros literários com 

origem na Poética de Aristóteles adquiriu na poética romântica nova fundamentação e 

novos significados47.  

A Poética passa a ser tratada como um cânone que determinava estilos, seguidos 

umas vezes, ou combatidos outras pelas correntes estéticas em voga no âmbito de uma 

concreta experiência histórica48. Nesse período literário, surge a estética do génio rebelde a 

normas, pois a própria voz das emoções e das paixões voa para o sublime e para o patético e 

a actividade do poeta é refractária a modelos e regras e forçosamente há-de condenar a 

existência de géneros e de preceitos rígidos. Para os românticos, a arte era um veículo para 

exteriorizar as emoções, as experiências interiores do artista. É interessante notar que, 

apesar da enorme chusma de ideias concebidas, já depois daquilo a que tradicionalmente se 

apelida de período romântico, a noção de arte como expressão de emoções continua a ser 

partilhada por muitas pessoas, senão mesmo pela maioria.  

                                                 
47 A aura que envolvia a divisão triádica – aura a que não foram estranhas, razões de natureza numerológica de origem 
pitagórica, mas também bíblica – foi singularmente potenciada. Segundo V. M. de Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 361, «a 
tripartição dos géneros literários estabelecida por Platão na República foi retomada por Friedrich Schlegel, mas enquanto 
no filósofo grego ela se funda nos caracteres técnico-formais do acto enunciativo, no crítico romântico baseia-se na 
correlação ontológica com o factor subjectivo e com o factor objectivo manifestada por cada um dos géneros: num 
fragmento datado de 1797, a lírica é caracterizada como uma forma subjectiva, o drama como uma forma objectiva e o 
poema épico como uma forma subjectivo-objectiva, ao passo que noutro fragmento, com a data de 1799, a lírica é definida 
como poesia subjectiva, a épica como poesia objectiva e o drama como poesia subjectiva-objectiva.» D. António de Ataíde, 
no «[fl. 23v] Capitulo 6 dos 47<nomes> do poema / E seu estilo», dá-nos conta da existência dos três grandes  géneros 
literários, enumerando-os, bem como da ‘devassa’ que neles se verificava, por desrespeito pelas normas instituídas: 
«Começa Aristoteles a sua poetica polas leis E obri/gacõis da tragedia, Horatio Seguindo o tambem / trata a tragedia E a 
Comedia E pouco do Heroico / E sendo esta a primejra E a neçesaria parte da / poesia não sej como estes autores hum a 
pos / em segundo lugar outro dis tão pouco della to/dauia eu não começara por esta parte se47 / não tiuera pera isso duas 
rezõis a primeira que ja oje / se não trata tanto do Tragico, E o Comico anda / tambem tão deuasado que ficão sendo as 
ultimas / partes da poesia destes tempos, E o heroico a / principal [.]» 
Segundo Tzevetan Todorov 1981: 15-16, «desde a Antiguidade até meio do século XVIII, para falar sumariamente, é a 
mesma definição que vigora implícita ou explicitamente nos escritos dos teóricos da arte ocidental. Olhando-a de perto, 
essa definição comporta dois elementos separados: genericamente a arte é uma imitação diferente segundo o material que 
se utiliza; a literatura é imitação pela linguagem, tal como a pintura é imitação pela imagem. Especificamente não é uma 
imitação qualquer, porque não se imita necessariamente as coisas reais, mas também as coisas que não têm necessidade 
de existir. A literatura é uma ficção: eis a sua primeira definição estrutural.» 
 

48 Para V. M. de Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 360, «a teoria romântica dos géneros é multiforme e, não raro, revela-se 
caracterizada por tensões e contradições que defluem das antinomias mais profundas da filosofia idealista subjacente ao 
romantismo (sobretudo ao romantismo alemão).» Sobre a Poética no período Romântico observe-se Antonio García Berrio 
& Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 32-53. 



43 

 

Foi também no século XIX que surgiu a concepção naturalista e evolucionista dos 

géneros literários com o advento das observações darwinistas: o facto de integrarmos uma 

obra de arte literária num determinado período histórico permite que compreendamos a 

razão do seu surgimento, desenvolvimento e evolução. 

Na passagem da centúria de novecentos para o século XX, Bennedetto Croce, por 

exemplo, irá pôr em causa a normatividade da poética classicista e as suas categorias 

abstractas e universais de caracteres estilístico-formais, justificados no âmbito de uma 

concreta experiência histórica. O ataque crociano aos géneros representa um ataque aos 

preceitos rígidos e arbitrários com os quais se pretende regular a actividade criadora do 

poeta. O conceito de género literário poderá ainda assim constituir um elemento 

instrumentalmente fecundo e cómodo na sistematização da história literária. Porém, deverá 

permanecer sempre como um elemento extrínseco à essência da poesia e à problemática do 

juízo estético49. 

Reagindo contra esta tendência anti-normativa, no século XX, ‘os críticos de Chicago’, 

os chamados ‘neo-aristotélicos’ irão revisitar Aristóteles50. De acordo com os ‘críticos de 

Chicago’, os géneros não constituem ‘diferentes essências estéticas’, mas «‘termos 

descritivos neutros de grande utilidade’ que definem e caraterizam ex post facto, por 

conseguinte, por via indutiva, as espécies identificáveis na multiplicidade dos ‘poemas’ 

efectivamente existentes51.»  

Muitos investigadores contemporâneos, como é o caso de Herman Northrop Frye, 

admiram na Poética de Aristóteles o modelo epistemológico e metodológico que a teoria da 

literatura do nosso tempo, orientada por ideais de racionalidade científica, pode e deve 

utilizar na análise dos factos. H. Northrop Frye concebe a literatura como uma complexa e 

coerente organização de modos, de categorias e de géneros, contrapondo-se ao mito 

romântico do génio irrepetivelmente original ou ao relativismo atomizante de uma crítica 

                                                 
49 Fernando Lázaro Carreter 1990, no capítulo 3 da sua obra De Poética y Poéticas reflecte, sobre esta problemática, 
declarando: «son distintas la lengua común y la lengua de la poesía porque los elementos de ésta se utilizan de otro modo o 
¿porque poseen otra naturaleza? Hay que optar justificadamente por una de esas dos soluciones. La primera es la que ha 
tenido más partidarios desde la Antiguedad: la lengua literaria resultaría de un tratamiento que recibe el estándar mediante 
adornos o figuras, cuyo inventario y clasificación corresponde a la Retórica, y que, sobrepuestas a un modo normal o más 
directo de expresarse, lo trocarían en modo artístico. La crisis de esta teoría se produjo cuando por los românticos y, 
culminándolos, Croce, se arguyó que el poeta no realiza tales maquillages, y que el verbo lírico nace necesariamente vestido 
con todos sus ornamentos en el momento mismo de la enunciación.» Sobre a revolução anticlássica na Poética veja-se 
Antonio García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 54-57. 
 

50 Cf. V. M. Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 375. 
 

    51 Idem, Ibidem. 
 



44 

 

subjectivista e agradece aos Gregos52 e aos Renascentistas toda a panóplia de análises que 

elaboraram à volta da Poética e dos estudos literários53. Depois de mais de dois milénios de 

pensamento aristotélico, as novas investigações sobre a obra do Estagirita podiam ser 

acolhidas sem cepticismo. São já passados os fundamentalismos estruturalistas e os estudos 

recentes acerca das propostas aristotélicas vêem-nas como fonte de inspiração vital da 

ciência moderna, da filosofia, da lógica e da estética54. Fernando Lázaro Carreter, seguindo a 

ideia de que as obras dos clássicos devem ser compulsados nocturna uersata manu, uersate 

diurna55, assevera: «no hay fórmulas para entender la poesía, que no sean la lectura y 

continuada frecuentación para que nuestro espíritu se mueva por los mismos cauces que los 

del poeta. En la seguridad de que, si éste es grande, pocas cosas lo pueden renumenar más 

que aquel recorrido por su reino imaginario56.» 

Desde os primórdios do século XX, o progresso da crítica em vários países anuncia o 

advento da Poética como disciplina teórica autónoma. Esta evolução pode observar-se a 

partir do exemplo do Formalismo na Rússia57, da escola morfológica na Alemanha, do New 

                                                 
52 Relativamente a este assunto afirma V. M. Aguiar e Silva (1986), op. cit., pp. 375-376: «Uma das mais ambiciosas e 
originais sínteses da problemática teorética dos géneros literários foi elaborada por Northrop Frye, na sua obra Anatomy of 
criticismo (1957). Logo na ‘Polemical introduction’ deste livro brilhante e, às vezes, paradoxal, Northrop Frye enumera entre 
os problemas mais importantes da poética a delimitação e a caracterização das ‘categorias primárias da litertura’, 
sublinhando enfaticamente:‘We discover that the critical theory of genres is stuck precisely where Aristotle left it.’ Como 
outros investigadores contemporâneos, Frye admira na Poética de Aristóteles o modelo epistemológico e metodológico 
que a teoria da literatura do nosso tempo, orientada por ideais de racionalidade científica, pode e deve utilizar na análise 
dos factos e dos problemas literários surgidos posteriormente a Aristóteles: ‘Thanks to the Greeks, we can distinguish 
tragedy from comedy in drama, and so we still tend to assume that each is the half of drama that is not other half. When 
we come to deal with such forms as the masque, opera, movie, ballet, puppetplay, mystery-play, morality, commedia 
dell’arte, and Zauberspiel, we find ourselves in the position of the Renaissance doctors who refused to treat syphilis 
because Galen said nothing about it.’ Contraponde-se, por um lado, ao mito romântico do génio irrepetivelmente original e 
dissentindo, por outra parte, do relativismo atomizante de uma crítica subjectiva, Northrop Frye concebe a literatura como 
uma complexa e coerente organização de modos, de categorias e de géneros.» 
 

53 Digno de registo é a forma como Northrop Frye estabelece uma teoria dos modos ficcionais, inspirando-se segundo 
Aguiar e Silva, (1986), op. cit., p. 376 e ss: «na caracterização aristotélica dos caracteres das ficções poéticas, os quais 
podem ser melhores, iguais ou piores ‘do que nós somos’». 
 

54 Veja-se V. M. Aguiar e Silva, op. cit., pp. 351-401, apresenta todo um conjunto de reacções sobre conceitos poéticos que 
se foram efectivando nas últimas cinco centúrias. Sobre a evolução das diferentes correntes crítico-literárias desenvolvidas 
ao longo dos tempos, veja-se Orlando Pires (1981), op. cit., onde se expõe a evolução dos conceitos e funções da literatura 
e estética desde a Antiguidade greco-latina até aos nossos dias. 
 

55 Cf. R. M. Rosado Fernandes 2001: 84-85. Veja-se ainda M. H. Rocha Pereira 1976: 101. 
 

56 Vide Fernando Lázaro Carreter (1990), op. cit., p. 75.  
 

57 De acordo com Lubomír Dolezel, (1997), op. cit., pp. 177-178, «al comienzo del siglo XX, el centro de la teoría poética se 
traslada de Occidente a Rusia. Este movimiento histórico está conectado con la aparición de un nuevo movimiento del 
pensamiento literario en rusia, que llegaría a ser conocido como Formalismo ruso. El Formalismo ruso ocupa una posición 
cardinal en la historia de la poética moderna: es la culminación de la poética morfológica del siglo XIX y de las concepciones 
románticas del lenguage poético y, al próprio tiempo, un despliegue de la base teórica del estructuralismo del siglo XX. […] 
El programa teórico del Formalismo ruso era un conjunto de brillantes tesis radicales y provocativas que estaban destinadas 
a remover arraigados prejuicios acerca de la literatura y el arte y a proclamar una poética y una estética fundamentalmente 



45 

 

Criticism nos Estados Unidos e Inglaterra, da ‘análise estrutural’ em França58. Como todo o 

movimento de vanguarda, o formalismo definiu os seus pressupostos e postulados em 

contraste com a tradição. Ao longo de décadas, a Poética estrutural preservou o seu carácter 

de dianteira, desafiando as instituições literárias e críticas tradicionais, associando-se 

intimamente às tendências inovadoras nas artes, no saber e na ciência. Gérard Genette e 

Tzvetan Todorov procuraram descobrir problemas contemporâneos com base em 

ocorrências teóricas do passado. Ao reconstruir a interação ideológica, a coexistência e os 

conflitos do passado, os historiadores e os críticos ajudam-nos a situar as ideias 

contemporâneas dentro de um marco de referência multidimensional, possibilitando a 

chamada de atenção para ideias que, de outra maneira, passariam impróvidas59. Todavia a 

poética estrutural como as teorias que se lhe seguiram são herdeiras de uma vasta 

experiência histórica. Só podemos entender a crítica e os fundamentos que norteiam a 

ciência literária na actualidade se tivermos em linha de conta um conjunto de reflexões que 

aparecem já patenteadas antes de Platão60 e que Aristóteles sistematizou de tal modo que a 

teoria do Estagirita se apresenta como um farol até aos tempos hodiernos61.  

 

 

2. Da Poética e da acuidade da exegese 

                                                                                                                                                         
nuevas. Su relación con la tradición rusa fue hostil, y sus conexiones con el pensamiento teórico Occidental, prácticamente 
nulas.» 
 

58 Cf. Oswald Ducrot & Tzevetan Todorov 1982: 108. A poética estrutural do século XX teve a sua origem nas ideias radicais 
do formalismo russo. 
 

59 Veja-se Lubomír Dolezel (1997), op. cit., p. 19. Sobre a teoria Poética do modernismo até aos nossos dias observe-se 
Antonio García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 67-115. 
 

60 No artigo intitulado «A poética da pré-poética: a poética pré-aristotélica» in Poéticas. Diálogos com Aristóteles, A. López 
Eire, 2007: 15 e ss. tece um conjunto de considerações sobre ideias pré-platónicas e platónicas que terão dado origem ao 
primeiro tratado filosófico-científico sobre a poesia que é a Poética de Aristóteles.  
 

61 Afirma Richard E. Palmer (1986), op. cit., p. 252: «Hoje a compreensão histórica e a consciência histórica devem chegar-
nos sob forma de crítica fenomenológica à visão científica. A base desta crítica é a análise da compreensão prévia, que 
revela a historicidade da nossa compreensão e do nosso mundo. E um resultado dominante será a descoberta da 
temporalidade. Compreender a literatura ou qualquer obra de arte situa-se na ordem da temporalidade. Isto é, 
encontramos a obra no presente, mas também com base na recordação (a nossa compreensão histórica formada) e na 
antecipação (o modo como a nossa compreensão projecta o futuro). A compreensão não é um conhecimento histórico fora 
do tempo; situa-se num lugar específico no tempo e no espaço – na história. A sua interpretação revetir-se-á de 
características diferentes à medida que aparece ao leitor, agora, nesta hora e neste lugar.» Acerca do juízo dos 
acontecimentos e ‘a verdadeira crítica do conhecimento como fenomenologia do conhecimento’ veja-se Edmund Husserl 
2016: 35 e ss. Acerca do conceito clássico e actual da 
 



46 

 

A história da Poética é a história do pensamento literário e como tal situa-se entre 

duas disciplinas, a história das ideias e a história da ciência62. O estudo sobre o 

desenvolvimento da Poética é fundamental para compreender os problemas essenciais e as 

relações mútuas de ambas as disciplinas na história intelectual63. Ademais, uma longa 

tradição investigadora tem sempre uma larga cronografia formada por dois pressupostos 

gerais, um ontológico, o outro epistemológico: 

a) A literatura é a arte da linguagem produzida na actividade criativa da poesis. 

b) A poética é uma actividade dotada de valor intelectual que participa da história 

do conhecimento64. 

A história da Poética como a de qualquer outra disciplina científica é, em primeiro 

lugar, uma história de hipóteses, teorias, métodos de observação e análise, de formação e 

deformação de conceitos65. Não podemos granjear um conhecimento verdadeiro da 

evolução da Poética se não reconstituirmos a sua história imanente. As centúrias de 

                                                 
62 Segundo Lubomír Dolezel (1990), op. cit., pp. 24-25, «a tradição de pesquisa da poética estende-se por milénios, ligando a 
estética aristotélica à semiótica contemporânea da arte poética. A sua evolução deve-se a intelectuais oriundos de muitos 
países e culturas diferentes, desde a Grécia Antiga à Suíça do século XVIII e à Alemanha do séc. XIX. Com origem na França, 
Rússia e Checoslováquia, a poética estrutural do século XX transformou-se num movimento de alcance e cooperação 
internacional sem precedentes. […] A dimensão internacional da poética só tem, avidamente, experimentado e adoptado 
ideias, modelos, métodos e conceitos desenvolvidos na filosofia, em ciências especializadas, bem como nas macro-ciências 
modernas. Sendo um estudo científico da literatura, a poética desafia todas as formas de provincianismo cultural e 
académico. 
Tanto na estabilidade dos pressupostos gerais como na vitalidade dos modos e themata, a poética revela características de 
uma tradição de pesquisa firmemente estabelecida mas em constante evolução. Em contraste com teorizações 
especulativas sobre literatura, enredadas numa monótona espiral de argumentos repetitivos e inconcludentes, a poética 
comprovou, ao longo da sua história, a possibilidade do crescimento controlado do conhecimento sobre literatura. A 
poética contemporânea – no espírito da sua tradição – continua a servir como medula científica à investigação literária e 
como fiel protectora da autonomia da arte poética.» Sobre as relações entre Poética, história e ciência veja-se Antonio 
García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit.,  pp. 14 e ss. 
 

63 Cf. Lubomír Dolezel (1997), op. cit.,  pp. 20-21. 
 

64 Segundo Lubomír Dolezel (1997), op. cit. p. 20 «se considerarmos a poética como a ciência da literatura […] 
procuraremos, naturalmente, um lugar para a sua história dentro do marco da história da ciência.» 
 

65 Maria Naves (2008), op. cit., pp. 32-33 declara que «las poéticas ni siguen un esquema preestabelecido, pues nadie suele, 
ni caso puede, proponer planes generales de investigación para ninguna de las ciencias, más allá de su propia actividad o la 
de un equipo. La historia de las poéticas y de los métodos que han seguido no responde, por tanto, a un proyecto, a un 
paradigma propuesto, sino que va desarrollándose según circunstancias sociales, culturales y personales; hoy podemos 
interpretar esas circunstancias para compreender las razones de la orientación seguida, frente a otras posibles, en el marco 
general de la historia de la investigación. 
Esto significa que la teoría de la literatura no se ha realizado como una investigación sistemática atendiendo primero a los 
hechos más inmediatos, por ejemplo los formales, para pasar luego a las relaciones sintácticas entre las unidades y a sus 
valores semánticos, o no se ha hecho un plan de atender escalonadamente a las formas y luego a los significados, en 
escuelas sucesivas, sino que se ha estudiado la obra literaria siguiendo direcciones dominantes en cada época. Cada 
método parte de unos interrogantes que encuentran respuesta en alguno de los aspectos de la obra, y que coinciden con 
los planteados por otros métodos. Si partimos de un presupuesto determinista que admite que la obra es un producto 
relacionado con el modo de ser de su autor, lo más probable es que florezcan los métodos biográficos; si en una época 
predomina un sentido teocéntrico de la cultura, el teórico de la literatura intentará poner en relación las obras con la 
inspiración divina, aplicará criterios de autoridad para compreender las conductas y procurará explicar por su fin didáctico 
los textos; tenderá probablemente a una interpretación simbolista, etc.» 



47 

 

Quinhentos e Seiscentos foram decisivas na recepção e transmissão das teorias poéticas. 

Desde os finais do século XV e sobretudo a partir do primeiro quartel da centúria de 

Quinhentos, após a difusão da Poética de Aristóteles, até cerca de meados do século XVII, as 

investigações sobre teoria literária atravessaram uma das suas fases mais brilhantes e 

fecundas na história da cultura ocidental.  

O principal resultado da nossa reconstrução é a descoberta dos modos de poética, de 

sistemas conceptuais e metodológicos que foram desenhados para fazer frente aos 

problemas da actualidade da tradição investigadora nas distintas fases do seu 

desenvolvimento. Este processo levou à formação de modos complementares: a Poética 

universal/particular, teórica/aplicada, exemplificativa/analítica, normativa/descritiva, 

sincrónica/histórica/comparativa, retórica/linguística/semiótica. 

As questões da poética conhecem sucessivos aperfeiçoamentos no que respeita a um 

número limitado de themata66. Além disso, a ideia de que a literatura é essencialmente 

estrutura tem sido um tema fundamental da Poética ocidental, ou seja, a Poética 

interessou-se desde o seu início pela relação entre a arte Poética e o mundo. O preceito da 

mimesis é uma formulação antiga deste tema, baseada na conceção platónica da mimesis 

como imitação, desenvolvida por Aristóteles que asseverou o papel ativo da poiesis como 

representação67. Foi apenas no século XVIII – «século de crise e de gestação de novos 

valores em todos os planos68» – que surgiu a primeira formulação de uma Poética não 

mimética, uma concepção de reinos imaginários como mundos possíveis. Porém, só nos 

estudos contemporâneos sobre Poética se desenvolveu uma teoria moderna não mimética 

da relação entre a literatura e o mundo: a poética do mundo possível da ficcionalidade. No 

século XX, o tema da criatividade poética formulou-se na teoria semiótica do sujeito; os 

potenciais criativos da imaginação do poeta encontram-se em tensão dialética com as 

                                                 
66  Lubomír Dolezel (1990), op. cit., pp. 21-24.  
 

67 Em termos genéricos diremos que Platão pensava que toda a arte é imitação e que, por ser imitação, era digna de 
censura. Acreditava o criador do Liceu que as imitações, ao substituírem o modelo original – a realidade – por meras cópias 
inevitavelmente imperfeitas, acabavam por nos afastar da verdade e do conhecimento.  
Aristóteles, todavia, defendia que as pessoas podiam aprender com as imitações, por isso o criador da Academia, em vez de 
censurar a arte apresenta-a como uma forma de educar e de levar o Homem ao encontro do saber.  
 

68 Cf. Aguiar e Silva (1986), op. cit., p. 358. Sobre o conceito clássico e actual de Poética veja-se Antonio García Berrio & 
Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., 11-14. 
 



48 

 

condições históricas e as convenções culturais. Já a relação entre literatura e linguagem69 é 

um tema-guia da Poética em todas as suas fases. Na verdade a Poética teórica mostrou 

sempre um vivo interesse pela análise e adopção de ideias, modelos, métodos e conceitos 

desenvolvidos pela filosofia e pelas ciências especializadas, assim como nas macrociências 

modernas. De acordo com Dolozel (1990: 24-25) (vide nota 62 desta tese), como «estudo 

científico da literatura», a Poética supõe um repto a todas as formas de provincianismo 

cultural e académico, quer na estabilidade de supostos gerais quer na vitalidade dos seus 

modos e temas. A Poética apresenta, segundo o mesmo autor, as características de uma 

tradição investigadora solidamente estabelecida, porém em estado de permanente 

evolução. Ademais e como já mencionámos, para o estudioso checo a Poética 

contemporânea continua a servir como núcleo científico dos estudos literários «e como fiel 

protectora da autonomia da arte poética.» 

«O ser humano orienta-se no mundo através da actividade de interpretação. Esta, 

por sua vez, recorre a uma estrutura simbólica que é essencialmente composta pela 

linguagem70.» A interpretação dos textos e das respectivas diegeses contribuem para a 

formação do ethos do leitor e colocam-no em convivência com uma extensa rede de 

pensadores e ideias plasmadas em palavras e sabedorias milenares, em contacto com 

modelos axiológicos que lhe possibilitam estruturar o mundo e o tempo de forma a alcançar 

melhor as simbioses e as constantes universais do pensamento humano e o papel quer do 

intelectual quer do homem comum no mundo de hoje. As ‘histórias’ são respostas do e para 

o Homem, algo que lhe permite compreender melhor o mundo que o rodeia. À medida que 

tomamos contacto com diferentes realidades, mais pensadas, mais reflectidas se tornam as 

análises que fizermos sobre as explanações, as exegeses, as ideias que se possam formar à 

volta do centão da Poética, da hermenêutica e de universais literários e filosóficos.  

Segundo Paul Ricoeur, quando analisamos uma obra, em vez de filtrarmos uma 

dimensão de significado, por vezes, o contexto parece deixar passar diversos trabalhos. «O 

texto enquanto todo e enquanto totalidade singular pode comparar-se a um objecto que é 

possível ver a partir de vários lados, mas nunca de todos os lados ao mesmo tempo71.» 

                                                 
69 Declara Richard E Palmer (1986), op. cit., p. 254: «A linguagem é histórica – é o repositório do modo de ver de toda a 
nossa cultura. Resumindo, a própria interpretação é histórica, e se tentarmos fazer dela qualquer outra coisa 
acrescentando-lhe ou tirando-lhe algo, empobrecemos a interpretação e empobrecemo-nos a nós mesmos.» 
70 Vide Paul Ricoeur ¹2013: 14. 
 

71 Cf. Paul Ricoeur ²2009: 109. 
 



49 

 

Existem também outros argumentos que consolidam várias obras, que fluem 

concomitantemente à guisa dos textos sobrepostos de um palimpsesto. Para Ricoeur «o 

texto é como uma partitura musical e o leitor como o maestro que segue as instruções da 

notação. Por conseguinte, compreender não é apenas repetir o evento do discurso num 

evento semelhante, é gerar um novo acontecimento, que começa com o texto em que o 

evento inicial se objectivou72.» Nesta linha, concordamos com David Wood quando este 

afirma que um texto é um todo, ou mais propriamente uma totalidade73. A relação entre o 

todo e as partes requer um determinado tipo de julgamento. A reconstrução do texto 

apresenta um carácter circular e a partir dos detalhes e depois das partes, nós conseguimos 

interpretar e reconstruir o todo. O juízo de importância é da ordem da conjectura. Ainda 

assim, podemos desde já declarar que Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 

escreuer de D. António de Ataíde forma um todo coerente, um aljôfar a ser estudado, facto 

de que demos conta na introdução deste trabalho.  

Ao contactarmos com um manuscrito como o de D. António de Ataíde, vivemos 

histórias, recontamos vidas, construímos narrativas, produzimos cultura. Na sua praxis todo 

«o homem é, […] o único ser que se espanta, sabe que morre, quer saber, é capaz de 

desmesura e deseja simultaneamente ser feliz74.» Jamais podemos partilhar de opiniões 

deterministas que teimam em declarar que certas coisas, num dado período, estavam além 

da articulação ou da concepção de certas ideias e comportamentos; em certa medida, em 

sintonia com o ‘novo historicismo’75, pretendemos invocar a grandeza e vastidão do arquivo 

textual e, a partir delas, elaborar uma abordagem crítica e estético-literária da instância 

individual.  

                                                 
72 Idem, Ibidem, p. 106. 
 

73 Veja-se David Wood 1991: 20-33. 
 

74 Vide Maria Luísa Portocarrero F. Silva (1995). 
 

75 Mais informação em Stephen Greenblatt (1991). A expressão "novo historicismo" serve para descrever um método crítico 
que se opõe ao formalismo descontextualizado do "new criticism" dominante. Preocupado com a inserção de objectos 
culturais (textos literários e outros artefactos) na história, o novo historicismo distingue-se do historicismo tradicional por 
assumir que a intervenção individual no processo histórico é inevitável e que a crítica não pode suspender juízos de valor, 
nem deve abordar o passado com um espírito de veneração. Os objectos culturais têm uma ressonância, isto é, um poder 
de evocar as forças culturais de onde elas emergiram. Têm também o poder de encantar, de transmitir um sentimento 
arrebatador de singularidade. É a interacção de "ressonância" e "encantamento" que o novo historicismo busca iluminar. O 
termo "novo historicismo" emprega-se também para a vertente do pensamento literário que interpreta os poemas, as 
peças de teatro como a expressão de superestruturas da sociedade. Stephen Greenblatt é o nome mais proeminente desse 
pensamento. 
 



50 

 

A descoberta de obras antigas olvidadas no pó dos séculos76 e a sua leitura, a busca 

do inédito, apresentam-se para nós como algo de fascinante, pois constituem-se como 

pequenos elementos que numa cadeia mais vasta nos irão fazer compreender melhor uma 

determinada época cultural e as suas ressonâncias. Reside o nosso fascínio em trazer à luz 

uma Arte Poética com mais de quatrocentos anos e na possibilidade de tratar quase todos os 

traços escritos e visuais de determinada cultura como uma rede de signos reciprocamente 

inteligíveis77. 

Examinámos o Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer de D. 

António de Ataíde, como um processo de escrita, leitura e discurso, como um momento 

integrado e não particularizado pela circunstância de Portugal ser administrado por reis 

espanhóis e do seu autor ter estado ao serviço desses governantes, pois o que interessa é a 

obra produzida. O movimento hermenêutico que trabalha com a obra opera como 

mediação, coincidindo com a práxis, uma categoria da dialéctica, portanto, da crítica. Por 

isso, António Inácio Andrioli é de opinião de que o entendimento do discurso da obra é 

proveito de uma contínua «reconstrução, reelaboração da própria obra e é nisso que 

consiste a hermenêutica quando não transformada em ontologia78.» Para Paul Ricoeur, «a 

hermenêutica deve superar a dicotomia danosa, herdada de Dilthey, entre ‘explicar’ e 

‘compreender’79.» Aliás, o homem é um ‘animal hermenêutico’80, uma vez que se orienta no 

mundo através da actividade fundamental da interpretação. Com Ricoeur, recusamos uma 

abordagem determinista da acção humana. «A sua defesa da liberdade pressupõe uma 

antropologia filosófica que coloca a ênfase nas capacidades do ser humano, naquilo que o 

ser humano é capaz de fazer, ou deveria ser capaz de fazer se não existissem por vezes 

impedimentos estruturais que podem tender a amputar essas possibilidades81.» Por isso 

estamos cientes do sequente desígnio: com este trabalho evitamos o oblívio em que 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer de D. António de Ataíde 

mergulhou há séculos e contribuímos no panorama histórico-literário luso para a 

                                                 
76 Veja-se George Steiner ²2012: 7 e ss. Sobre a Poética e historicismo literário veja-se Antonio García Berrio & Teresa 
Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 57-64. 
  

77 Cf. Umberto Eco 2017: 27 e ss. 
 

78 Vide António Inácio Andrioli (2006). 
 

79 Idem, Ibidem. 
 

80 Idem, Ibidem. 
 

81 Veja-se Paul Ricouer ¹2013: 13. 
 



51 

 

preservação e comento de um extenso e essencial testemunho do ponto de vista 

patrimonial. Neste caso, uma pressuposta dissipação do documento não resultaria devido a 

uma falta de inventariação das entidades competentes, mas porque o decorrer dos séculos 

não contribuiu, até ao momento, para a existência de um plano de protecção ou de 

salvaguarda do ponto de vista de uma investigação intensa sobre o assunto. 

Toda a observação preliminar sobre literatura e a sua entidade arrosta, ab initio, o 

quesito de saber se é provável (ou até que ponto é exequível) determinar as extremas que 

demarcam o fenómeno literário. Assinala-se, desde já, o seguinte: sempre que falamos em 

fronteiras da literatura, empregamos expressões metafóricas decerto sugestivas. No 

entanto, igualmente algo indefinidas; de certa feição, é isso mesmo que determina o recurso 

a metáforas e também, espontaneamente, na metalinguagem dos estudos literários82. Mas 

para chegarmos a estes termos foi essencial um longo percurso. Na verdade, a cultura 

ocidental e as suas grandes obras artísticas nos mais variegados géneros, tipos, padrões e 

hermenêuticas – de hoje e de todos os tempos – devem os seus preceitos e o que 

objectivamente são a três milénios ininterruptos de literatura, poesia e exegeses. De 

Homero a Platão e a Aristóteles, destes a Santo Agostinho e à Idade Média donde há-de 

sobrevir o Renascimento e mais tarde o Romantismo que abrirá os itinerários da 

Modernidade e da presente e fragmentária Pós-Modernidade83. Como afirmava Karl Kohut, 

o presente histórico constitui o ponto de referência para a memória84 e só através dela 

compreendemos o fenómeno literário e a nossa presença como construtores de obras de 

                                                 
82 Hoje, por outro lado, pensa-se que o envolvimento de determinados textos dentro desse campo literário e a omissão de 
outros, não revoga a eventualidade de existirem situações ambígenas que dissipam a fixidade com que eventualmente 
poderia postular-se a presença de um campo literário com margens rigidamente demarcadas. Cf. Carlos Reis 1995: 19. 
 

83 Diz-nos Richard E. Palmer (1986), op. cit., p. 253 que «hoje a tarefa da interpretação, é libertar-se da objectividade 
científica e da maneira como o cientista vê as coisas, é recuperar o sentido da historicidade da existência. Estamos tão 
obcecados com a perspectiva do pensamento tecnológico que só de um modo disperso temos consciência da nossa 
historicidade. 
Aproximarmo-nos do carácter histórico da interpretação quando reconhecemos que nenhuma interpretação é “para todo o 
sempre” a “interpretação certa”; todas as épocas reinterpretam Platão, Dante, Shakespeare, Milton e todos os grandes 
espíritos da nossa herança.» 
 

84 Em Karl Kohut (2004), podemos ler: «[…] En el campo de la literatura, asociamos la memoria con formas literarias que 
evocan el pasado: la novela, el teatro y la poesía históricas, al igual que la biografía y la autobiografía. En todos estos 
géneros o subgéneros, la literatura linda con su hermana gemela, es decir, la historiografía. 
La noción de la memoria está intrínsecamente ligada a la del tiempo. “Memoria y recuerdo están, en primer lugar, 
arraigados en la dimensión del tiempo”, escribe el psicólogo alemán Hans-Joachim Markowitsch. Ya San Agustín sabía que 
no se puede hablar de memoria sin hablar de tiempo. En sus memorias, retoma y repiensa concepciones anteriores de la 
filosofía antigua de una manera tan original que su pensamiento constituye un punto de referencia insustituible y, hasta 
hoy en día, los filósofos vuelven obligadamente a las Confesiones cuando reflexionan sobre tiempo y memoria. Es 
imprescindible, pues, hablar del tiempo antes de pasar a la memoria.» 
 



52 

 

arte85. «Por lo tanto las relaciones entre literatura y memoria cambian de enfoque según la 

perspectiva de los autores o del público. […] La memoria es el recinto donde convergen 

experiencia e imaginación, y la imaginación no es más que la “memoria fermentada”»86.  

Fragmentados e presos pelas conjunturas presentes87, impõe-se então que 

caminhemos para os textos originais e para os comentários de D. António de Ataíde e 

reconstruamos a sua Poética, uma espécie de Borrador, assim qualificado pelo 5.º conde da 

                                                 
85 Por isso afirma Mário de Carvalho (2014), op. cit., 45-46: «se é preciso lembrarmo-nos de que o texto tem sempre um 
destinatário – o outro –, andará pouco avisado quem procure capturar um leitor determinado para o fixar no tempo, ater a 
uma moda, ou lisonjear o que parecem ser os seus gostos de momento. Por um lado, está a diminuir o leitor – o tal leitor 
ideal –, quando presume a sua passividade, e passa a degradá-lo, transformando-o em “público”. Por outro lado, está a 
despromover-se e a desprestigiar-se enquanto escritor, ao tombar na temporalidade imediata, atolando-a na mexerufada 
do fugaz e do circunstancial. Quem escreve à medida do leitor que pretende lisonjear fica dentro dessa medida. Se procura 
um “consumidor”, é porque lhe apresenta um “produto”. Quem aposta num tempo transitório e contingente, torna-se ele 
próprio transitório e contingente. Visar uma actualidade que, pela variável natureza das coisas, está a ser 
permanentemente transformada, é situar-se no passado. Numa palavra, ficar datado. Como se tivesse atirado a um alvo 
movente que já não está no mesmo sítio.  
O autor deve criar o leitor que o mereça. Um leitor criativo é muito mais gratificante do que um consumidor passivo e 
estéril. E há que respeitá-lo. Ele não é o nosso confidente. 
No sentido de marca pessoal que qualquer texto ficcional acaba por comportar, todos os livros são, afinal, autobiográficos.» 
 

86 Para mais informação, veja-se Castañeda Hernandez & María del Carmen (2011): 149. 
 

87 Sobre as cicunstâncias e as transformações operadas pelo modus vivendi hodierno, no qual a concepção de cultura se 
alterou profundamente e se converteu numa cultura-mundo, Gilles Lipovetsky e Jean Serroy 2016: 242-43 observam o 
seguinte: «Como viver no hipermundo da desorientação? É preciso notar que para o enfrentar os seres humanos não 
dispõem das mesmas armas. Neste contexto, alguns sabem maximizar as suas oportunidades e desenvolver as suas 
potencialidades. Por exemplo, as elites assumem riscos, empreendem, criam, sentem-se à vontade em todo este universo 
transnacional. Os outros vivem com muito mais ansiedade o fim dos modelos e a instabilidade da hipermodernidade. 
Sofrem mais a sua influência do que acompanham a sua evolução, com o consumo a tornar-se o único horizonte de vida e o 
meio principal para ocultar as suas dúvidas e o seu mal-estar. É aqui que reside o grande desafio que a cultura de amanhã 
tem de superar. Tal cultura é, com efeito, o único verdadeiro contrapeso que permite travar o império do consumismo e 
dar outros objectivos à existência. 
No mundo desorientado do hipercapitalismo, a cultura deve ser vista como o instrumento privilegiado que torna possível o 
aperfeiçoamento e a superação de si, a abertura aos outros, o acesso a uma vida menos unilateral do que a de comprador. 
Durante muito tempo, o objectivo da cultura foi identificado com a profundidade da alma, com a vida em obediência à 
razão. Esta vocação superior nunca foi tão obsoleta como agora, pois vivemos num mundo dominado pela superficialidade 
do imediato e do consumível. Para além desta, há, todavia, outra missão que lhe incumbe para o futuro: a de abrir a 
existência a dimensões diferenciadas, fornecer objectivos, distribuir as cartas para que se possam encetar novos caminhos 
e estimular potenciais diversificados dos indivíduos que não se reduzam apenas à compreensão inteligente do mundo. Com 
isto, regressamos, dalgum modo, à função eterna, antropológica, da cultura: educar e socializar os seres humanos, 
fornecendo-lhes objectivos – e, hoje, ao favorecer uma multiplicidade de projectos, de experiências e de horizontes de 
sentido, dar-lhes a possibilidade de “mudar a vida”. A cultura não é contra a paixão. Pelo contrário, ela é o que deve 
alimentar as paixões ricas e boas dos indivíduos. A cultura não deve apenas exaltar o que é profundo, mas também fazer 
algo que é mais importante para a maioria: limitar a desorientação e permitir a estima de si com actividades que mobilizem 
a paixão dos seres humanos para se superarem, para serem agentes da sua própria vida.» Assim sendo, a conjuntura actual, 
plena de aceleração e mudanças sociais e culturais, possibilita-nos novas experiências e transcendências, evitando o 
imobilismo e a tentação de fechamento em si mesmo, promovendo a mobilização de forças criativas e evoluções reflexivas 
que levarão ao redespertar de sabedorias e à formulação de hermenêuticas sobre os fenómenos que envolvem o sujeito. 
Vide Gilles Lipovetsky e Jean Serroy (2016), op. cit., pp. 240-241. Por isso, na introdução à obra O que é a Crítica? seguido de 
A Cultura de Si, onde se transcrevem duas conferências de Michel Foucault (2017): 26-27 se declara: «que é preciso 
conceber a “ontologia crítica de nós próprios” como uma atitude, um ethos, uma vida filosófica em que a crítica do que 
somos é simultaneamente análise histórica dos limites que nos são impostos e prova da sua superação possível”. Se 
Foucault se interessa pela cultura greco-romana de si enquanto estética da existência, com efeito, não é para propor um 
regresso à ética antiga da existência, como “alternativa” aos modelos morais contemporâneos, mas porque acredita que 
essa cultura de si pode mostrar-nos a possibilidade de construir uma “nova ética”, que, graças ao trabalho da análise 
histórica ligada à “imaginação ética”, elimina as três grandes referências, agora enfraquecidas, à religião, à lei e à ciência.» 
Sobre o papel da cultura-mundo no mundo actual veja-se ainda Gilles Lipovetsky & Hervé Juvin 2017: 18 e ss. 
 

http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA


53 

 

Castanheira, porque é nosso dever desenvolver o sentido de interpretação de um 

manuscrito assaz rico, de molde a ajudar a gizar percursos hermenêuticos, interpretações de 

textos e de vidas que ainda hoje nos fascinam e que nos podem ajudar a ancorar na 

volatilidade hodierna. Desde já desafiamos os leitores para o deslumbramento a descobrir 

nos labirintos deste manuscrito, afigurando-se à partida parcamente congruente, segundo 

alguns poucos, e cuja translineação integral se apresenta pela primeira vez, no II volume 

desta tese88. Antes disso, urge observar a vida do 5.º conde da Castanheira.  

D. António de Ataíde é uma relevante personalidade que, no quadro das letras lusas 

de Quinhentos e Seiscentos, foi arrojada para um desmerecido e escuso oblívio. As 

contingências do período histórico em que viveu e as suas profundas ligações ao poder 

filipino talvez expliquem o facto de ter sido tão olvidado pela generalidade dos estudiosos da 

literatura portuguesa; porém, afigura-se-nos um preceptista de peculiar relevância para a 

compreensão da recepção da Poética, do desenvolvimento da crítica literária nacional e das 

ideias estéticas basilares que caracterizavam os códigos poéticos da sua época. São escassos 

os registos editados sobre a sua vida e o que por nós foi desvendado encontra-se, em boa 

parte, em documentos manuscritos, existentes na Torre do Tombo, na Biblioteca Nacional, 

na Biblioteca da Ajuda e na Biblioteca Pública de Évora. Da sua biografia nos daremos conta, 

de seguida, na Parte I deste trabalho.  

 

 

 

 

                                                 
88 Veja-se documento inserto, na página 12 e ss., do II volume desta tese.  



54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I  

 

ANTÓNIO DE ATAÍDE, UMA BIOGRAFIA E UMA CULTURA 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



56 

 

 
Figura 289 

                                                 
89 Biblioteca Nacional de Portugal, documento com a cota E. 811 P. Relativamente a esta imagem, no documento [em 
linha]: 
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=sub
scriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&te
rm=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7, podemos ler o seguinte: «Freire 
terá desenhado apenas a cercadura, dado que tudo indica tratar-se de uma composição de duas matrizes, como a dupla 
assinatura de Pastor, abreviada "P.or" no quadro com o retrato, e os vincos no papel impresso acusam.  
É possível que o autor do desenho tenha sido Luciano Freire (1864-1934), mas trata-se de uma hipótese ainda não 
comprovada. Publicada na obra Cartas do Padre António Vieira..., Emp. Literaria Fluminense, vol. 1. Data post-mortem do 

http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7


57 

 

1.  AS INSÍGNIAS E O PODER NA ÉPOCA DE D. ANTÓNIO DE 
ATAÍDE 

 

 

 

«Desde a orla do mar 
Onde tudo começou intacto no primeiro dia […]  

[…] Caminhei para Delphos 
Porque acreditei que o mundo era sagrado 

E tinha um centro.» 
 

Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 542. 
 
 
 
 
 

«[…] Todo o poeta, todo o artista é artesão de uma linguagem.» 
 

Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 839. 
 

 

 

António de Ataíde, 5.º conde da Castanheira e 1.º conde de Castro D’Aire, nasceu por 

volta de 1567 ou um pouco antes e morreu a 14 de Dezembro de 164790, tendo sido 

sepultado na capela-mor da igreja de S. Francisco de Lisboa91. Foi o terceiro filho do segundo 

casamento do segundo conde da Castanheira, também chamado D. António de Ataíde, 

falecido em 1603. Filho de D. Bárbara de Lara era neto, por via materna, de D. Pedro de 

Meneses, 3.º Marquês de Vila Real92 e bisneto de D. Álvaro de Ataíde, 5.º senhor da 

Castanheira, Povos e Cheleiros. Este último era irmão de D. Martinho de Ataíde, 2º conde de 

Atouguia, ambos filhos do 1.º conde D. Álvaro Gonçalves de Ataíde e D. Guiomar de Castro93. 

                                                                                                                                                         
retratado, António de Ataíde (ca. 1567-1647), 1.o conde de Castro d'Aire (1625) e 5.o conde da Castanheira (1637), 
segundo inferência dos dígitos "85" gravados na margem inferior esq.a, em conjugação com o período de actividade do 
gravador.» 
 

90 Data de 9 de Março de 1647 o que julgamos ser o derradeiro manuscrito, onde se faz referência a actos da vida pública 
do 1.º conde de Castro D’Aire. Trata-se de uma carta relativa à alcaidaria-mor de Colares. Veja-se documento inserto, na 
página 247, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire e 5.º Conde da 
Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciência e Comunicação n.º 22-
23. 
 

91   Acerca da casa de Castanheira veja-se E. Pereira & Guilherme Rodrigues 1904: 869. Sobre este assunto observe-se ainda 
D. António Caetano de Sousa 1736: 531-551. D. António de Ataíde não foi sepultado no panteão dos Ataíde no Convento da 
Castanheira. Cf. nota 1 do Volume I, desta dissertação. 
 

92 D. Pedro de Meneses era descendente directo de D. Henrique II de Castela e também de D. Fernando I de Portugal. 
 

93 D. Guiomar de Castro era neta de D. Álvaro Pires de Castro, conde de Viana, da Foz do Lima, hoje conhecida por Viana do 
Castelo, por carta de D. Fernando I datada de 1 de Junho de 1371. D. Álvaro Pires de Castro, irmão de D. Inês de Castro, 
bisnetos por via ilegítima de D. Sancho IV de Castela e trinetos de Afonso X, o Sábio. D. Álvaro Pires de Castro foi também 1º 



58 

 

Do primeiro casamento de D. Álvaro de Ataíde, senhor de Castanheira, Povos e Cheleiros 

com D. Leonor de Melo (filha do 1.º conde de Atalaia) resultaram dois filhos: D. Pedro de 

Ataíde94 e D. Álvaro de Ataíde95. Casou posteriormente com D. Violante de Távora e dessa 

união nasceu D. António de Ataíde, 1.º conde da Castanheira, homem de notável subtileza 

política96, decisivo no processo da primeira colonização do Brasil97, diplomata notável e um 

                                                                                                                                                         
Conde de Arraiolos e 1.º Condestável de Portugal. Por conseguinte a família dos Ataíde tem na sua origem sangue real de 
Castela e Leão, Navarra, Aragão e Portugal. Para mais informação vd. [em linha]: http://geneall.net/pt/. 
 

94 Cf. Garcia de Resende 1902: vol. I, pp. 128-132, onde se lê: «CAPITULO LIV / Da mercê que El-Rei fez ao senhor D. Manuel 
irmão do duque, do mestrado de Christus e ducado de Beja / «E D. Pedro d’Ataide sendo fugido de Setuvel, e indo caminho 
de Santarem, foi nom caminho preso, e trazido a Setuvel, onde contra elle foi acerca de suas culpas processado, pelas 
quaes pela justiça foi publicamente degoldado e feito em quartos. […]» 
 

95 Na página 49, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire e 5.º Conde da 
Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciência e Comunicação n.º 22-
23, encontra-se um traslado, onde se faz referência a D. Álvaro de Ataíde, pai do 1.º conde da Castanheira. Veja-se ainda 
documento [em linha]: https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/. 
 

96 Vide Garcia de Resende (1902), op. cit., vol. I, pp. 128-132, onde se lê: «CAPITULO LIV / Da mercê que El-Rei fez ao senhor 
D. Manuel irmão do duque, do mestrado de Christus e ducado de Beja / […] D. Alvaro de Ataíde era em Santarém, onde 
pelos da conjuração foi acordado que estivesse com muita gente, que com dissimulações recolhia, para que tanto que da 
morte d’El-Rei, ou d’algum alevantamento contra elle fosse certificado, logo recolhesse ao castello a Excellente Senhora D. 
Joana, que então estava no mosteiro de Santa Clara da dita villa, porque para uma cousa e para a outra se o caso 
sobreviera, tinha já as cousas aviadas e postas em ordem astuciosamente. Porque sobre o recolhimento d’esta senhora 
tinham esperança d’ajuda e favor dos Reis de Castella, a quem segundo fama tudo isto era revelado. 
E por D. Alvaro ser homem muito sabedor e de muito credito e autoridade, estava em Santarem com esta empresa, mas 
como da morte do duque foi avisado, como sesudo que era, se poz logo em salvo e se foi para Castella, onde sempre andou 
em vida d’El-Rei, e depois por El-Rei D. Manoel, que santa gloria haja, foi a estes reinos tornado com sua honra, e restituído 
ao seu. Porque na verdade muito menos culpa e caso era estar D. Alvaro em Santarem, posto que estivesse por parte do 
duque e em ajuda sua, que a dos outros que com suas próprias mãos queriam matar seu Rei e senhor, de quem muitas e 
grandes mercês tinham recebidas, que D. Alvaro ainda que consentisse em o fazerem, não no quis elle fazer nem vêr fazer, 
e por isso estando El-Rei em Setuvel, estava elle em Santarem. 
E depois de assi ser nestes reinos casou com D. Violante de Tavora, mulher de mui nobre geração; e houve d’ella um filho 
que se chama D. antonio d’Ataide, que ora é conde da Castanheira, senhor de Povos e Chileiros, alcaide mór de Alegrete e 
de Colares, e veador da fazenda d’El-Rei nosso senhor, homem de muito grande estima e muito aceito a El-Rei, de muita 
valia e tão bom saber, que sendo mancebo alcançou todas estas cousas, e muita renda per si, segundo seu contino serviço, 
e o grande amor que lhe El Rei tem e a muita confiança que tem nelle, se espera alcançar outros maiores.  
E Pero d’Albuquerque fugindo, foi logo preso em Lisboa e trazido á casa da suplicação, onde foi contra elle processado e 
ouvido perante El-Rei, a que fez grande fala mui eloquentemente, que falava muito bem, na qual alegou muitos serviços e 
grandes feitos em armas, que era valente cavaleiro. E nada lhe aproveitou, porque emfim por o caso foi julgado a morte e 
publicamente degolado em Montemór-o-Novo. 
E o conde de Penamacôr se acolheu e lançou logo na dita sua villa. E quando El-Rei ia ao Sabugal, como ao adiante se dirá, 
tornando-se El-Rei de Castello Branco para Santarem, o dito conde com seguro real lhe veiu falar no logar das Cortiçadas, 
que se ora chama Proeça a Nova, e porque se não quis pôr a direito como El-Rei queria, se despediu d’elle e de seus reinos, 
e com sua mulher e filhos se foi para Castella, e depois em Roma, e fóra de Hespanha andou em muitos reinos cometendo 
contra El-Rei muitas cousas, até que tornou outra vez a Castella, onde acabou como adiante se dirá.» 
 

97 Em Manuel Amaral (2000-2015), podemos ler: «Segundo Frei Luís de Sousa, que publicou esta carta nos seus Anais de D. 
João III, o “grande” conde da Castanheira tinha afirmado que o abandono das praças de Marrocos se devia ter realizado 
anos antes quando Safim tinha sido cercada. O abandono da cidade têxtil de Safim e do porto de cereais que era Azamor, 
depois de se ter perdido, no ano anterior, o cabo de Guer, e antes da saída de Alcácer-Ceguer e de Arzila, em 1549-1550, 
deveu-se à crise comercial de nível mundial e muito profunda de meados do século XVI, que como afirmou Vitorino 
Magalhães Godinho foi “para o império português [uma] autêntica viragem de estrutura.” Com estes abandonos ficou 
comprometido o controlo do estreito de Gibraltar, e as cidades de Larache, Salé e Tetuão tornam-se covis de piratas, 
perdendo-se também o comércio de cereais, de açúcar, de escravos e de metais. Com o fim do domínio português do litoral 
marroquino, o reino de Fez tornou-se uma potência internacional, com relações com a Inglaterra e a França, pondo em 
causa por muito tempo, de facto até meados do século XIX, a segurança do Algarve e do estreito de Gibraltar. Foi a partir 
deste momento que se começou a olhar mais intensamente para o desenvolvimento de Angola e do Brasil. O abandono do 
domínio das costas do Norte de África nunca foi, por tudo isto, consensual no Portugal da segunda metade do século XVI.» 

http://geneall.net/pt/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/


59 

 

mecenas das artes do seu tempo. Foi casado com D. Ana de Távora, filha de D. Álvaro Pires 

de Castro, senhor do Mogadouro e de Mirandela, e de sua mulher, D. Isabel da Silva, filha 

dos condes de Penela98. Tinha o 1.º conde da Castanheira uma natural propensão para o 

mecenato como se pode verificar pelo documento que se segue: 

 

«Fundada em 1534, a igreja de São Bartolomeu foi mandada erigir por D. António de Ataíde, 
Conde da Castanheira, amigo pessoal de D. João III, humanista e mecenas, que terá transformado o 
espaço do seu senhorio "numa fábrica de lavrar à maneira de Itália" (RIBEIRO, José Alberto, 1998, p. 
13). Ao longo da sua vida, o conde mandou edificar diversas obras na zona de Povos e Castanheira, 
nomeadamente o forte e o hospital da Misericórdia da Castanheira, já desaparecidos, o pelourinho de 
Povos, e uma capela privada da família Ataíde no Convento de Santo António da Castanheira, onde foi 
posteriormente sepultado. 

A igreja mantém quase intacta a sua estrutura original, de tipologia renascentista, tendo 
apenas desaparecido a abóbada de nervuras que cobria a nave, destruída com o terramoto de 
175599.» 

 

D. João III, amigo pessoal, criará para D. António de Ataíde100, e seus descendentes o 

título de Conde da Castanheira em 1 de Maio de 1532101. Senhores de terras férteis e de 

cargos proeminentes, não admira que os Ataíde mandassem erigir diversos edifícios de 

estrutura rica do ponto de vista arquitectónico.  

  

                                                 
98 Cf. João Romano Torres (ed.) (2000-2012). D. Ana de Távora era descendente, por via paterna, de Rozendo Hermingues, 
1.º senhor de Távora e, por via materna, de D. João, infante de Portugal, duque de Valencia de Campos, filho de D. Pedro e 
D. Inês de Castro. 
 

99 Vide Direção-Geral do Património Cultural, (s.d.), Igreja Matriz de Castanheira do Ribatejo.   
 

100 Veja-se o documento inserto, na página 53, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, 
Ciência e Comunicação n.º 22-23, onde se treslada uma carta de sentença de privilégios de D. João III, determinando que o 
Conde da Castanheira não pague em serviços, pedidos, empréstimos, fintas, talhas, adros nem outros quaisquer encargos 
ordenados pelos concelhos onde tiver bens. 
Na obra Annaes de Elrei Dom João Terceiro por Fr. Luiz de Sousa, publicados por A. Herculano em 1844 podemos ler nas 
páginas 377, 378, 382, 383, 396, 399, 402, 403, 404, 419, 421, 442, várias referências ao 1.º conde da Castanheira. 
 

101 Foram condes da Castanheira respectivamente: António de Ataíde, 1.º conde da Castanheira, morto em 1563. D. 
António de Ataíde, 2.º conde, filho do 1.º conde e morto em 1603. D. Manuel de Ataíde, 3.º conde da Castanheira e filho do 
anterior. D. João de Ataíde, 4.º conde da Castanheira, morto em 1637, filho do 3.º conde. D. António de Ataíde, 5º conde da 
Castanheira e 1º conde de Castro D’Aire, morto em 1647, com mais de 80 anos, foi 3º filho do 2º casamento do 2º conde da 
Castanheira (supra referido), igualmente chamado D. António de Ataíde, morto em 1603. D. Jerónimo de Ataíde, 6.º conde 
da Castanheira, também 2.º conde de Castro D’Aire, morto em 1669. D. Ana de Lima e Ataíde, 7.ª condessa da Castanheira; 
casou esta senhora com o Simão Correia da Silva, 7.º conde da Castanheira, título que obteve por casamento. Simão Correia 
da Silva era filho de Martim Correia da Silva, alcaide-mor de Tavira e irmão de Henrique Correia da Silva, heróis na 
Restauração da Independência. O marido de D. Ana de Lima trocou correspondência com o padre António Vieira, acérrimo 
defensor da causa e do império português. No trabalho intitulado Cartas do padre António Vieira de J. Lúcio de AZEVEDO S. 
J. publicadas em Coimbra pela Imprensa da Universidade, entre 1925-1928, podemos ler, no vol. 3, (1928), algumas dessas 
epístolas; vide pp. 481-483; 519-520; 527-529; 544-545; 573-574; 589-590. Na carta incerta nas páginas 573-574 o Padre 
António Vieira dá-nos conta do nascimento e morte do Príncipe D. João de Bragança, príncipe do Brasil e duque de 
Bragança, (Lisboa, 30 de Agosto de 1688 – 16 de Setembro de 1688, sepultado em São Vicente de Fora). De acordo com J. 
Lúcio de Azevedo (1928), op. cit., vol. 3, p. 481, Simão Correia da Silva «militou nas guerras da independência, e foi Vedor 
da Fazenda e das Casas de ambas as Rainhas, mulheres de D. Pedro, Conselheiro de Estado, e pessoa muito da confiança do 
Regente, então e depois quando este foi Rei.» Sobre o papel do 7.º conde da Castanheira nas guerras da Restauração veja-
se Henrique Correia da Silva et al. 1940: 28 e ss. 



60 

 

 
Figura 3 102 

 
Figura 4 103 

 

Contribuíram com avultadas somas para a manutenção da quinta e convento ligados 

à ordem dos franciscanos na Castanheira do Ribatejo104, por exemplo a Igreja Matriz desta 

localidade – jóia da Renascença portuguesa –, da invocação de S. Bartolomeu, foi mandada 

construir por D. António de Ataíde, vedor da Fazenda de El-Rei. D. Álvaro de Ataíde105, o 

                                                 
102 Cf. Direção-Geral do Património Cultural, (s.d.), Quinta de Santo António, incluindo o convento, igreja, pequena capela, 
tanque e muros azulejados. O convento, local de reclusão, foi «fundado cerca de 1402 por uma comunidade de frades 
franciscanos oriundos do Convento de São Francisco de Alenquer[. Denominado por] Convento de Santo António da 
Castanheira foi edificado em terrenos cedidos por Domingos Simões. As obras de edificação do convento prolongaram-se 
por todo o século XV, e em 1493 a rainha D. Leonor patrocinava a construção das celas e das capelas do templo. No início 
do século XVI D. Manuel tornava-se o mecenas das obras do convento; mandou fazer obras de melhoramento na igreja e 
nas oficinas e a plantação de uma horta. Em 1510 iniciava-se a construção do claustro, e até 1525 ficava concluída a 
edificação do convento e a ampliação da cerca. Depois de 1521 D. António de Ataíde, 1º conde de Castanheira, tornou-se o 
padroeiro do convento, mandando edificar as capelas laterais cerca de 1530. Alguns anos mais tarde, em 1550, instituiu o 
mausoléu dos Ataíde numa das capelas do templo. Na segunda metade do século XVI D. Jorge de Ataíde patrocinou outras 
obras no convento, mandando reedificar a capela-mor, o retrocoro, a cobertura da sacristia e as quatro galerias do claustro, 
construindo uma casa de fresco junto ao claustro. Na segunda metade do século XVII os Condes de Castanheira mandaram 
edificar outra casa de fresco, no local da antiga ermida de Santo António de Vila Franca, e um novo coro-alto no templo do 
convento.»  
 

103 A Igreja Matriz da Castanheira do Ribatejo, da invocação de S. Bartolomeu, foi mandada construir por D. António de 
Ataíde, que recebeu o título de 1º Conde de Castanheira em 1 de Maio de 1532, cujo brasão se encontra sobre o portal. Na 
fachada podemos encontrar o portal renascentista com colunas de fustes estriados, um arco de volta perfeito e medalhões 
com cabeças em relevo. Quanto à sua estrutura, esta igreja possui uma única nave e apresenta azulejos setecentistas. É 
considerado pela lei portuguesa Imóvel de Interesse Público. 
 

104 Sobre a extrema importância do lugar do Convento da Castanheira na história de Portugal dos séculos XV a XVII veja-se 
Carlos Fontes (s.d.). 
 

105 D. António de Ataíde nasceu em 1500 e era filho de D. Álvaro de Ataíde, senhor da Castanheira e das vilas de Povos e 
Cheleiros e de sua mulher D. Violante de Távora, filha do Senhor de Prado. O avô paterno era o conde de Atouguia e o 
materno, o conde do Prado. Seu pai foi D. Álvaro de Ataíde, senhor da Castanheira e das vilas de Povos e Cheleiros, e sua 
mãe, D. Violante de Távora (morta em 1555), viúva de Rui de Sousa Cide e filha do conde do Prado, Pedro de Sousa de 
Seabra, fidalgo minhoto, Senhor de Prado, e de Maria Pinheira Cogominho. Violante era irmã de Lopo de Sousa, fidalgo, 
senhor de Prado, tutor de D. Jaime de Bragança. D. Lopo casou com D. Brites de Albuquerque de Sá (seriam pais de Martim 
Afonso de Sousa), irmã ainda de Gonçalo de Sousa, Grande Capitão da armada na Guiné, casado com Leonor Ribeiro 
Vasconcelos, e irmã de João de Sousa, último prior ou abade de Rates, o qual, de uma certa Mécia Rodrigues de Faria, de 
Barcelos, teve como bastardo Tomé de Sousa (ca. 1503-1573, mais provavelmente em 1579), governador-geral do Brasil, 
portanto também primo-irmão de D. António de Ataíde, 1° conde de Castanheira, e também de Martim Afonso de Sousa, 
como se disse, estreitamente ligados a D. João III de Portugal – facto que certamente muito pesou na sua trajectória. 
Herdou os senhorios do pai, com a morte dos seus meio-irmãos, filhos de D. Leonor de Melo, filha do conde de Atalaia. 



61 

 

bisavô do 1º conde de Castro D’Aire esteve envolvido na conspiração de 1484 contra D. João 

II. Conseguiu fugir para Castela, onde viveu exilado, mas o seu filho, D. Pedro de Ataíde, foi 

degolado em Setúbal106.  

 

 

Figura 5107 

 

O Convento de Santo António da Castanheira foi assumido, a partir de 1493, como 

um símbolo dos conspiradores de 1484, forçando alguns dos Ataíde a partir para o exílio. A 

família Ataíde teve entre os seus membros e ao longo de dois séculos partidários que 

                                                                                                                                                         
Tornou-se depois senhor do morgado da Foz. Foi conselheiro de Estado, vedor da Casa Real, alcaide-mor de Colares, foi 
senhor das vilas de Povos e Cheleiros, comendador de Langroina na ordem de Cristo. 
Recebeu a primeira educação no Paço Real da Ribeira, sendo D. João ainda príncipe, com quem então muito convivera; 
devotava ao Príncipe D. João (futuro D. João III) grande amizade. Tinham quase a mesma idade e a convivência lhes 
granjeara mutuamente verdadeira afeição. Quando D. João subiu ao trono, em Dezembro de 1521, por morte de seu pai, D. 
Manuel, o Venturoso, concedeu-lhe o título de conde da Castanheira e nomeou-o embaixador em Paris para tratar de 
negócios da maior importância. Apesar de contar apenas 20 anos, D. António desempenhou superiormente esse espinhoso 
cargo. Também representou D. João III em Castela e na Alemanha e, em paga destes serviços, o rei D. João nomeou-o, por 
carta de 13 de Maio de 1532, conselheiro de Estado e Vedor da fazenda, lugar que exerceu até 1557, ano em que faleceu o 
monarca. Como já referenciámos, foi sua a iniciativa de colonizar o Brasil, e organizou a primeira expedição chefiada por 
Martim Afonso de Sousa, seu primo. Em 1534 resolveu criar o sistema de Capitanias-hereditárias. Pelo apoio na governação 
não é de estranhar as rendas que obteve para si de vários territórios do império português, e que os seus descendentes 
haveriam de herdar. Saindo da corte, retirou-se para o convento da Castanheira, onde faleceu a 7 de Outubro de 1563. 
Escreveu: Cópia de um papel, em que D. Antonio de Ataíde, primeiro conde da Castanheira, deu razão de si a seus filhos e 
descendentes, escrito em Lisboa a 10 de Janeiro de 1557. Foi publicado em Madrid em 1558.  
 

106 Este episódio prende-se com a existência de duas fações que disputaram a herança do poder em Portugal no tempo do 
‘Príncipe Pefeito’, D. João II que tentou legitimar D. Jorge de Lencastre como herdeiro. Dona Leonor defende os direitos de 
seu irmão, D. Manuel. Cf. ainda nota 100 desta Tese.  
 

107 Convento de Santo António da Castanheira - Fachada principal da igreja: registo superior da fachada. Sobre a história do 
Convento vide (s.a.) (2011), Convento de Santo António da Castanheira / Quinta de Santo António.  
 



62 

 

manifestaram posições antagónicas108. Refira-se, no entanto, que este ramo da família dos 

Ataíde109 também teve grandes e leais colaboradores dos reis de Portugal; basta recordar o 

importante papel de D. António de Ataíde, 1º conde de Castanheira (1500 ou 1502 — 1563), 

como em embaixador em Paris, representante de D. João III, em Castela e na Alemanha, 

conselheiro de Estado e Vedor da fazenda e pioneiro nos planos de colonização do Brasil 

com a criação do sistema de capitanias-hereditárias110.  

No Convento de Santo António da Castanheira ter-se-iam passado importantíssimos 

factos relativos à história de Portugal e de Espanha e nem tudo aí congeminado, de forma 

alguma, foram traições como se pode comprovar nos parágrafos seguidamente escritos. 

Colombo, no regresso da sua primeira viagem à América, dirigiu-se para a Ilha de Santa 

Maria, nos Açores111. Daqui partiu para Lisboa112. Foi depois ao encontro de D. João II, em 

                                                 
108 Em Carlos Fontes (s.d.), op. cit., podemos ler: «O exílio dos Ataídes em Espanha acabou por tornar muitos membros 
desta linhagem apoiantes da causa castelhana. Três exemplos de descendentes de Álvaro de Ataíde: 
- Jorge de Ataíde (23/4/1535-17/1/1611), bispo de Viseu (entre 1568 e 1578) e capelão-mor de D. Henrique, Filipe II e III de 
Espanha, foi um dos mais destacados apoiantes da candidatura de Filipe II de Espanha ao trono de Portugal. Este rei fez 
questão, a 13/6/1581, quando se dirigia para as Cortes de Tomar, de visitar o Convento de Santo António da Castanheira 
onde ouviu missa (cfr. Cartas de Filipe II a sus hijas. Madrid. Akal. 1998. pp.42-43). Foi nomeado Inquisidor-mor pelo papa 
Clemente VII.  
Jorge de Ataíde, depois de uma longa ausência na corte espanhola, após a morte de Filipe II (1598), regressou a Portugal. 
Está sepultado no Convento. Era filho de António de Ataíde. 
- António de Ataíde, 5º. Conde da Castanheira. Foi governador de Portugal, em 1631, durante a ocupação filipina. Esteve 
envolvido na conspiração contra D. João IV, tendo recebido ordem de prisão a 28/6/1641.  
- Jerónimo de Ataíde (?- 12/12/1669), 6º. Conde da Castanheira. Não aceitou a restauração da Independência de Portugal, 
em 1640.» 
Como se poderá verificar ao longo deste trabalho não concordamos totalmente com certas nuances e posições tomadas no 
documento em linha em relação à forma como a família Ataíde é julgada e tratada por alguns historiadores. 
 

109 Ao outro ramo dos Ataíde pertencem os condes de Atouguia. Ambas as casas nobiliárquicas (Atougia e Castanheira) 
descendem do casamento de D. Martim Gonçalves de Ataíde, alcaide-mor de Chaves, e D. Mécia Vasques Coutinho da qual 
nasceu o 1.º conde de Atouguia, avô do 1.º conde da Castanheira. Cf. GENEALL (s.d.). Disponível em 
http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/. Veja-se ainda Felgueiras Gayo 
1938: 65 e ss. 
 

110 Perto do final da sua vida, saiu da corte e retirou-se para o convento da Castanheira, onde faleceu a 7 de Outubro de 
1563. 
 
 

111 Garcia de Resende (1902), op. cit., vol. III, pp. 20-22, onde se lê: «CAPITULO CLXV / De como se descobriram por Colombo 
as Antilhas de Castella / No anno seguinte de mil e quatrocentos e noventa e três, estando El-Rei no logar de Val de Paraizo, 
que é acima do mosteiro das Virtudes, por causa das grandes pestes que nos logares principaes d’aquella comarca havia, a 
seis dias de Março veio ter a Restello, em Lisboa, Christovão Colombo, italiano, que vinha do descubrimento das ilhas de 
Cipango e Antilhas, que por mandado d’El-Rei e da Rainha de Castella tinha descuberto. Das quaes trazia comsigo as 
mostras das gentes e ouro, e outras cousas que nellas havia, e foi d’ellas feito Almirante. E sendo El-Rei d’isso avisado o 
mandou chamar e mostrou por isso receber nojo e sentimento, assi por crêr que o dito descobrimento era feito dentro dos 
mares e termos de seus senhorios de Guiné, como porque o dito Colombo por ser de sua condição alevantado, no modo de 
contar as cousas fazia isto em ouro e prata e riquezas muito maior do que era, e acusava El-Rei por se escusar d’este 
descubrimento, e não no querer mandar a isso, pois primeiro se lhe viera offerecer  que aos Reis de Castella, e que fôra por 
lhe não dar credito. E El-Rei foi cometido que houvesse por bem de lho matarem ahi, porque com a sua morte o 
descubrimento não iria mais avante de Castella. E que dando Sua Alteza a isso consentimento, se poderia fazer sem 
suspeita, porque por elle ser descortez e alvoraçado podiam com elle travar de maneira que cada um d’estes seus defeitos 
parecesse a causa de sua morte. Mas El-Rei como era mui temente a Deos, não somente o defendeo, mas ainda lhe fez 
honra e mercê, e com ella o despedio.  

http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/


63 

 

Vale do Paraíso, onde se encontrou com o rei entre 9 e 11 de Março113. No dia 11 de Março 

de 1493, a pedido da Rainha Dona Leonor de Lencastre, teve um segundo encontro, agora 

com a rainha, no Convento de Santo António da Castanheira, situado no alto da serra, junto 

a Vila Franca de Xira114. Fez-se acompanhar por índios que trouxe da América e de um piloto. 

O encontro contou também com a presença de D. Manuel, Duque de Beja, Mestre da Ordem 

de Cristo e futuro rei115, que era irmão da rainha D. Leonor e de D. Diogo116. Compareceu 

também no encontro D. Pedro de Menezes (1425 - 1499), Marquês, 7º Conde de Ourém, 1º 

Marquês de Vila Real, Senhor de Aveiras, etc117. Esteve igualmente presente na reunião D. 

                                                                                                                                                         
E cuidando El-Rei bem o negocio e peso d’este caso, se foi logo a Torres Vedras, onde logo sobre isso teve conselhos, em 
que foi determinado que armasse contra aquellas partes uma grande armada que logo mandou fazer com grande 
diligencia, e fez capitão-mór d’ella D. Francisco D’Almeida, que depois foi o primeiro Viso-rei da India, homem de muita 
confiança e muito bom cavaleiro, e sendo já a armada prestes chegou a El-Rei um mensageiro d’El-Rei e da Rainha de 
Castyella, os quaes por serem certificados que a dita armada ia contra outra sua que logo lá havia de tornar, mandaram 
requerer a El-Rei que a não mandasse até se vêr por direito em cujos mares e conquistas o dito descubrimento cabia, para o 
qual mandasse a eles seus embaixadores e procuradores com todalas cousas que fizessem por seu título, e segundo razão e 
justiça eles se justificariam e concertariam como fosse direito. Pelo qual El-Rei deixou de mandar a dita armada, e sobre isso 
mandou logo aos ditos Reis o doutor Pero Diaz e Ruy de Pina, que da verdade bem enformados foram a eles, que estavam 
em Barcelona ao tempo que por El-Rei Carlos de França se fez a segunda concordia e entrega de Perpinhão e do condado 
de Roselhão em Catalunha. E os ditos procuradores não tomaram com os ditos Reis conclusão alguma, e a causa foi por lhe 
sucerderem assi prosperamente suas cousas com França, e principalmente porque antes de tomarem concerto sobre a dita 
conquista, ilhas e terras, quiseram outra vez ser certificados de toda a verdade d’ellas, e de tudo o que nellas havia, para 
que já tinham enviado seus navios, que ainda não eram tornados, porque segundo fosse a estima das ditas terras assi se 
concertariam, e para dilatarem este negocio, que não parecesse que o faziam por esperar a dita armada e passar este 
tempo sem se tomar conclusão, ordenaram de enviar a resposta a El-Rei por seus embaixadores, e assi lh’o mandaram 
dizer.» 
 

112 Os acontecimentos  narrados na nota anterior levarão, posteriormente à assinatura do Tratado de Tordesilhas, firmado 
na povoação castelhana de Tordesilhas (que lhe deu o nome), em 7 de Junho de 1494, foi um acordo celebrado entre o 
Reino de Portugal e o recém-formado Reino da Espanha – então formado pelas Coroas de Castela e Aragão – para dividir as 
terras "descobertas e por descobrir" por ambas as Coroas fora da Europa, assentimento que viria a moldar a Terra do ponto 
de vista político, tal como a conhecemos em grande parte ainda hoje. Este tratado surgiu na sequência da contestação 
portuguesa às pretensões da Coroa espanhola resultantes da viagem de Cristóvão Colombo, que um ano e meio antes 
chegara ao chamado Novo Mundo, reclamando-o oficialmente para Isabel, a Católica. 
O tratado definia como linha de demarcação o meridiano 370 léguas, a oeste da ilha de Santo Antão, no arquipélago de 
Cabo Verde. Esta linha estava situada a meio-caminho entre estas ilhas (então portuguesas) e as ilhas das Caraíbas 
descobertas por Colombo, no tratado referidas como "Cipango" – (Japão) e Antília – (Cuba e Ilha de São Domingos.) Os 
territórios a leste deste meridiano pertenceriam a Portugal e os territórios a oeste, à Espanha. O tratado foi ratificado pela 
Espanha a 2 de Julho e por Portugal a 5 de Setembro de 1494. 
 
113 Vide Biblioteca Virtual Antorcha (s.d.), Índice del Primer viaje de Cristobal Colón versión de Fray Bartolomé de 
las Casas. Décima segunda parte. Veja-se ainda José Mattos e Silva & António Mattos e Silva (s.d.),  Aspectos 
relevantes e curiosos da chegada à Ibéria da primeira expedição marítima de Cristóvão Colon. 
 

114 D. Lopo de Albuquerque, Conde de Penamacor, encontra-se sepultado no Convento da Castanheira. Cf. nota 129 desta 
tese. 
 

115 Veja-se Carlos Fontes (s.d.), op. cit. 
 

116 D. Diogo de Viseu, Infante de Portugal (Alcáçovas 1451 – 1484 Setúbal) foi 4º Duque de Viseu, 4º Senhor da Covilhã, 3º 
Duque de Beja e 3º Senhor de Moura, filho do Infante Fernando (irmão de Afonso V) e da Infanta Beatriz. D. Diogo foi 
agraciado por D. Afonso V com os cargos de Condestável do reino e governador da Ordem de Cristo. Gozava de especial 
privilégio pelo poder e ainda por ser irmão de Leonor esposa do príncipe herdeiro João. Foi morto por D. João II, em 1484, 
em virtude de ter preparado uma conjura para o assassinar, bem como ao príncipe herdeiro. 
 

117 Era casado com Beatriz de Bragança, irmã do Duque de Bragança executado em 1483. 
 



64 

 

Martinho de Noronha, senhor do Cadaval, parente de Colombo, e um homem da total 

confiança de D. João II até à hora da morte. Era vedor da Fazenda e membro do Conselho 

régio. Foi ele que levou Colombo a Vale do Paraíso e o trouxe de regresso a Lisboa. No 

percurso entre Vale do Paraíso e o Convento, juntou-se ao grupo uma pequena multidão 

que quis honrar o navegador e obter dados das terras descobertas. Se Cristóvão Colombo 

deu muita importância ao encontro com a Rainha Dona Leonor, D. Manuel e o Marquês de 

Vila Real, D. Fernando de Menezes118, os cronistas portugueses omitiram-no. Rui de Pina e 

Garcia Resende119 tinham plena consciência de que, se o referissem, o mesmo poderia ser 

interpretado como uma traição ou cumplicidade com Colombo. Se dúvidas existissem, basta 

recordar que o Marquês de Vila Real – Pedro de Meneses – era casado com Beatriz de 

Bragança120, irmã do Duque de Bragança, decapitado em 1483121. Ao longo dos sete anos 

que viveu em Castela (1485-1492), possivelmente, Colombo reuniu-se com os familiares da 

alta nobreza portuguesa exilados em Sevilha, que o devem ter apoiado desde a primeira 

hora. As cumplicidades eram por demais evidentes e só elas podiam justificar semelhante 

encontro. D. João II deve ter ficado inquieto com o que aconteceu em Santo António da 

Castanheira. Ter-se-á tratado de uma verdadeira reunião de conspiradores, patrocinada por 

D. Leonor, ou apenas o concertar de posições relativamente a Espanha, pois estavam em 

causa os direitos sobre a posse de terras há pouco achadas e de outras ainda não 

                                                 
118 No documento [em linha]: http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real, pode ler-se «o título de Marquês de 
Vila Real foi instituído por carta do Rei D. João II de Portugal de 1 de Março de 1489, em benefício de D. Pedro de Meneses. 
O título sucedeu ao de Conde de Vila Real, que havia sido criado em 1424, por D. João I, a favor de D. Pedro de Meneses, 
avô do anterior. Os Marqueses de Vila Real foram também titulares dos Condados de Ourém, de Alcoutim e de Valença. O 
5.º Marquês recebeu o título de Duque de Vila Real. Já os 6º e 8º marqueses receberam o título de Duque de Caminha de 
Filipe IV de Espanha (Filipe III de Portugal). O 7.º marquês de Vila Real – D. Miguel Luís de Meneses, 2.º Duque de Caminha 
– entrou numa conjura contra D. João IV, supostamente por obediência filial. Todavia, descoberta a rebelião foram presos 
todos os fidalgos que nela tomaram parte, tendo à frente o arcebispo-primaz D. Sebastião de Matos Noronha. De nada 
serviram as súplicas para que fosse perdoado D. Miguel Luís de Meneses. Morreu, como os outros conjurados, no dia 29 de 
Agosto de 1641, degolado num cadafalso erguido no Rossio de Lisboa, depois de ter estado preso em São Vicente de 
Belém.» 
 

119 Sobre o reinado de D. João II veja-se Garcia de Resende (1902), op. cit., p. 15 e ss. 
 
120 Cf. Rafael Salinas Calado 1948: 1 e ss. 
 

121 Depois deste acontecimento os Bragança passaram a viver exilados em Castela.Quando o Rei João II de Portugal sucedeu 
no trono de Portugal dando início ao seu combate contra a alta aristocracia (nomeadamente a Casa de Bragança), D. Álvaro 
tentou uma aproximação com o rei, embora sem sucesso: o seu irmão mais velho, D. Fernando II, 3º Duque de Bragança foi 
executado, os bens da família confiscados e a restante família (incluindo D. Álvaro) foi banida do Reino, tendo-se exilado em 
Castela. A rainha Isabel I de Castela outorgou a D. Álvaro importantes bens na região de Gelves, sendo nomeado Alcaide de 
Sevilha e Andújar, participando também na conquista do Reino de Granada chefiada pelos Reis Católicos. Quando o Rei 
João II morreu, D. Álvaro de Bragança regressou a Portugal, onde o novo rei, D. Manuel I, o nomeou como embaixador 
especial ao Reino de Castela para negociar o casamento do Rei com a princesa D. Isabel de Aragão. Mais tarde, negociou 
também o segundo casamento do rei. D. Álvaro de Bragança morreu em Toledo e o seu féretro veio a ser transladado para 
o Convento de S. João Evangelista, em Évora. Veja-se Garcia de Resende (1902), op. cit.,  vol I., pp. 99-105. 
 

http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real


65 

 

descobertas? No dia 16 ou 17 de Março, o Príncipe Perfeito abandonou Vale de Paraíso e 

dirigiu-se para Torres Vedras. A rainha, com D. Manuel e o Marquês de Vila Real, foram ao 

seu encontro. O encontro em Santo António da Castanheira teria reacendido a conspiração 

contra o rei?122 A estada de Dona Leonor neste convento, em Março de 1493, levantou 

vários problemas123. Estávamos claramente na presença das duas facções que disputavam a 

herança do poder em Portugal – D. João II tentava legitimar D. Jorge (de Lencastre) como 

herdeiro e Dona Leonor (com Dª Beatriz124) defendia os direitos de seu irmão, D. Manuel125. 

Porém, entre 20 e 23 de Março, D. João II reuniu-se com Dona Leonor e com D. Manuel, em 

Aldeia Gavinha, para examinar as questões levantadas por Colombo relativas aos territórios 

descobertos, uma vez que se situavam a sul do cabo Bojador, ou seja, do Paralelo 27, 

estabelecido no Tratado das Alcáçovas. Talvez superiores razões de Estado, mas também 

                                                 
122 Em Agosto de 1493, D. João II esteve à beira da morte (Resende, Chronica, cap. CLXXI), suspeitando-se de um possível 
envenenamento. O rei fez então uma surpreendente promessa: no caso de se salvar iria a pé até ao local do ‘crime’ − o 
Convento de Santo António da Castanheira. No dia 23 de Setembro, quando já se sentia com forças, partiu a pé de Torres 
Vedras para o mosteiro da Castanheira, onde chegou dois dias depois. Veja-se Carlos Fontes (s.d.), op. cit. 
 

123 Em Carlos Fontes (s.d.), op. cit., podemos ler como Colombo descreveu esse encontro no seu Diário de Bordo: «"Lunes, 
11 de Março. / "Oy se despidió del Rey, e le dixo algunas cosas que dixese de su parte a los Reyes, mostrándole siempre 
mucho amor. Partióse después de comer, y enbió con él a Don Martín de Noroña, y todos aquellos cavalleros le vinieron a 
acompañar y hazer honra buen rato. Después vino a un monasterio de Sant Antonio, qu`es sobre un lugar que se llama 
Villafranca, donde estava la Reina, y fuele a hazer reverencia y besarle las manos, porque le avía enbiado a dezir que no se 
fuese hasta que le viese, con la cual estava el Duque y el Marqués, donde resçibió el Almirante mucha honra. Partióse d`ella 
el Almirante de noche y fue a dormir a Allandra". / Hernando Colón, que consultou o original do Diário de Bordo, confirma a 
insistência da rainha neste encontro, e a sua enorme alegria: "Al presentarse conte ella se alegró mucho, rindiéndole los 
honores y cortesías próprias de un grand señor": [veja-se Hernando Colon, História del Amirante, cap. XL.] / Bartolomé de 
Las Casas é mais contido na descrição, referindo apenas que Colombo "besóle la manos", foi recebido com "grande 
humanidad, haciéndolo mucha honra y favor". Deu também "alguna relacion de su viaje y de las tierras y gentes de dejaba 
descubiertas": [Las Casas, Bartolomé - História de las Indias, cap. LXXIV.] / Ambos não referem a presença de D. Manuel e o 
do Marquês de Vila Real. / Colombo, depois da visita à rainha, desceu já de noite a serra em direcção a Vila Franca de Xira 
(14), dirigindo-se depois para Alhandra onde dormiu. / No dia seguinte, pouco antes de partir de caravela para Lisboa, 
chegou um "gentilhombre", mandado por D. João II para lhe dizer se queria ir por terra para Castela. O rei dava-lhe animais 
para se fazer transportar, alojamento em todas as terras que passasse, assim como seriam pagas as despesas que fizesse. 
Como prova desta disponibilidade real, mandou entregar uma importante quantia em dinheiro ao piloto que o 
acompanhava. Uma atitude que contrasta com a descrita pelos cronistas portugueses, quando referem o encontro de D. 
João II com Colombo.» 
 

124 D. Beatriz, infanta de Portugal (13 de junho de 1430 — 1506) era filha do Infante João (quarto filho do rei João I e de 
Filipa de Lencastre) e da sua esposa Isabel de Bragança, (também conhecida como Isabel de Barcelos) filha de Afonso, 
Duque de Bragança, descendente de São Nuno de Santa Maria. Casou com o seu primo, o Infante Fernando, Duque de Beja 
e de Viseu, irmão de Afonso V, de quem teve vários filhos, nomeadamente o rei Manuel I e a rainha Leonor. D. Beatriz era 
ainda bisneta de D. Pedro I, rei de Portugal, de Nuno Álvares Pereira e de João de Gante, Duque de Lancaster. Através da 
sua irmã Isabel de Portugal, esposa de D. João II de Castela, era tia de Isabel, a Católica. Teve um papel activo na política 
dos reinados de D. Afonso V, D. João II e D. Manuel I. Ajudou a concretizar as pazes com Castela encontrando-se 
pessoalmente com Isabel, a Católica, acontecimento que conduziu à assinatura do Tratado de Alcáçovas e Terçarias de 
Moura. A Paz das Alcáçovas, celebrou-se na vila homónima em 04-09-1479, entre D. Afonso V de Portugal e os Reis 
Católicos de Espanha. Este tratado pôs termo à questão da Beltraneja e reconheceu a Portugal a posse da Madeira, Açores, 
Cabo Verde, Guiné e reino de Fez, e à Espanha o senhorio sobre as Canárias e o reino de Granada. Desta sorte Castela 
recebia em definitivo as ilhas Canárias (exploradas por Diego Garcia de Herrera em 1476), renunciando a navegar ao Sul do 
cabo Bojador, ou seja, do Paralelo 27 no qual se encontravam as próprias ilhas. 
125 Afonso de Portugal, o único filho e herdeiro legítimo de D. João II e de D. Leonor, reis de Portugal, havia morrido 
prematuramente em Santarém, a 13 de Julho de 1491. O rei tanto adorava este seu filho que, em sua homenagem, 
baptizou de ‘Príncipe’ a ilha mais pequena do arquipélago de São Tomé e Príncipe. 
 



66 

 

granjeios pessoais próprios tenham obrigado D. Leonor e D. João II a concertar posições126. 

D. João II partiu para Torres Vedras e dali mandou preparar uma armada chefiada por D. 

Francisco de Almeida, até que se iniciassem as conversações entre os reinos de Portugal e de 

Castela127. Cristóvão Colombo esteve com ambas as facções e não forneceu aos Reis 

Católicos informações correctas sobre a localização das Índias enquanto decorreram as 

negociações do Tratado de Tordesilhas128. Colombo e a família real portuguesa, com D. João 

II e seus conselheiros à cabeça, atrasaram deliberadamente a passagem de informações a 

Espanha e aos reis Católicos (D. Isabel I de Castela e D. Fernando II de Aragão) a fim de o 

acordo ser favorável às pretensões lusas. 

 

 

Figura 6129 

  

Figura 7130 

 

                                                 
126 A D. Leonor interessaria que a navegação portuguesa chegasse à Índia, pois a sua fortuna cresceria exponencialmente. 
D. Fernando de Portugal, Duque de Viseu, seu pai foi filho adoptivo e herdeiro universal do Infante D. Henrique, o 
Navegador. D. Leonor recebeu ainda grandes mercês dos reis D. João II, seu marido, e de D. Manuel I, seu irmão.  
 

127 Cf. nota 111 desta Tese. 
 

128 Sobre o Tratado de Tordesilhas assinado a 7 de Junho de 1494, veja-se sobre o assunto Adriano Moreira (1994). Veja-se 
ainda (s.a.) (s.d.), «Colombo viveu na Madeira» in   GENEALL. O Convento de Jesus de Setúbal foi palco da ratificação do 
Tratado de Tordesilhas, em 5 de Setembro de 1494, pelo rei D. João II. 
 

129 Nave central é ladeada à esquerda pela capela dos Ataíde, o espaço mais sumptuoso deste templo. A parede ostenta 
ainda orgulhosa uma fantástica pedra de armas, no chão as lápides tumulares lembram e guardam religiosamente os 
ilustres desta casa, os tectos abobadados e nervurados mantêm-se firmes como o próprio firmamento. 
 

130 Deve-se a D. António de Ataíde, 1º Conde da Castanheira, entre 1540 e 1550, a construção das capelas laterais onde 
instala o seu panteão de família. 
 



67 

 

Quanto ao Convento da Castanheira, sabemos que estava ligado à família dos 

Ataídes, onde tinha o seu panteão131. Acontece que, segundo alguns estudiosos, os Ataídes 

estiveram envolvidos na conspiração de 1484 contra D. João II. O filho de D. Álvaro de Ataíde 

foi sentenciado de morte e executado em Setúbal, como já fizemos referência. Outros 

exilaram-se em Sevilha e recebiam magníficas rendas dos Reis Católicos. Além disso, como o 

comprova a documentação da época, tiveram ligações à família de Colombo e a Fernão de 

Magalhães. 

Dona Leonor está ligada igualmente a dois ‘rebeldes’ com percursos similares: 

- Cristovão Colombo que, depois de andar 14 anos a tentar convencer D. João II a 

apoiar o seu projecto, fixou-se em Sevilha. Após 7 anos de negociações conseguiu “vender” 

o seu projecto a Castela. 

- Fernão de Magalhães saiu ainda jovem da Casa da Rainha Dona Leonor, andou pela 

Ásia ao serviço de Portugal, tendo-se fixado depois em Sevilha. Após longas negociações, 

conseguiu também vender o seu projecto a Carlos V, imperador de Espanha. 

Ambos contaram em Sevilha, e na corte espanhola, com o apoio da comunidade 

portuguesa132.  

                                                 
131 Segundo Carlos Fontes (s.d.), op. cit., «o Convento de Santo António da Castanheira possui uma notável quantidade de 
túmulos, a maioria dos quais se encontram profanados, como o de Tomé de Sousa (1503-1579), primeiro governador-geral 
do Brasil, ou até o de Joaquim Pedro de Quintela, o célebre Conde de Farrobo. A Igreja do convento funcionou, como 
dissemos, de panteão dos Ataídes, envolvidos nas conspirações de 1483-84 contra D. João II. A magnífica capela funerária 
dos Ataídes é um dos melhores exemplares do primeiro renascimento em Portugal. Neste convento encontram-se 
sepultados, entre outros, Álvaro de Ataíde e a sua esposa Violante de Távora, o filho de ambos, o poderoso António de 
Ataíde (1500-1563), 1º. Conde da Castanheira, valido de D. João III. O influente Jorge de Ataíde, bispo de Viseu, capelão-
mor e Inquisidor-mor ou Jerónimo de Ataíde, o 6º. Conde da Castanheira. Um dos túmulos mais intrigantes é todavia o de 
Lopo de Albuquerque, Conde de Penamacor, segundo alguns parente de Colombo, que também fugiu para Castela em 
1484. Lopo de Albuquerque teve conhecimento ou participou na conjura contra D. João II (1484), na sequência da qual foi 
supostamente "executado" em Montemor-o-Novo o seu irmão Pedro de Albuquerque (Almirante). Refugiou-se em Castela, 
andando depois pela Flandres e Inglaterra, onde acabou por ser preso na Torre de Londres, justamente no seguimento de 
um pedido de D. João II ao rei inglês. O Príncipe Perfeito solicitou que o mesmo fosse trazido para Portugal, o que lhe foi 
negado. Devido a pressões dos reis católicos, Lopo de Albuquerque acabou por ser solto, fugindo para Barcelona, quando aí 
se encontravam os reis católicos, ao tempo da entrega de Perpinhão, seguindo depois para Sevilha onde tinha a sua mulher 
e filhos. 
A data que consta na sua pedra tumular é falsa. Está nela escrito que o conde faleceu a 8 de Maio de 1493, isto é, menos de 
três meses depois do encontro entre a Rainha e Colombo, mas na realidade ele continuava vivo em Castela, onde só terá 
falecido em 1496. O que terá motivado a decisão de ocultar a ida de Lopo de Albuquerque de Inglaterra para Espanha, 
dando-o como morto? É importante recordar que o seu filho adoptivo - Diogo Mendes de Segura - foi o secretário particular 
de Colombo, e será também secretário do seu filho Diogo (Diego Colon).» Acerca do conde de Penamacor veja-se Garcia de 
Resende (1902), op. cit., vol. I, p. 132 e vol. II, pp. 6-8. 
 

132 Refira-se que o Convento de Santo António, hoje propriedade particular, na posse de descendentes do navegador Vasco 
da Gama, conserva ainda recantos pitorescos, mas foi notável, sobretudo pela igreja quinhentista, panteão dos Ataídes 
como já anteriormente referenciámos, na qual existe também uma belíssima capela de estilo renascentista erigida pela 
mesma família; a capela do Senhor da Boa-Morte é um templo modesto, mas com alguns motivos de interesse, 
nomeadamente os seus azulejos seiscentistas, em que se destacam alguns com figuras humanas. 
 



68 

 

Quanto a D. António de Ataíde, 1.º conde da Castanheira, como já referimos, recebeu 

a primeira educação no paço real, sendo D. João ainda príncipe, com quem então muito 

convivera. Tinham ambos quase a mesma idade, e esta convivência granjeara-lhes 

mutuamente uma verdadeira afeição. Por isso o rei D. João III lhe concede, em 1521, o título 

de 1.º conde da Castanheira, nomeando-o nessa altura seu embaixador em França133. Do seu 

casamento com D. Ana de Távora teve, além do sucessor no título, o bispo de Viseu e 

capelão-mor D. Jorge de Ataíde. Saindo então da corte, retirou-se D. António de Ataíde para 

o convento de Santo António da Castanheira, e ali faleceu a 20 de Janeiro de 1603, jazendo 

na capela-mor. 

Mas, o século XVI, que trouxe a Portugal tantas glórias, há-de arrastá-lo também para 

as maiores desventuras. Filipe II de Espanha, «um dia depois de receber as notícias de 

Alcácer-Quibir134, […] foi para Madrid e deu ordens ao Marquês de Santa Cruz para levar as 

galés andaluzas para a costa africana, a fim de proteger os fortes portugueses135», uma vez 

que a batalha pelo Norte de África estava perdida. O rei espanhol concentrou toda a sua 

atenção na península e pediu a Cristóvão de Moura, um dos assessores de maior confiança 

de Filipe II, que sondasse a situação136. Durante a crise de 1580, Cristóvão de Moura 

                                                 
133 O 1.º conde da Castanheira parece ter compreendido que o estabelecimento da Inquisição em Portugal não seria de 
forma alguma benéfica para o país. Em 26 de janeiro de 1531, Portugal foi sacudido por um violento terramoto. Houve logo 
interesses e opiniões, nomeadamente de frades mais extremados que interpretaram a ocorrência do sismo como castigo 
divino pela benevolência da Coroa face aos pecados cometidos pelos cristãos-novos. Os fortes clamores do dramaturgo Gil 
Vicente contra estes juízos não tiveram sucesso, bem como o favor que importantes cortesãos dirigiam aos cristãos-novos, 
entre eles, os vedores da Fazenda, Fransisco de Portugal, conde Vimioso, e António de Ataíde, futuro conde da Castanheira, 
e o secretário de Estado, António Carneiro, todos do Conselho do Rei. Cf. Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva 2013: 29. Em 
1533, «D. João III concedeu ao conde da Castanheira a faculdade de autorizar o embarque deles para a Índia, numa 
plausível tentativa de o isolar dos cortesãos contrários à Inquisição.» Vide Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva (2013), op. 
cit., 32. Em 1536, o conde da Castanheira avesso às crueldades desmesuradas praticadas pelo Santo Ofício em Espanha, 
intercedeu com o Duque de Bragança junto de D. João III e de Dona Catarina a favor do pedido do poderoso mercador Pero 
Álvares, o «judeu grande» de Évora: a Inquisição portuguesa não devia repetir as crueldades praticadas no país vizinho. 
Veja-se Giuseppe Marcocci & J. Pedro Paiva (2013), op. cit., 52. 
 

134 Fernando García de Cortázar e José Manuel González Vesga 2017: 257. 
 

135 Vide Henry Kamen 2008: 240. 
 

136 Filho de D. Luís de Moura, alcaide de Castelo Rodrigo, Cristovão de Moura Corte Real foi muito jovem para Espanha, na 
comitiva da princesa D. Joana, mãe de D. Sebastião. Quase toda a sua vida de adulto foi vivida como fidalgo na corte de 
Filipe II de Espanha, de quem era amigo e conselheiro pessoal. Só em 1598, ano em que faleceu o monarca ibérico, tornou a 
residir em Portugal. Foi depois Vice-Rei de Portugal, habitando em Lisboa e em Queluz, entre 1600 e 1603 e entre 1608 e 
1612. D. Cristóvão de Moura ficou reconhecido pela habilidade, sagacidade e extrema competência. É, além disso, 
rememorado como um instrumento do poder espanhol e da Casa de Áustria, a que, diga-se, era mais apegado do que a 
qualquer noção de pátria. A sua lealdade não era para com Portugal ou Espanha mas para com os Áustrias. D. Cristóvão de 
Moura havia-se estabelecido em Espanha, em 1554, e é considerado por muitos como o responsável pela diplomacia de 
Filipe II de Espanha junto à nobreza portuguesa, sustentando as emulações políticas entre o Prior do Crato e o Duque de 
Bragança, e agregando personagens-chave da sociedade portuguesa e do governo para a causa do soberano espanhol. A 
sua inteligência e perspicácia são reconhecidas por bastantes estudiosos do assunto em questão. Como gratificação pelas 
obrigações outorgadas por este gentil-homem português à causa espanhola durante a crise de sucessão de 1580 foi feito 



69 

 

conseguiu que alguma da alta nobreza portuguesa se unisse à causa de Filipe II. Diz-nos 

Martinho Vicente Rodrigues137 que «a importância do papel desempenhado por Cristóvão de 

Moura, como agente de Filipe II, na sua subida ao trono português, é uma realidade 

reconhecida pelos próprios historiadores espanhóis138.» Subornou ainda alcaides e 

governadores de fortalezas com ouro espanhol. Os seus inimigos chamavam-lhe "o demónio 

do meio-dia", observado como um fidalgo renegado e pérfido à pátria139.  

Depois do desastre de Alcácer-Quibir e do desaparecimento do ‘desejado’ que não 

havia deixado descendência, o mais directo herdeiro varão era o tio-avô de D. Sebastião, o 

cardeal Henrique, com 67 anos de idade, que foi proclamado Rei em fins de Agosto140. O 

estado de saúde de D. Henrique era muito débil. Cristóvão de Moura relatou que o cardeal, 

ao ser nomeado rei, quase morreu de susto141. D. Henrique ainda pediu autorização à Santa 

Sé para se casar, mas esta foi-lhe negada. Saliente-se que o facto das relações entre Filipe II 

e o Papa Gregório XIII serem privilegiadas, intercedeu a favor das intenções do rei espanhol 

que jamais pretenderia ver o seu tio Cardeal e rei de Portugal casado e com descendência.  

                                                                                                                                                         
conde de Castelo Rodrigo por D. Filipe I em 1594. O título foi extinto pela elevação do conde D. Cristóvão de Moura a 1.º 
marquês de Castelo Rodrigo, título criado por carta de 29 de Janeiro de 1600 de D. Filipe II. 
 

137 Sobre a crise sucessória de 1578-1580 vide M. V. Rodrigues 2001: 53-71. 
 

138 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 54. Este mesmo autor (2001), op. cit., p. 54 apud J. M. Rubio 1939: 181 afirma 
textualmente «”Felipe II, para realizar la incorporación de Portugal tuvo un auxiliar importantísimo en don Cristobal de 
Moura, rázon por la que parte de la gloria de aquel hecho se le debe con justicia atribuir.”» 
 

139 Em 1640 com a Restauração, a turba demoliu o seu palácio em Castelo Rodrigo, tal era a repulsa que a sua figura ainda 
suscitava, embora já tivesse falecido há quase trinta anos. Os seus descendentes fixaram-se para sempre em terras 
espanholas e os bens da família foram confiscados. 
 

140 Em termos da política expansionista portuguesa, D. Sebastião manteve um rumo cruzadista e retomou a intervenção 
militar em Marrocos, firmada na percepção da ameaça do expansionismo do Império Otomano no Norte de África. O rei 
português deve ter-se apercebido da poderosa e contínua ascensão territorial Otomana que compreendia no seu auge, nos 
finais dos séculos XVI princípios da centúria de XVII, uma área de 5 000 000 km² e se estendia do estreito de Gibraltar, a 
oeste, ao mar Cáspio e ao golfo Pérsico, a leste, e desde a fronteira com as actuais Áustria e Eslovénia, no norte, aos actuais 
Sudão e Iémen, no sul. Em 1560, seis anos antes da morte de Solimão, o Império ‘Turco’, somado com países islâmicos que 
aceitavam o Califado e a proteção Otomana, cobria quase a metade da superfície da Terra, indo de Dakar até Manila e do 
Zimbábue Antigo até Kazan. É muito provável que os ‘Turcos’ preparassem desde há muito uma espécie de tenaz sobre a 
Europa com uma das pontas nas cercanias de Viena de Áustria e a outra a ser – em certo sentido – organizada no Norte de 
África, base de ataques constantes às costas e armadas lusas. As acções contra os interesses portugueses eram também 
notórias no Oriente. Não nos podemos esquecer da expedição Otomana a Achém, em 1565, na sequência de um pedido 
diplomático enviado pelo sultão Alauddin Riayat Syah al-Kahhar, solicitando a ajuda de Solimão, o Magnífico, contra o 
domínio português em Malaca. Uma tentativa de refrear esse enorme poder ‘Turco’ levou o rei de Portugal a bater-se em 
Alcácer-Quibir. Em 1578, houve decerto – segundo a opinião de alguns – um desejo de glória e de fervor religioso, mas 
também um legítimo desígnio na defesa dos interesses nacionais, pois o Califado havia atingido uma extensão que se 
estendia do oceano Atlântico até o Índico o que colidia com as conveniências lusas. Os combatentes foram os portugueses 
liderados pelo rei D. Sebastião aliados ao exército do sultão Mulay Mohammed (Abu Abdallah Mohammed Saadi II, da 
dinastia Saadiana) contra um grande exército marroquino liderado pelo Sultão de Marrocos Mulei Moluco (Abd Al-Malik, 
seu tio) com apoio otomano.  
 

141 Vide Henry Kamen (2008), op. cit., p. 240, partilha esta opinião, reforçando a sua ideia com as seguintes palavras: 
«Henrique era surdo, meio cego, desdentado, senil e afligido pela tuberculose.» 
 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Estreito_de_Gibraltar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_C%C3%A1spio
http://pt.wikipedia.org/wiki/Golfo_P%C3%A9rsico
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81ustria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Eslov%C3%AAnia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sud%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/I%C3%AAmen
http://pt.wikipedia.org/wiki/Terra
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dakar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manila
http://pt.wikipedia.org/wiki/Zimb%C3%A1bue_Antigo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Kazan
http://pt.wikipedia.org/wiki/Atl%C3%A2ntico
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Portugueses
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sebasti%C3%A3o_de_Portugal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulay_Mohammed
http://pt.wikipedia.org/wiki/Saadianos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mulei_Moluco
file:///G:/00%20-%20A%20TESE%20VERA%20VERA/1%20-%20TESE/otomano


70 

 

Vários pretendentes porfiavam pela posse do reino quando o rei morreu em 1580, 

mas só cinco firmavam as suas pretensões em fundamentos plausíveis: 

- D. Catarina, Duquesa de Bragança, era neta por varonia de D. Manuel I, por ser filha 

do infante D. Duarte e da infanta D. Isabel de Bragança; 

- Filipe II que era filho de Carlos V e da infanta D. Isabel, filha primogénita do rei 

Manuel I de Portugal; 

- O Duque de Sabóia, D. Manuel Felisberto que era filho da infanta D. Beatriz, 

segunda filha de D. Manuel I e do duque de Sabóia; 

- Dom António, Prior do Crato, filho de uma plebeia Violante Gomes e do infante D. 

Luís, sendo este filho do mesmo rei D. Manuel I. Apesar da sua condição de bastardo D. 

António foi ainda em vida de D. João III reconhecido por este monarca como filho legítimo 

do infante D. Luís, tendo-lhe sido autorizado a utilização do ‘seu brasão e escudo limpo142’; 

- O Duque ou Príncipe de Parma, D. Alberto Rainúncio, neto por parte de mãe do 

Infante D. Duarte, filho do mesmo rei D. Manuel; 

- A rainha-mãe de França, D. Catarina de Médicis, que aparece como candidata por 

fazer remontar a sua ascendência a D. Matilde de Bolonha, que fora casada com D. Afonso III 

e que apresentava uma ligação já longínqua no que diz respeito às pretensões de ascensão 

ao trono de Portugal. 

Destes vários que apresentavam títulos valiosos, só três disputavam seriamente a 

coroa: Filipe II, o prior do Crato e a duquesa de Bragança143. 

Depois de D. Henrique, era D. Filipe quem tinha mais direitos legais ao trono, por via 

materna. O rei de Espanha estava decidido a fazer valer a sua posição perante os 

pretendentes portugueses, D. António de Portugal, mais conhecido pelo cognome de Prior 

do Crato, e uma sobrinha Dona Catarina, casada com o Duque de Bragança144. Filha do 

infante D. Duarte, duque de Guimarães, e da infanta D. Isabel, nascida em 1540 e falecida 

                                                 
142 Cf. Margarida M. Ramalho 2014: 121. Diz-nos a agora supracitada autora na página 125 que «o facto de ser reconhecido 
como filho legítimo do infante D. Luís era, para ele, um enorme trunfo. […] No entanto […] o Cardeal-Rei, que “sempre lhe 
teve asco por dizerem que era mundano”, não só contestou a sentença como, por carta régia de 23 de novembro de 1579, 
lhe retirou “todas as jurisdições, honras, prerrogativas, rendas, assentamentos, tenças, privilégios, liberdades, e todas as 
mercês de que beneficiava D. António; decretou ainda a sua desnaturalização, colocando-o na situação bizarra de 
estrangeiro no próprio país, expulsando-o da capital, declarando-o rebelde e sem quaisquer direitos ao trono.”» 
 

143 É certo que quer D. António, prior do Crato, quer D. Catarina de Bragança poderiam ter chegado ao supremo poder 
régio. Provavelmente momentos houve que quase o tangeram, todavia as conjunturas levaram a que D. Filipe II de Espanha 
se tornasse rei de Portugal. Presumivelmente e foi por um triz, se as conjunções se tivessem alterado, os Ataíde teriam 
mudado as suas posições, contrariados ou não. Tudo se mitigaria e sempre assim foi na lusa mátria. 
 

144 Veja-se Henry Kamen (2008), op. cit., p. 240.  
 



71 

 

em 1614, D. Catarina casou, em 1563, com o duque D. João, tornando-se assim a 6.ª 

duquesa de Bragança145. Depois da anexação de Portugal por Filipe II de Espanha os duques 

recolheram-se em Vila Viçosa. Após a morte de D. João, D. Catarina declinou propostas de 

casamento do rei de Castela, refirmando o direito do seu filho, o duque D. Teodósio, à Coroa 

portuguesa146. 

Quanto a D. António de Portugal, Prior do Crato, filho do Infante D. Luís e neto de D. 

Manuel I, tendo sido um dos candidatos ao trono português durante a crise sucessória de 

1580, foi aclamado rei de Portugal pelo povo, no castelo de Santarém147. Pedira ao povo que 

o aclamasse apenas regedor e defensor do reino, mas já o povo rejubilava e o queria como 

rei. «O acto de aclamação foi, sim, ditado por uma consciência popular de sentimento 

nacional, perante o dramatismo da hora que o país vivia, sobretudo devido à notícia 

prematura da invasão do solo pátrio pelo duque de Alba148.» 

Segundo M. V. Rodrigues «não foi, como querem fazer crer historiadores afectos à 

causa de Filipe II, um acto de rebeldia popular, um motim com o intuito de impor, pela força, 

o candidato que o estigma de bastardo real colocava fora do direito sucessório.149» D. 

António de Portugal é aclamado também em Lisboa, Setúbal e em numerosos outros 

lugares. D. António a dada altura recupera alguma força e obriga os apoiantes de Filipe II, 

                                                 
145 Cf. GENEALL (s.d.). D. Catarina era muito instruída nas ciências de Astronomia e Matemática e nas línguas latina a 

grega, e mandou edificar o convento dos religiosos carmelitas descalças em Alter do Chão. Teve um papel relevante na crise 
da independência, depois do desaparecimento de D. Sebastião, ao pelejar para que lhe fossem reconhecidos os seus 
direitos ao trono, mandando embaixadores à Inglaterra, à França, e à Santa Sé. 
 

146 Ainda em relação a D. Catarina de Portugal, destaca-se que D. Teodósio II, seu filho, esteve presente na batalha de 
Alcácer-Quibir com apenas 10 anos de idade. Por morte de seu pai, tornou-se Duque de Bragança, em 1583. O jovem 
Teodósio parecia ser o aspirante ao trono português com mais hipóteses de o herdar, em 1580, por morte do Cardeal-Rei 
Henrique de Portugal. Possivelmente e por isso mesmo, Filipe II só autorizou a vinda de Teodósio para Portugal, depois de 
ver certificada a sua posição como rei. Esteve detido amigavelmente em casa do duque de Medina-Sidónia. Retornou 
depois a Vila Viçosa, em 1580, quando Filipe II de Espanha subiu ao trono de Portugal como rei. Depois de viúva, D. Catarina 
assumiu a liderança da Casa de Bragança, pois o filho era então de tenra idade. Filipe II de Espanha tinha entrementes 
proposto casamento a D. Catarina, todavia a duquesa não anuiu. O fundamento essencial para esta recusa foi talvez o de 
conservar o direito que D. Teodósio tinha à coroa portuguesa, porquanto se este casamento se efectivasse era testemunho 
de que a Casa de Bragança anuía o facto de Filipe II de Espanha ter sido aclamado rei de Portugal. O rei espanhol nomeou o 
filho de D. Catarina como o 13.º Condestável de Portugal para que este zelasse pela segurança do reino e defendesse Lisboa 
dos ataques de outros postulantes ao trono luso, incluindo António I, Prior do Crato, que tinha o auxílio do corsário inglês 
Francis Drake. 
 

147 Sobre o assunto veja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., 51-71. Veja-se também Joaquim Veríssimo Serrão 1979: 89. 
 

148 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 56. 
 

149 Veja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 56. 
 



72 

 

entre os quais se encontra D. Jorge de Ataíde, a fugirem para Setúbal150. Todavia, na opinião 

de M. V. Rodrigues 

 

«não dispunha, D. António, de forças organizadas, com armamento capaz, nem de recursos 
financeiros para o obter. Encontrava-se rodeado de traidores que comprometiam o sucesso da causa. 
Não tinha condições para resistir à marcha do inimigo que se desdobrava em duas frentes: o exército 
comandado pelo duque de Alba dominava todo o Sul do país, até Setúbal. A frota castelhana, sob o 
comando de D. Álvaro de Bazan, marquês de Santa Cruz, sitiava a barra do Tejo, acabando por tomar 
as fortelezas de Cascais, São Julião da Barra, Caparica e Belém, apertando cada vez mais o cerco a 
Lisboa151.» 

 

D. Henrique, o Cardeal-Rei, era pressionado pelos três lados. Não acarinhava D. 

António, pela circunstância de ser filho bastardo. Pendendo para D. Catarina, temia, porém, 

a possança de Filipe II. Sentindo-se cada vez mais enfermo, em Outubro de 1579, acomodou-

se nos Paços de Almeirim, com o propósito de naquele local reunir novas Cortes152. As 

reuniões dos procuradores dos concelhos verificaram-se, todavia, no convento de S. 

Francisco, em Santarém153. A 13 de Janeiro de 1580, quarta-feira, realizou-se a primeira 

reunião dos procuradores às cortes de Almeirim, presididas por Febo Moniz, que na sua 

alocução realçou o pesar e o pejo por haver no reino quem anuísse à governação de Portugal 

por rei estrangeiro. Não foram eleitos definidores nessa assembleia, pois reinava a 

unanimidade de que todos necessitariam de participar de forma directa no crítico dilema da 

sucessão. A 14 de Janeiro, os procuradores escolheram uma comissão, constituída pelos 

procuradores de Santarém, de Coimbra e do Porto154, a fim de declararem ao Cardeal-Rei o 

desiderato de que todo o reino usufruísse o direito de advogar na eleição do monarca, na 

                                                 
150 Segundo José Pedro Paiva (2006), «Meanwhile, D. António, Prior of Crato, had mustered considerable support, especially 
among ordinary people. […] On 19 June 1580, stimulated by the bishop of Guarda, João de Portugal, a group of his 
supporters at Santarém publicly acclaimed him as the new king of Portugal. Four days later, he and his forces entered 
Lisbon, where he was also received as king and began acting as Portugal’s new monarch (Veloso 1953: 151-153 and Serrão 
1956). 
At this moment, the governors and the various supporters of Philip II around them (including the bishop of Leiria, António 
Pinheiro, and the former bishop of Viseu, Jorge de Ataíde) escaped to Setúbal, fifty kilometers south of Lisbon. A few days 
later, on 17 July, the three governors who had clearly supported Philip II from the beginning, and now, pursued by the 
forces of D. António, had fled from Setúbal, decided to declare Philip II King of Portugal.»  
 

151 Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p.65. 
 

152 Segundo M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 55 «a abertura das cortes em Almeirim teve lugar a 11 de janeiro de 1580, no 
Paço Real e na sala denominada da Rainha. Magro, macilento e desfigurado pela febre, o Cardeal-Rei tomou assento em 
cadeirão de braços, ostentando o ceptro na mão.» Sobre este assunto veja-se Q. Velloso 1946: 374-375 apud M. V. 
Rodrigues (1997), op. cit., p. 55. 
 
153 Sabe-se que os nobres e prelados ficaram aposentados em Almeirim, enquanto os procuradores dos concelhos tiveram 
de ir para Santarém por falta de alojamento. 
 

154 Manuel da Costa Borges e António Machado participaram por Santarém. Contudo, por ter assento no primeiro banco, a 
então vila de Santarém é referida por Cristóvão de Moura entre as ‘cidades’ presentes, o que assevera a sua relevância 
social e política. Cf. M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 55. 
 



73 

 

ausência de herdeiro legítimo. Como o D. Henrique estava convicto de que esta posição do 

terceiro estado fora animada pelo Prior do Crato, ordenou pregão por todo o reino, para 

observância da decisão de desnaturalização de D. António, Prior do Crato, e do emprego de 

duras penas a quem lhe desse guarida. No dia 15 de Janeiro, o bispo de Leiria, D. António 

Pinheiro155, difundiu junto dos procuradores a resposta da recusa de D. Henrique às 

pretensões de eleição do futuro monarca na falta de sucessor legítimo.  

As forças políticas portuguesas estavam, então, profundamente divididas e a 

sensibilidade nacionalista, sobretudo o movimento encabeçado por Prior do Crato, não se 

conformava com a capitulação de Portugal ao poder de Filipe II. Importância decisiva em 

todo o processo de análise relativamente à situação vivida teve o bispo D. Jerónimo Osório, 

último bispo de Silves156. D. Jerónimo Osório era uma personagem ilustre e que muitos ou 

quase todos escutavam com muita atenção. As suas palavras eram sempre tidas em 

conta157. Na opinião deste grande humanista português dever-se-ia agir com o máximo de 

cuidado, como era evidente, até porque a situação do reino era desesperada. Chegado às 

                                                 
155 Mesmo ainda muito antes das Cortes se realizarem em Almeirim e Santarém em 1580, num domingo, dia 6 de dezembro 
de 1579, um frade ao pregar em Santarém, à revelia da hierarquia religiosa, comovendo os que o atentavam nas palavras 
desfavoráveis para com Castela, atraiu sobre si os reparos dos agentes castelhanos. O bispo de Leiria. D. António Pinheiro, 
que aderira à causa espanhola, asseverou ao agente castelhano uma punição modelar. Vide M. V. Rodrigues (2001), op. cit., 
p. 54, apud J. F. Marques 1986: 44. 
 

156 D. Jerónimo Osório da Fonseca, Bispo do Algarve (Lisboa, 1506 — Tavira, 20 de Agosto de 1580) foi um humanista e 
teólogo português. Publicou várias obras, das quais se destacam De Nobilitate Civile Et Christiana (1542), De Gloria (1549), 
De Justitia Coelesti (1564) e De Vera Sapientia (1578). Era filho de João Osório da Fonseca e de Francisca Gil de Gouveia de 
cujo casamento, promovido pela rainha D. Leonor (esposa de D. João II) e por D. Beatriz (mãe da precedente e esposa do tio 
do rei, D. Fernando, Duque de Viseu), nasceu outro filho, Bernardo da Fonseca. Impedidos de acompanhar seu pai, que fora 
colocado como ouvidor-geral na Índia Portuguesa, por serem ainda crianças, D. Jerónimo e seu irmão ficaram em Lisboa 
onde foram educados pela mãe. Na verdade, detentora de um grande ‘engenho’, D. Francisca Gil Gouveia enviou o seu filho 
Jerónimo Osório, aos 13 anos, para Salamanca, grande centro de cultura e ciências, onde aprendeu latim e grego. Aqui, e já 
com 16 anos, iniciou o estudo de direito civil por indicação de seu pai, então regressado da Índia, embora não fosse esse o 
seu projecto de vida. Recorrendo a uma forte disciplina metodológica, conseguiu conciliar o estudo do direito com o dos 
autores gregos e romanos. Depois de D. Jerónimo Osório a sede mudaria para Faro, mais fácil de defender dos ataques da 
pirataria que então infestava as costas do ‘reino’ dos Algarves.  
 

157 Não admira, pois com 19 anos, foi para Paris para se dedicar ao estudo da Dialéctica de Aristóteles e da Filosofia Natural. 
Aqui atingiu um grande prestígio, sendo conhecido como o filósofo de Paris. Amigo de Inácio de Loyola, influenciou, mais 
tarde, D. João III de Portugal a chamar a Companhia de Jesus para Portugal. Fez estudos em Teologia cristã e os 
conhecimentos da língua hebraica permitiram-lhe ler as obras dos Santos Padres. Em 1537, D. João III nomeou-o professor 
de Sagrada Escritura na Universidade de Coimbra. Mais tarde foi para Bolonha e aí se manteve alguns anos, vivendo sempre 
de forma muito recatada. Nesta cidade, começou os Tratados da Nobreza civil e cristã, que dedicou ao príncipe D. Luís, de 
cujo filho, D. António, Prior do Crato, foi educador. Aquando da morte de D. Luís, Jerónimo Osório tomou a decisão de se 
retirar para uma aldeia sertaneja, tendo sido muito criticado pelos amigos. Pertenceu à Mesa da Consciência e assinou 
muitos documentos em nome de D. Henrique. Homem pouco ambicioso, por considerar que cada pastor devia apenas 
deter uma igreja, pediu que a igreja de Tavares, que lhe foi feita mercê pelo príncipe D. Luís, fosse entregue a outra pessoa. 
Nomeado bispo de Silves, manteve sempre uma grande ligação com os mais pobres facultando aos interessados a 
possibilidade de estudar as línguas clássicas e distribuindo esmolas e comida aos mais necessitados. Foi encarregado pelo 
cardeal D. Henrique de secundar D. Sebastião I de Portugal na governação do reino. Esteve em Sevilha, Bolonha e Roma 
onde foi recebido pelo Sumo Pontífice Gregório I. Foi também um político e um contra-reformista, como se vê pelas suas 
obras de cariz histórico, pedagógico, e de exegese bíblica.  
 



74 

 

Cortes de Almeirim com alguma antecedência, resolveu passar a texto escrito o que 

tencionava dizer a D. Henrique de viva voz. Daí resultou a famosa carta que D. Jerónimo 

Osório entregou ao cardeal-rei com data de 4 de janeiro de 1580, dias antes da reabertura 

das Cortes158. Segundo o bispo de Silves era possível a união política de Portugal com 

Espanha (“Sujeitos não, unidos sim”), pois, na sua opinião, Portugal podia ficar com o seu 

primor inteiro e Castela com o seu. Quando lemos o Borrador de D. António de Ataíde 

sentimos isso precisamente, uma contínua defesa da língua portuguesa, de Lisboa e dos 

grandes autores portugueses. No fundo, D. Jerónimo Osório defendia a solução da 

monarquia dualista, tendo sido um humanista que soube associar a mundividência cristã ao 

seu interesse pelos problemas sociopolíticos do tempo. Nunca se deixou de sentir menos 

português159 pelas posições que tomou e a sua postura deve ter influenciado e em muito 

outros dos seus compatriotas perante a crise tão grave que ameaçava Portugal de variadas 

cobiças estrangeiras, quer na nossa orla marítima, quer nas nossas possessões ultramarinas 

«que, na eventualidade de uma guerra nossa com Espanha, ficariam presa fácil de Turcos, 

Mouros e mesmo de cristãos; e, enfim, os grandes benefícios que resultarão de uma união 

geral de toda a Hispânia160.» 

Para o último bispo de Silves o facto de Filipe II ter nascido em Espanha, em 

Valladolid, a 21 de Maio de 1527, não era objecção. A este propósito escreve Sebastião 

Tavares de Pinho: «Quanto a ele ser estrangeiro, o humanista observa: “Que faremos 

quando nos faltar o natural?” E acrescenta mesmo: “El-rei Dom Felipe bem se pode chamar 

natural português por parte de sua mãe”161.»  

Foi um período difícil para Portugal com múltiplas divisões, querelas e vinganças. 

Perante a patente impossibilidade de manter um conflito bélico contra a suma potência 

europeia da época, que era nessora Espanha, e tendo em conta, por outro lado, o 

compromisso jurado por Filipe II de Espanha de honrar os direitos sócio-políticos dos 

portugueses dentro de uma união ibérica, Jerónimo Osório questiona se não seria preferível 

resolver «por nossa espontânea e livre vontade aquilo que tão facilmente pode ser resolvido 

                                                 
158 Cf. Sebastião Tavares de Pinho 1993: 313. 
 

159 Veja-se Sebastião Tavares de Pinho (1993), op. cit., p. 331.  
 

160 Idem, Ibidem, p. 325. 
 

161 Idem, Ibidem, pp. 317-318. 
 



75 

 

pela força162» e entende que melhor é ficarmos unidos a bem, que sujeitos a mal. Jerónimo 

Osório adiciona ainda outras razões como sejam a preservação e mesmo o acréscimo dos 

privilégios do povo português em geral, das prerrogativas da nobreza, conforme se entende 

do juramento de Filipe II, e, segundo o bispo de Silves, se revela pelo exemplo certificado 

com outros Estados já unidos a Castela163.  

Nem D. Catarina de Portugal, duquesa de Bragança, nem D. António conseguiram os 

seus intentos. Na crise dinástica de 1578 – 1581 os bispos portugueses, de início, 

permaneceram profundamente divididos sobre esta questão vital164. De realçar o papel de 

D. Jorge de Ataíde165, bispo de Viseu, que começou por manter uma orientação 

relativamente secreta em relação à sua posição. Afirma José Pedro Paiva, «so, the only 

bishop at the Lisbon Cortes supporting Philip II was Miguel de Castro; so did the former 

bishop of Viseu and head court chaplain (capelão mor), Jorge de Ataíde, though at this time 

Ataíde kept his decision relatively secret (Velloso 1946: 145, 206)166.» 

D. Jorge de Ataíde foi apoiante da causa de Filipe II de Espanha nas suas pretensões 

ao trono de Portugal, ficando do lado de Cristóvão de Moura e de Fernando Álvarez de 

Toledo y Pimentel, duque de Alba167. No entanto, ressalta-se que o Bispo de Viseu, D. Jorge 

de Ataíde, cuidadoso e temeroso de que se percebesse que estava determinado a apoiar a 

candidatura de Filipe II, escreveu a Crisóvão de Moura, mostrando o seu receio de ser 

catalogado de ‘castelhano’, avançando: «a mor infâmia que pode ter fidalgo português168.» 

Segundo Barbosa Machado169, a natureza concedeu a D. Jorge de Ataíde talento igual à  

                                                 
162 Idem, Ibidem, p. 325.   
   

163 Idem, Ibidem. 
 

164 Segundo Sebastião Tavares de Pinho (1993) op. cit. 330-331 «o que falhou nesta conjuntura foi o direito fundamental do 
reino, que, segundo o historiador desta matéria Almeida Langhans, “era omisso num ponto básico para a segurança do 
mesmo reino: que a herança da coroa só podia ser defirida legitimamente a um português ou portuguesa e que uma 
descendente de rei português, casada com príncipe estrangeiro [que, no caso, seria D. Isabel de Portugal, mãe de Filipe de 
Espanha], com a nacionalidade, perdia o direito à coroa de Portugal.”» 
 

165 Nasceu em Lisboa, filho de D. António de Ataíde (1500 ou 1502 — 1563), 1.º conde da Castanheira e de Dona Ana de 
Távora.  
 

166 Cf. José Pedro Paiva (s.d.). 
 

167 Segundo M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 60, «D. Fernando de Toledo, duque de Alba, “um hábil general e um 
sanguinário repressor”, frustrado na Flandres, teve, de Filipe II, a oportunidade de vir a Portugal procurar a reabilitação do 
desagrado que causara, na corte espanhola. Satisfazia a Filipe II um dos meios necessários para tomar Portugal – a espada, 
enquanto, por outros, usava o dinheiro.» 
 

168 Idem, Ibidem. 
 

169 Diogo Barbosa Machado nasceu em Lisboa a 31 de Março de 1682 e faleceu em Lisboa a 9 de Agosto de 1772. Foi um 
além de presbítero secular católico, escritor e bibliógrafo português, autor da Bibliotheca Lusitana, obra de carácter 
bibliográfico e dada à estampa entre 1741 e 1758. É considerada pela maior parte dos especialistas como a primeira grande 



76 

 

 

«nobreza do sangue compreendendo na idade juvenil aquellas artes com que se acreditaõ os 
anos mais provectos. Ordenado de Presbitero antes do tempo preciso para o Sacerdocio acompanhou 
aos insignes Prelados, e famosos Theologos que a Magestade delRey D. Sebastiaõ mandou no anno de 
1562. ao Concilio Tridentino. […] Concluido o Concilio passou a Roma com a incumbência de reformar 
o Missal, e Breviario Romano que lhe cometera Pio IV. donde por morte de seu Pay partio para 
Portugal, e sendo eleito Bispo de Viseu no anno de 1568170.» 

 

 
Foi sagrado na igreja do Convento de Nossa Senhora da Graça com assistência de D. 

Sebastião, a rainha Dona Catarina, a Infanta Dona Maria e toda a nobreza e Corte. Praticou 

todos os decretos emanados do concílio de Trento, atitude que o levou a renunciar à Mitra, 

em 1578. Nomeado capelão-mor pelo cardeal D. Henrique, D. Filipe elegeu-o esmoler-mor, 

presidente da Mesa da Consciência e Inquisidor geral, cargo a cuja dignidade renunciou para 

D. Alexandre, filho dos duques de Bragança. D. Jorge de Ataíde foi conselheiro de Estado de 

Portugal em Madrid.  

 

«[…] Sempre se ostentou igualmente amante da justiça, e inimigo do interesse como se vio 
com grande gloria do seu nome na repulsa de cem mil cruzados oferecidos pelos Christãos novos para 
votar indiferentemente na suplica do seu perdão. Foy abbade Comendatario de Alcobaça de cuja 
dignidade teve por sucessor ao Infante D. Fernando filho de Filipe III. de Castela. Lembrando de q o 
celebre escritor Ioaõ de Barros fora seu Padrinho de bautismo o mandou transferir da sepultura em 
que jazia no termo da Cidade de Leiria para a Parochial Igreja de Alcobaça onde se a morte o naõ 
impidira determinava fabricar-lhe hum sumptuoso Mausoleo. Este generoso intento efeituou com as 
cinzas de seus ilustríssimos Pays mandando levantar à sua custa duas magnificas sepulturas em o 
Convento de Santo Antonio da Castanheira, que eles tinhaõ fundado, onde esperaõ a resurreição 
universal, e nellas lhe gravou elegantes Epitafios dictados pela sua penna. Teve a gloria de sagrar Bispo 
de Viseu a 21 de Março de 1610 a seu sobrinho D. João Manoel o quinto sucessor desta Mitra depois 
que a renunciou. Nos ultimos anos padeceo o achaque de gotta até que enfermou gravemente, e 
recebendo com alegre semblante a noticia de ser chegado o termo da sua peregrinação assistido do 
seu Confessor o Padre Bartholameo Guerreiro da Companhia de Jesus se preparou com as armas dos 
Sacramentos para taõ formidável conflicto conservando o juízo até espirar às 10 horas, e três quartos 
da noute de 17 de Janeiro de 1611. quando contava  76 annos de idade. Passados dous dias foy 
transferido o seu Cadaver para huma sepultura raza, que mandou fazer junto dos Mausoleos em que 
descansaõ as cinzas de seus ilustres Pays em o Convento de Castanheira171.» 

 

O ouro de Filipe II ia saciando o ‘ofício de depravação’. O ensejo era de 

determinações céleres, num contexto onde o mais forte era o venerado. «Governadores do 

reino, eclesiásticos, fidalgos, capitães de fortalezas, procuradores de cortes, vereadores de 

                                                                                                                                                         
obra de referência bibliográfica com notas bastante amplas publicada em Portugal. De realçar que o trabalho de Barboasa 
Machado teve grande impacto na difusão da literatura portuguesa e foi matéria de variadas actualizações e prossecuções, a 
mais célebre das quais é o Dicionário Bibliográfico Português de Inocêncio Francisco da Silva.   
 

170 Vide Barbosa Machado, 1966: 792-793. 
 

171 Idem, Ibidem, pp. 792-793. 
 



77 

 

cidades, tornavam-se, na maioria ao peso do ouro, cabouqueiros do domínio filipino172.» Diz-

nos José Pedro Paiva que a D. Jorge de Ataíde foram oferecidos mil cruzados anuais como 

recompensa por apoiar o rei da linhagem dos Habsburgo: 

 

  «In Portugal, Cristóvão de Moura kept trying to convince some notable Portuguese figures to 
declare for Philip II and rewarded others by offering them privileges and even bribes. D. Jorge de 
Ataíde, the former bishop of Viseu, for example, was offered an amount of one thousand cruzados 
yearly, according to a letter dated 25 January 1580 that he kept among his papers173.» 

 

D. Jorge de Ataíde, irmão do 2.º conde da Castanheira, depois de uma longa ausência 

na corte espanhola, após a morte de Filipe II, regressou a Portugal em 1598. Está sepultado 

no Convento da vila de Castanheira do Ribatejo, no concelho de Vila Franca de Xira. D. Jorge 

de Ataíde deve ter tido um papel determinante na rápida ascensão em cargos e honrarias 

concedidas pelos Filipes quer em relação ao seu irmão quer em relação ao seu sobrinho, D. 

António, autor do Borrador em estudo174. Foi abade do mosteiro de Alcobaça em 1594.175 

Governou a diocese de Viseu entre 1568 e 1578, período durante o qual mandou construir, 

no Paço Episcopal do Fontelo176, corredores e celas do dormitório. Em 23 de Janeiro de 

1569, D. Jorge de Ataíde, bispo Viseu, sagrou a capela-mor da Igreja de Nossa Senhora da 

Purificação, matriz de Bucelas177.  

Extremamente poderoso junto de reis e no seio da própria igreja, D. Jorge de Ataíde 

chegou a desafiar as ordens directas provindas da Santa Sé: «a 26 de Janeiro de 1564, o Papa 

Pio IV procedeu à confirmação dos decretos emanados do concílio tridentino, através da 

bula Benedictus Deus e, em Junho do mesmo ano, remeteu ao rei D. Sebastião um exemplar 

autenticado dos referidos decretos, solicitando-lhe que providenciasse a respetiva execução 

                                                 
172 Veja-se M. V. Rodrigues (2001), op. cit., p. 57. 
 

173 Vide  José Pedro Paiva (s.d.), op. cit. 
 

174 Veja-se República Portuguesa - Património Cultural (s.d.), Abades. 
 

175 Relativamente a este assunto, em Manuel Cândido Pimentel (2004), pp. 7-8, pode ler-se o seguinte: foi em Coimbra que 
Amador Arraiz no «recolhimento do Colégio de Nossa Senhora do Carmo dos carmelitas de Coimbra [se] dedicou ao que 
seria a edição definitiva dos Diálogos, postumamente publicados, em 1604, cerca de quatro anos após o seu passamento, 
com dedicatória ao bispo D. Jorge de Ataíde («Comendatário perpétuo do mosteiro d’Alcobaça, capelão-mor, e esmoler-
mor de sua Majestade, e do seu Conselho deEstado»), datada de 20 de Maio de 1600, impressos na oficina de Diogo Gomez 
Loureyro, genro de António Mariz, que a este sucedera na dignidade de mestreimpressor da Universidade.» 
 

176 A título de curiosidade saliente-se que este edifício é hoje Solar do Vinho do Dão. 
 

177 Vide Direção-Geral do Património Cultural, (s.d.), Igreja matriz de Bucelas. 



78 

 

com brevidade178.» Por alvará datado de 12 de Setembro do mesmo ano, o monarca 

«mandava dar todo o favor e ajuda para a execução dos decretos do concílio179.» 

Contudo, não foi fácil nem pacífica a criação desta nova instituição de ensino nas 

várias dioceses por implicar uma diminuição das receitas do bispado, uma vez que as rendas 

necessárias deveriam ser retiradas de «todos os fructos da meza episcopal e do cabido180.» 

Esta resistência atrasou a fundação do Seminário da diocese viseense, justificando que, em 

1569, o Papa Pio V, através do Breve Cum Venerabiles, pressionasse o bispo D. Jorge de 

Ataíde para que procedesse à respectiva instituição «o mais breve possível, atendendo mais 

à utilidade da sua Igreja do que aos seus interesses particulares; porque os bens eclesiásticos 

lhe eram confiados, não como domínio próprio para os despender como quisesse, mas como 

as razões do seu cargo o pedissem181.»  

Não obstante esta advertência papal, apenas seis anos depois, em 11 de Junho de 

1575, D. Jorge de Ataíde reuniu o cabido para diligenciar a fundação do Seminário. Porém, as 

resistências dos capitulares continuavam, pelo que decorreram mais doze anos para que na 

realidade se efectivasse o cumprimento do decreto tridentino. No dia 1 de Novembro de 

1587, o bispo D. Nuno de Noronha instituiu o Seminário da diocese de Viseu, que 

«consagrou a Maria Sanctíssima debaixo da invocaçam e título de Nossa Senhora da 

Esperança182.» José Pedro Paiva descreve-nos que «desde o início, uma ambição sem limites 

da Inquisição, […] pretendeu estender ao máximo a sua área de intervenção, o que teria 

gerado conflitos e sobreposição de poderes com os tribunais episcopais já existentes183.»  

A casa condal da Castanheira esteve profundamente afecta ao poderio dos Filipes184. 

O 2.º conde da Castanheira, D. António de Ataíde185 deve, em certa medida, a sua ascenção 

                                                 
178 Cf. (s.a.) (2004), Vir a Ser Padre na Diocese de Viseu.  
 

179 Idem, Ibidem. 
 
180 Idem, Ibidem. 
 
181 Idem, Ibidem. 
 

 182 Idem, Ibidem. 
 

183 Cf. José Pedro Paiva (2002). Este estudioso refere que D. Jorge de Ataíde esteve também envolvido na construção do 
Seminário de Nossa Senhora da Esperança (Maior) em Viseu, como bispo daquela Diocese. Veja-se ainda (s.a.) (2004), Vir a 
Ser Padre na Diocese de Viseu. Sobre conflitos e traumas no Renascimento em Portugal veja-se Nair Castro Soares (2015), 
op. cit., 131-168. 
 

184 Vide documento inserto, na página 87, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, 
Ciência e Comunicação n.º 22-23, no qual se transcreve um alvará de D. Filipe I, onde se afirma que lhe apraz por tempo de 
dois anos, que o 2.º conde da Castanheira possa usar e use dos privilégios que tiver por suas doações estando em posse 
deles. 



79 

 

aos serviços que prestou a Filipe II de Espanha186 e à influência de seu irmão, D. Jorge de 

Ataíde, defensor da causa espanhola, que aceitou, em 1600, o cargo de inquisidor geral187. O 

mesmo sucedeu com o 1.º conde de Castro D’Aire. Aliás, o bispo português deve ter 

percebido desde cedo que a Inquisição Portuguesa dependia, na sua época, muito mais do 

poder régio do que da Santa Sé, o que de certo modo não lhe agradaria inteiramente. 

Porém, defender determinadas causas, como as dos cristãos-novos ou não estar de acordo 

com certos pontos de vista políticos arvorados pelos Filipes e seus esbirros, ter-lhe-á custado 

presumivelmente muitas prerrogativas. Assim, a ideia de ficar de fora e deixar a governação 

do país na mão de outros ou de, pelo contrário, serem os portugueses a fazê-lo, deve ter 

pesado quer no espírito de D. Jorge de Ataíde188, quer no do seu irmão e também do seu 

sobrinho189. Havia que dissimular, aproveitar privilégios pessoais e familiares, governar o 

reino e tomar conta do império, ainda que o rei fosse natural. Não foi por acaso que as 

acções directas de D. António de Ataíde, 1.º conde de Castro D’Aire, levaram à criação de um 

                                                                                                                                                         
 

185 Veja-se o documento inserto, na página 73, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista Artciencia n.º 22-23, onde se 
treslada um alvará de confirmação de contrato de casamento de D. Sebastião e D. Henrique sobre o 2.º conde da 
Castanheira, concertado para casar com D. Maria de Vilhena filha de D. Luís Fernandes de Vasconcelos e de D. Branca de 
Vilhena. 
 

186 Cf. documento inserto, na página 103, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, 
Ciência e Comunicação n.º 22-23, onde se treslada uma carta em que Sua Majestade D. Filipe I fez D. António de Ataíde do 
seu Conselho. 
 

187 Vide Pedro Cardim et al. (2013). López-Salazar Codes & Ana Isabel (2009) declaram o seguinte em relação ao Santo Ofício 
no tempo dos Filipes: «em 1599, o papa Clemente VIII, a pedido de D. Filipe III, revogou todas as licenças concedidas aos 
bispos para poderem residir fora das suas dioceses» como se pode verificar na obra Bullarium Romamnum, Roma, Typ. 
Mainardi, 1735, tomo X, p. 478-481. Como consequência, D. António Matos de Noronha, inquisidor geral, e D. Pedro de 
Castilho, presidente do Desembargo do Paço, tiveram de renunciar aos seus cargos para conservarem os seus bispados, 
respectivamente de Elvas e de Leiria. As razões destas mudanças foram tanto políticas como religiosas. Relacionavam-se 
com as transformações motivadas pelo início da privança do duque de Lerma e da sua política de feituras e com o contexto 
político português, isto é, com as pressões dos cristãos-novos para conseguirem um perdão geral das culpas de judaísmo. 
Mas, em nosso entender, o motivo principal e primeiro era de cariz religioso. D. Filipe III, como o resto dos monarcas da 
casa de Áustria, considerava que os prelados deviam residir nas suas igrejas. Nesse momento, abriu-se um período de crise 
no cargo de inquisidor geral que não se resolveu até à chegada a Lisboa de D. Pedro de Castilho, em finais de 1604. A partir 
de D. Pedro de Castilho, todos os inquisidores gerais tiveram que renunciar aos seus bispados para poderem exercer o 
cargo no Tribunal da Fé.» Ainda segundo Ana Isabel López-Salazar Codes «no dia 12 de Fevereiro de 1600, Clemente VIII 
destituíu D. António Matos de Noronha do cargo de inquisidor geral. Poucos dias antes, tinha nomeado D. Jorge de Ataíde 
para o substituir. Archivio Segreto Vaticano (ASV) - Segreteria dei Brevi (SB), vol. 292, fl. 62r-65r: Breve Cum nos nuper (7-II-
1600). ASV - SB, vol. 359, fl. 98r-98v: Breve Ecclesiarum praesulatus (12-II-1600).» 
 

188 Veja-se o documento inserto, na página 99, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista Artciencia n.º 22-23, onde se 
apresenta o treslado de uma carta que Sua Majestade D. Filipe II escreveu ao seu embaixador sobre D. Jorge de Ataíde 
capelão-mor e onde se expressa a ‘admiração’ que o rei nutria pelo tio do 2.º conde da Castanheira. 
 

189 Os principais representantes da nobreza de Portugal serão convidados a empossar altos cargos.  
 



80 

 

corpo de tropas (hoje fuzileiros) constituídas só por portugueses e por eles comandada190. As 

decisões, sabêmo-lo, tomam-se de acordo com as situações em curso. Mais se acrescenta 

que D. Jorge deve ter permitido a D. Antonio, devido ao cargo e importância que tinha, 

acesso à importante biblioteca de Alcobaça, no sentido de permitir ao 5.º conde da 

Castanheira a redação da sua Arte Poética, onde defende acerrimamente a língua e os 

autores portugueses bem como a excelência da cidade de Lisboa. 

A convergência dos destinos conduziu que a política de matrimónios entre o reino de 

Portugal e Espanha sempre abonasse a favor de uma união dinástica a fim de facilitar a 

sucessão do trono. A quase todas as classes sociais interessava, por questões económicas, 

uma monarquia dual, que surgiria em 1580, quando Filipe II de Espanha se tornou também 

rei de Portugal.  

A excepção foram as camadas populares que ficaram sozinhas contra este 

movimento de fusão. A susceptibilidade destes perante tudo o que recordasse a infiltração 

castelhana tinha-se manifestado com clareza em várias ocasiões durante o reinado de D. 

João III e a menoridade de D. Sebastião. As camadas populares iam pouco a pouco 

acumulando um ódio que, em qualquer instante, podia estalar em motins e revoltas. Por isso 

as classes dominantes, receosas da ira popular, evitaram dar-lhe armas, mesmo que fosse 

para defender a pátria comum. 

O clero e a nobreza estavam, nessa altura, enfraquecidos moral e economicamente 

depois do desastre de Alcácer-Quibir e por isso mesmo tinham todo o interesse nesta união. 

A burguesia, como os dois países estavam orientados para a expansão marítima, tinha agora 

                                                 
190 Em Francisco Contente Domingues & Inácio Guerreiro (1988), podemos ler o seguinte: «Para prover às necessidades da 
sua marinha D. Manuel I agrupou-os num corpo especial, os bombardeiros da nómina (29.1.1515), mas a sua inserção no 
aparelho militar só se viria a regularizar com a criação do troço de artilheiros em 1675. / Quanto aos soldados que seguiam 
a bordo tendo a Índia por destino, participavam naturalmente nas acções militares, porquanto só no século XVII e por 
iniciativa de D. António de Ataíde se veio a criar um corpo militar vocacionado para prestar serviço nos navios desta e de 
outras Carreiras.» A asseverar esta circunstância, da autoria do cónego e chantre da Sé de Évora (1608-1609), encontrámos, 
na Biblioteca Pública de Évora, no Códice CIII, 2-19, fls. 153-154, um capítulo intitulado «cousas sucedidas em Portugal, e 
nas mais Províncias do Occidente de Março de 1621 até Fevereiro de 1622.» Aí se faz um relato de acontecimentos 
relativos a Março e Abril de 1621 e se fala da subida ao trono de Filipe IV de Espanha. Veja-se o documento inserto, na 
página 119 da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire e 5.º Conde da 
Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciência e Comunicação n.º 22-
23, onde se apresenta o traslado acerca da criação do Terço da Armada da Coroa de Portugal. 
Como se pode ler no documento [em linha]: http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm, os fuzileiros eram «os 
soldados do mar, os marinheiros do fuzil, os combatentes de infantaria que constituíram a base de todas as batalhas 
travadas no Índico, na costa africana e agora na América do sul. / Aos actuais fuzileiros cabe-lhes a honra e a 
responsabilidade inerente à herança que lhes vem directamente destes combatentes das naus do século XVI e XVII. […] Mas 
os fuzileiros podem ainda reclamar como seu um outro legado importante: o facto de que o Terço da Armada da Coroa de 
Portugal foi a primeira unidade organizada com carácter permanente em Portugal.» Refira-se que o corpo de Fuzileiros da 
Marinha Portuguesa comemora todos os anos a efeméride.  

http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm


81 

 

a oportunidade de explorar novos mercados e comprar novos produtos como a prata 

espanhola do México e do Perú.  

Para ambos os países, uma união significava também uma forma de melhor se 

poderem defender contra os verdadeiros inimigos que eram os holandeses, os ingleses e os 

franceses. 

De ambas as partes se entende que esta aproximação não é genuína, pois os 

portugueses não pretendem perder a sua independência. No entanto, os interesses 

económicos camuflaram esse sentido patriótico191. 

A monarquia dual ficaria selada para todo o sempre entre as duas nações ibéricas, 

assim se conjecturou em 1580. A união de Espanha e Portugal sob a coroa espanhola ficou 

selada na carta patente dada por Filipe II, em Lisboa, a 12 de Novembro de 1582. 

Teoricamente as negociações foram excelentes para Portugal, pois poucas vezes a soberania 

de um povo que se une a outro mais poderoso terá ficado melhor protegida do que a 

soberania portuguesa na carta acima citada. 

Todavia, rapidamente, Portugal se apercebeu de que as promessas de Filipe II 

ficariam apenas nas palavras. A ausência quase permanente da família real em terras lusas, 

presídios e fortalezas portuguesas em mãos espanholas, a presença permanente de tropas 

espanholas, empréstimos forçados e tributações sempre aumentadas, foram alguns dos 

incumprimentos vivenciados ao longo dos sessenta anos da monarquia dual. Afinal, durante 

esse vasto período, muito do que ficou gizado, jurado e selado no papel e formalmente em 

actos de grande aparato político haveria de ser posto em causa e Espanha nunca se inibiu de 

pôr em causa os superiores interesses dos portugueses em proveito próprio. Não será por 

acaso que D. António de Ataíde defenderá no seu Borrador – já o afirmámos – Lisboa, a 

língua portuguesa, os seus grandes autores e cultistas.  

Com a retirada dos centros de decisão, foram-se os focos culturais e, 

consequentemente, também os ‘cérebros’ lusos, que deixam de ter campo de actuação em 

Portugal e rumaram a Espanha para poderem realizar obra. Isto originou uma importante 

quebra na cultura para os portugueses. A fuga de ‘cérebros’ para a corte espanhola era mais 

do que evidente. A força centrípeta de Madrid assim o ‘sentenciava’. Ou se ia para junto do 

rei de Espanha ou se perdia o vento que levava de feição os aristocratas ou a pequena 

                                                 
191 Veja-se sobre o assunto Pilar Vásquez Cuesta, A língua e a cultura portuguesas no tempo dos Filipes. Mem-Martins: 
Publicações Europa-América, 1988. Para mais informação vide Ana Isabel Buescu (s.d.). 



82 

 

nobreza até aos altos cargos administrativos. Lisboa parou sem a agitação das festas na 

corte e tornou-se provinciana. Os nobres retiraram-se para as suas propriedades na 

província. Geraram-se sentimentos de inferioridade pelo contacto necessário com o luxo 

desenfreado da corte castelhana. A vitalidade de letras e artes do século de ouro espanhol e 

as virtudes do requinte no modo de vida e no trato social que encantavam os portugueses, 

eram todavia entendidas como um nível de civilização mais avançado.  

No entanto, Espanha, em 1640, estava falida e corroída por insurreições internas 

graves como as da Catalunha ou da Andaluzia. As revoltas por toda a Espanha não surgiam 

por acaso e o seu declínio era evidente em relação a outras potências que se iam afirmando 

no contexto da lenta globalização mundial à época192. 

Possivelmente os rendimentos de D. António de Ataíde provindos do Brasil, bem 

como os da Casa de Bragança e de tantos outros membros da alta nobreza portuguesa, eram 

mais abundantes em relação aos da nobreza espanhola, e, por isso, eram cada vez mais 

postos em causa pelo governo espanhol. O povo português, cansado de vitupérios, estava 

farto de pagar impostos e de morrer pelos domínios e bandeiras que não lhe pertenciam. O 

Brasil, bem como outras regiões do império português de então, estavam saturados de 

tantos ataques franceses, holandeses e de impostos. Como já anteriormente referimos, não 

foi por acaso que D. António de Ataíde conseguiu a criação permanente de um pequeno 

corpo de marinha de guerra constituído e comandado todo o ano só por Portugueses, apesar 

dos protestos dos altos políticos de Castela. No Vice Reino do Perú, os Portugueses eram 

afastados dos altos negócios sob o pretexto de serem cristãos novos ou de judaizarem. A 

inveja dos poderosos espanhóis falava mais alto. Todas estas circunstâncias e destinos 

políticos haveriam de conduzir à revolta e ao desejo da Restauração, que se consumou a 1 

de Dezembro de 1640193.  

Embora D. António de Ataíde se encontrasse profundamente ligado à gestão dos 

Habsburgos194 de Espanha, e talvez por isso, em 1641, não se tenha livrado da prisão195 por 

                                                 
192 Cf. Fernando García de Cortázar e José Manuel González Vesga (2017), op. cit., pp. 287-310. 
 

193 Carlota Miranda Urbano 2009: 192-193. “Utopias na Literatura novilatina da Companhia de Jesus”, Colóquio Utopias e 
Distopias X Semana Cultural da Universidade de Coimbra, Faculdade de Letras, 6 e 7 de Março de 2008. Veja-se também 
Julio Valdeón et al. 2015: 302 e ss.  
 

194 A Casa de Habsburgo também conhecida por Casa da Áustria é uma família nobre europeia das mais importantes e 
influentes da história da Europa do século XIII ao século XX. A dinastia filipina que governou Portugal pertencia à Casa de 
Habsburgo, uma vez que Filipe I era filho do Imperador do Sacro Império Romano-Germânico e rei das Espanhas Carlos V de 
Habsburgo. 
 



83 

 

suspeita infundada196, de participação numa conjura pró-espanhola, já, no início do século 

XVII, sentimos no âmago dos seus manuscritos (como por exemplo no Borrador de huma 

arte poetica que se intenta/ua escreuer) um louvar contínuo da língua e literatura 

portuguesas, sinal da sua afeição pela cultura lusa. Aliás, os autores vernáculos que o 5.º 

conde apresenta como modelo para os diversos géneros literários são portugueses e não 

espanhóis. 

Para a desconfiança política que, com certeza, D. António de Ataíde suscitava junto 

da nova dinastia portuguesa, deve também ter concorrido o facto de o seu filho mais velho, 

D. Jerónimo de Ataíde, ter ficado por Madrid depois do 1º de Dezembro de 1640197. A 

presidência da Mesa da Consciência e Ordens foi-lhe retirada198, mas D. António continuou 

conselheiro de D. João IV, passando os últimos anos de vida em quietude, ainda que com 

problemas de dinheiro. O 5.º conde da Castanheira teve talvez de, por um lado, comprar a 

liberdade e as atitudes insuspeitas do seu filho e herdeiro que ficou por terras de Espanha; 

por outro lado, terá contribuído presumivelmente no esforço da guerra da Restauração.  

 

 

 

 

                                                                                                                                                         
195 Em Francisco Contente Domingues (2002), afirma-se o seguinte relativamente a este assunto: «a Restauração 
encontrou-o pois profundamente ligado à gestão dos Habsburgos, e talvez por isso não se livrou da prisão em 1641, por 
suspeita (infundada) de participação numa conjura pró-espanhola. Para a desconfiança política que com certeza suscitava 
junto da nova dinastia, deve também ter concorrido o facto de o seu filho mais velho, D. Jerónimo de Ataíde, ter ficado por 
Madrid depois do 1º de Dezembro de 1640; a presidência da Mesa da Consciência e Ordens foi-lhe retirada, mas D. António 
passou os últimos anos de vida em quietude, morrendo a 14 de Dezembro de 1647.» A publicação, em 1641, da obra da 
autoria de José Pellicer de Ossau Salas y Tovar La fama austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador, 
Ferdinando Segundo, onde se enaltece D. António de Ataíde, que aparece ligado de forma profunda aos Habsburgos, terá 
contribuído para o desenvolvimento de suspeitas relativamente à fidelidade do 1.º conde de Castro D’Aire em relação a D. 
João IV?  
 

196 Cf. nota anterior. 
 

197 O futuro 2.º conde de Castro D’Aire não aceitou a restauração da Independência de Portugal, em 1640, como já demos 
conta atrás. Foi nomeado mordomo-mor de Isabel, mulher de Filipe IV de Espanha. Este o fez marquês de Colares, título 
que já não teve validade em Portugal, e lhe deu a promessa do ducado de Benavente quando recuperasse Portugal. Exerceu 
o elevado cargo de aio do príncipe espanhol Baltazar Carlos. Regressou a Portugal, em 1668. Está sepultado no Convento da 
Castanheira, panteão da família. Que correspondência terá existido entre D. António de Ataíde e seu filho? Que ideias 
políticas terão sido trocadas entre ambos? Na Guerra da Restauração, só o 2.º conde de Castro D’Aire ficará em Espanha; 
embora instigado por Filipe IV, nunca pegou em armas contra Portugal. Qual teria sido realmente a vontade interior de D. 
Jerónimo de Ataíde? Tzvetan Todorov 2017: 29 afirma o seguinte acerca da ‘vontade e perfeição’ dos actos humanos: «não 
sendo senhor de si, ignorante da natureza das forças que o dirigem, o ser humano não pode confiar na sua vontade ou 
exigir desta a sua salvação. A liberdade não é uma ilusão, mas nunca somos totalmente livres; quando muito, podemos 
estar em vias de ser livres, mais livres hoje do que dantes. O homem nunca se aproximará da liberdade divina.»  
 

198 Vide  Francisco Contente Domingues (2002), op. cit.  Cf. ainda D. António Caetano de Sousa 1740: 112. 
 



84 

 

2. D. ANTÓNIO DE ATAÍDE: PERCURSOS DE UMA VIDA  

 

 

 
Figura 8 

 («Alcobaca 9 de Novembro de 601) 

D. António de Ataíde, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escreuer), fl. 41. 

 

 

 

 

O 5.º conde da Castanheira199 e 1.º conde de Castro D’Aire200, o autor de um 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever, morto o Cardeal-Rei, na crise da 

Independência, tomou o partido do rei espanhol, fazendo parte da campanha do marquês 

de Santa Cruz contra a Ilha Terceira201. Serviu sob as ordens de D. Martinho de Ribera, 

general das galés de Espanha, tendo prestado tamanhos serviços que foi nomeado 

sucessivamente capitão de cavalos, fronteiro-mor dos coutos de Alcobaça, general de uma 

armada da costa, coronel de Infantaria, capitão-mor das naus da Índia202, general das 

                                                 
199 Veja-se o documento inserto, na página 133, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista Artciencia n.º 22-23, onde se 
apresenta o treslado de uma carta de D. Filipe III que atribui a D. António de Ataíde o título conde de Castanheira. 
 

200 Casou o 1.º conde de Castro D’Aire com D. Maria de Lima, filha e herdeira de D. António de Lima, senhor de Castro 
D’Aire, e de Dona Maria de Melo filha de Christovaõ de Melo herdeiro da Ilha de S. Tomé de quem teve seis filhos, e duas 
filhas. Cf. Barbosa Machado, 1965: 212. 
 

201 Cf. A.A.V.V. (1960), Nobreza de Portugal, vol. II, p. 521. Henry Kamen 2008: 249, afirma: «os domínios ultramarinos 
portugueses acompanharam o rumo dos acontecimentos em Portugal, e aceitaram Filipe. Só houve resistência nas ilhas 
atlânticas dos Açores, onde o prior António se aguentuou, com a ajuda de uma força francesa. Em Julho de 1582, foi 
enviada uma frota sob o comando de Santa Cruz, que infligiu uma sangrenta derrota aos navios franceses. No Verão de 
1583, travou-se outra batalha ao largo da ilha Terceira, que confirmou o controlo do arquipélago pelos espanhóis.» A vitória 
na Terceira foi para Filipe II de Espanha das mais importantes em toda a sua vida como rei. No entanto, pouco depois da 
conquista de Portugal, já em 1585, as armadas e os exércitos de Filipe II se mostravam enfraquecidos e o país não dispunha 
dos materiais necessários para rearmar o seu aparelho militar e naval. Sobre este assunto veja-se Henry Kamen (1988) op. 
cit., p. 366 e ss. 
 

202 Vide o documento inserto, na página 107, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, 
Ciência e Comunicação n.º 22-23, onde se apresenta o traslado do alvará em que se afirma que sua Majestade D. Filipe II 
por carta lhe ‘praz fazer a D. António de Ataíde capitão-mor de uma armada da Carreira da Índia por uma viagem de ida e 
vinda.’ 
Sobre uma concessão na Índia a favor do 1.º conde de Castro D’Aire, veja-se documento inserto na página 125, da obra 
Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo 
Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciência e Comunicação n.º 22-23. Aí se traslada um 



85 

 

armadas de Portugal. Para além de ter ocupado cargos políticos de alto-relevo, D. António 

foi uma das mais importantes figuras da História Naval e Marítima portuguesa dos finais do 

século XVI e inícios do século XVII203. Diogo Barbosa Machado declara a respeito da grande 

figura de armas que foi o 1.º conde de Castro D’Aire:  

 

«D. Antonio de Attayde primeiro Conde de Castro Dayro, e filho 2. do Conde de Castanheira 
de quem proximamente fallamos, e de sua 2. mulher D. Barbara de Lara, illustrou com as suas acçones 
politicas, e militares naõ só a sua preclarissima ascendencia, mas a todo o Reyno de Portugal. 
Aspirando o seu grande espírito a emprezas dignas do seu nacimento se ensayou para as conseguir na 
militar escola do Marquez de Santa Cruz na occasiaõ que navegou com huma poderosa Armada no 
anno de 1582. contra a Ilha Terceira: e na de D. Martinho de Ribera das Galès Espanholas obrando o 
seu valor taes façanhas, que em breve tempo subio aos postos de Capitaõ de Cavallos, Fronteiro mor 
dos Coutos de Alcobaça, General de huma Armada da Costa, Coronel de Infantaria, Capitaõ mór das 
náos da Índia, e General das Armadas de Portugal204.» 

 

O 5.º Conde da Castanheira teve problemas com a Coroa a partir de 1621, pois, no 

cargo de capitão da armada, foi acusado pelo governo filipino de não executar os encargos 

defensivos que lhe eram devidos. Nesse ano, a nau Nossa Senhora da Conceição regressava 

da Índia com valioso carregamento. Ao chegar à ilha Terceira, o capitão da nau Nossa 

Senhora da Conceição recebeu instruções para navegar em direcção à costa portuguesa 

pelos 39,5° de latitude, o que de facto fez, mas, ao invés da armada da costa que o deveria 

esperar, deparou com dezassete vasos argelinos ao largo de Peniche. Seguiu-se o combate 

                                                                                                                                                         
alvará de mercê da Capitania da Fortaleza do Chaúl (Índia) concedido por D. Filipe III a D. António de Ataíde conde de Castro 
D’Aire. 
 

203 Sobre o assunto veja-se Humberto Leitão, (1958), Viagens do Reino para a Índia e da Índia para o Reino – Diários de 
Navegação coligidos por D. António de Ataíde no século XVII. Lisboa, Agência-Geral do Ultramar, 3 vols. Contém 
documentos autógrafos de D. António de Ataíde que nos permitem efectuar uma comparação com a letra e a caligrafia do 
manuscrito intitulado Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever e que provam por comparação de 
caligrafias ser verdade a opinião J. B. de Castro inserto no início do documento: «[fl. B] Este manuscripto he de D. Antonio 
de Ataide / Conde de Castro daire, e he da sua propria letra. /»  
Entre as pp. 95 e 177 da obra de H. Leitão é-nos apresentado o «Diário da viagem da nau NOSSA SENHORA DE GUADALUPE, 
do Reino para Goa, no ano de 1611, escrito por Simão Castanho», onde ficamos a saber da mestria na arte de navegar de D. 
António de Ataíde como capitão. Nas pp. 179-273 podemos ler o «Diário da viagem da nau NOSSA SENHORA DE 
GUADALUPE, de Goa para o Reino, no ano de 1612. ESCRITO por D. ANTÓNIO DE ATAÍDE.» Por vezes surgiam conflitos nas 
naus da Carreira da Índia. Francisco Contente Domingues & Inácio Guerreiro (1988), op. cit., declaram o seguinte sobre este 
assunto: «um outro tipo de conflito muito frequente ocorria entre capitães de naus, ou entre estes e o capitão-mor. Do 
facto se queixou D. António de Ataíde em relação à armada que capitaneou, atribuindo em parte a responsabilidade deste 
tipo de situações à não punição dos culpados, apesar do que os regimentos estipulavam em contrário.  
Não é em vão que nos podemos interrogar, em certas circunstâncias, sobre o exercício efectivo da autoridade a bordo; em 
mais de uma situação a hierarquia era ou podia ser ultrapassada, e os homens do mar constituíam a bordo um poderoso 
grupo de pressão que frequentemente actuava coesa e ordenadamente em função dos seus interesses próprios.»  
Homem de carácter singular e personalidade forte, soube D. António de Ataíde resolver os problemas que lhe surgiram a 
bordo de navios na carreira da Índia. 
Cf. também Ralph Boxer (1984). «The naval and colonial papers of Dom António de Ataíde» in From Lisbon to Goa, 1500-
1750, Studies in Portuguese maritime enterprise. Londres, Variorum Reprints. 
 

               204 Cf. Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit:, pp. 211-213. 
 



86 

 

que durou dois dias e a nau foi perdida depois da explosão que se seguiu a um incêndio, 

eventualmente posto pela própria tripulação, já sem hipóteses de continuar a defesa do 

navio205. João Carvalho Mascarenhas, que seguia a bordo e foi levado para o cativeiro em 

Argel, escreveu, em 1627, um relato pormenorizado do que se passou206. 

Sobre estas matérias afirma com alguma ironia Manuel Faria e Sousa: 

 

«Armada de cinco galeons. Capitan mayor de cinco galeones Ruy Freyre de Andrada, y los 
otros el Almirante D. Juan de Almeyda, Francisco de Melo, Pedro de Mesquita Pimentel, Baltasar de 
Chaves; ivan para andar en el Estrecho de Ormuz. 

La nao, Concepcion que partiò este año [1619] de la India adonde se hizo, peleando com 16 
navios de Turcos junto a la Ericeyra fue quemada por ellos en Outubre de 160. andando la armada de 
Portugal por alli, de que era General D. António de Ataíde. Por esto fue acusado, y resulto de la 
acusacion hazerle Conde de Castrodayro, y otras Mercedes, que nunca alcançara a no averse perdido 
aquela não207.» 

 

D. António de Ataíde foi por isso acusado e julgado, mas absolvido, uma vez que se 

reconheceu que cumprira seu dever, conquanto mal sucedido208. Cristóvão Alão de Morais 

afirma que devido a esse facto se cantava em Lisboa a cantiga: «D. António de Ataíde, 

/Cabeça de Birimbau, /quer comer galinha gorda /e deixar queimar a nau209.» 

                                                 
205 Sobre o aconteceu veja-se as circunstanciadas descrições efectuadas por José António Rodrigues Pereira ¹2013: 168-172. 
Análogo tratamento de dados e com mapas detalhados acerca dos acontecimentos ocorridos vide do mesmo autor ²2013: 
187-193. 
 

206 Vide Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 211, relata assim o acontecimento: «em taõ diversos lugares, a que o 
sublimara o seu merecimento, naõ deixou de experimentar armada contra si a maliciosa enveja dos seus emulos 
accusando-o de que pelo seu descuido fora abrazada pelos Turcos a Náo Conceição, que voltava da India preciosamente 
carregada no ano de 1621. quando como General da Armada a estava esperando para a condusir ao porto de Lisboa. Partio 
a Madrid naõ prezo, como erradamente escreveo Fr. Marcos de Guadalaxara na Hist. Pontif. Tom. 5. liv. 17. cap. 3. mas se 
purificar da culpa de que injustamente fora arguido, sendo della absoluto pela rectidaõ dos Juízes a 6.de Setembro de 1624. 
como affirma D. Gonçalo de Cespedes Hist. De Filippe IV. liv. 2. cap. 26.» 
 

207 Veja-se Manuel de Faria y Sousa 1666: 206, vol. III. 
 

208 Em Pablo Antonio Iglesias Magalhães (2010), nota 22, p. 127, pode ler-se relativamente ao caso da nau Nossa Senhora 
da Conceição o seguinte: «British Museum. Ergeton Library. Códice no 1136, Tomo VI. Fls. 474-525v. Consultas, pareceres, 
cartas, memoriaes, e outros papeis, tocantes ao caso da nau queimada em 11 de outubro de 1621 em frente da Ericeira 
pelos Turcos, sendo D. Antonio de Attaide, Capitão General, e D. Francisco de Almeida, Almirante da armada, o que deu 
logar a que estes dous Officies fossem processados, etc. Entre estes papeis há um (fol. 481 a 497) com o seguinte titulo: 
Relação de como procedio D. Antonio de atayde Capitan General de la armada dede portugal el año de 1621 en que se 
quemó una nao de la yndia en frente de la Ericera estando la armada en el cavo despichel 12 legoas della, con calmeria y sin 
berla ni tener recado alguno de que alli estubiere, ni que peleava. Datados de 1622.» Veja-se também o testemunho  [em 
linha]: http://purl.pt/22306/4/, intitulado «Cargos que resultaraõ da devassa que os governadores de Portugal mandarao 
tirar de Dom Antonio de Attayde, capitaõ geral da armada de Portugal, acerca da perda da nao da India Nossa Senhora da 
Conceissaõ, que os inimigos queimaraõ o anno de 1621. e resposta de Dom Antonio aos cargos. - [S.l.] : [s.n.], [post. a 
1622.06.23]. - [1], 31 f. ; 2º (27 cm). Cota do exemplar digitalizado: hg-6114-1-a.»  
 

209 Cf. Cristóvão Alão de Morais em op. cit. p. 285. Diogo Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212 revela outra opinião 
sobre este acontecimento: «Foy o I. Conde de Castro Dairo por Alvará de Felippe IV. passado em Aranjuès em 30. De Abril 
de 1625. no qual para que se eternize na posteridade a innocencia de D. Antonio accusada injustamente pela malevolência, 
o honrou com estas palavras. En consideracion delo que padecio en el negocio dela partida dela nave dela India, que los 
enimigos quemaron, enque se verifico que no tuvo culpa, y que cumplio com sus obligaciones, y queriendo portodo hazerle 
merced conforme a su qualidad se lahago del titulo de Conde de su Villa de Castro Dairo. Por succeder na Casa da 

http://purl.pt/22306/4/


87 

 

A cidade da Baía foi conquistada pelos holandeses em 1624210. Tal acontecimento 

«impeliu a nobreza ibérica a recorrer às armas, mas, preso, D. Antonio de Ataíde foi excluído 

desta comoção política. Foi neste contexto que D. Jerónimo escreveu os Capítulos da 

Relação211, que teria por fim auxiliar a defesa de seu pai em Madrid212.» Filipe IV de Espanha 

mostrou o real apreço que tinha por ele, nomeando-o gentil-homem de sua Câmara, 

mordomo-mor da Rainha D. Isabel, conselheiro de Estado do Conselho de Portugal, 

presidente do Conselho de Aragão. Foi por essa época enviado à Alemanha, ao imperador 

Fernando II, como embaixador extraordinário.  

O título de conde de Castro D’Aire foi-lhe concedido por alvará de 30 de abril de 

1625, assinado, em Aranjuez, por Filipe IV de Espanha213. Sucedeu D. António de Ataíde ao 

sobrinho D. João de Ataíde214. Sobre os importantes títulos nobiliárquicos concedidos a D. 

António de Ataíde afirma D. Barbosa Machado: 

 

«Tal foy o conceito, que este Principe formou da sua fidelidade, que para dignamente a 
premiar o nomeou seu Gentil homem de boca, Mordomo mór da Rainha D. Izabel de Borbon, 
Conselheiro de Estado do Conselho de Portugal, e Presidente das Cortes do Reyno de Aragaõ. Naõ 
satisfeito aquelle Principe com as merces de lugares taõ honorificos o mandou por seu Embaxador 
extraordinario ao Emperador Fernando II. e a outros Principes do Imperio, em cujas expediçoens se 
mostrou taõ liberal, como politico para concluir os negocios mais dificultosos como o testemunhaõ as 
historias daquelle tempo, e elegantemente o deixou escrito o insigne Jurisconsulto Agostinho Barbosa 
Jur. Eccles. lib. I. cap. 30 n. 15. Ea adhuc redditur spectabilior, quod oilim ad Caesarèam Majestatem 
Regis Catholici Orator missus officium tanto splendore administrauit, ut tam facundam uiri 
eloquentiam, eloquentem facundiam; singularem in rebus tractandis, et spirantem prudentiam non 
potuerit non Caesar ipse praeconiis exornare, non observare, non admirari. Ornado com taõ illustres 
occupaçoens o recebeo Portugal com inexplicáveis significaçoens de jubilo por seu Governador no 
anno de 1631. escrevendo o mesmo Barbosa, cum vix possit ennarrari quá morum integritate, quà 
legum, jurisque prudentia, quo religionis studio, quá muneris vigilantia gubernauerit. Deste governo 
passou a Presidente da Meza da Conciencia onde practicou a rectidão, que sempre exercitara 
servindo-lhe de degráos para subir a tantos lugares as suas virtudes215.» 

                                                                                                                                                         
Castanheira a seu Sobrinho o Conde D. Joaõ foy o 5. Conde desta Casa, e Alcayde mór de Colares, Commendador de 
Langroiva, S. Salvador de Valorco, e de Santa Maria de Sataõ na Ordem de Christo, e pelo Condado de Castro Dayro Alcayde 
mór de Guimaraens, e Senhor dos Lugares de Payva, Baltar, e Cabril.»  
 

210 Sobre a frota para libertar a cidade brasileira do jugo holandês veja-se Lucy Maffei Hutter 2005: 21. 
 

211 Vide Pablo Antonio Iglesias Magalhães (2010), op. cit. 
 

212 Idem, Ibidem, pp. 122-123. 
 

213 Veja-se o documento inserto, na página 111 da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de 
Castro D’Aire e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, 
Ciência e Comunicação n.º 22-23, onde se apresenta o traslado de uma carta de D. Filipe III que atribui a D. António de 
Ataíde o título conde de Castro D’Aire. 
 

214 Sobre este assunto veja-se A.A.V.V. (1998), vol. VI, pp. 255-256.  
 

215 Vide D. Barbosa Machado (1965), op. cit., pp. 221-212. No documento (s. a.) (s.d.), CHAM - Genealogias - Linhagem de D. 
Bárbara de Lara, prima co-irmã por via paterna de D. Antão de Meneses, são referidos todos os cargos de D. António de 
Ataíde: «- 5º Conde da Castanheira; - 1º Conde de Castro Daire; - Alcaide-mor de Guimarães; - Alcaide-mor de Colares; - 
Comendador de Valdreu (Ordem de Cristo); - Comendador de Santa Maria de Sátão (Ordem de Cristo); - Presidente da 



88 

 

 

E continua D. Diogo Barbosa Machado os seus elogios às qualidades como político, 

homem das letras e da cultura ao mais alto nível, socialmente correcto, como soi dizer-se 

hoje, porque «como eloquentemente escreveo Rodrigo Mendes Sylva no Cathalog. Real de 

Espanha fol. mihi 112. v.º Varon señalado por su gran talento, y partes naturales, y 

adquiridas, y por los supremos lugares, que occupo en la Monarchia, ascendiendo a ellos 

graduadamente más a fuerça de méritos, que de fortuna 216.» 

Em 1631 foi nomeado governador de Portugal com o conde de Vale dos Reis, Nuno 

Mendonça, porém, em virtude do falecimento deste, ocupou sozinho o cargo de Março de 

1632 a Abril de 1633217. Afirma Barbosa Machado que D. António foi depois presidente da 

Mesa da Consciência218 e Ordens «onde practicou a rectidão, que sempre exercitara 

servindo-lhe de degráos para subir a tantos lugares as suas virtudes219.»  

Assevera Pablo António Iglésias Magalhães que quando «em dezembro de 1640 teve 

início a Restauração Portuguesa220, D. Antonio de Ataíde permaneceu alinhado aos 

                                                                                                                                                         
Mesa da Consciência; - Governador do reino; - Mordomo-mor de D. Isabel de Bourbon; - Capitão-mor da Carreira da Índia 
(1611); - General da Armada de Portugal.» 
 

216 Idem, Ibidem, p. 212. 
 

217 Sobre a nomeação de governadores para Portugal durante os reinados de Filipe III e Filipe IV de Espanha veja-se J. G. 
Pereira (2011). 
 

218 Cf. página 129, da obra Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire e 5.º Conde da 
Castanheira (Estudo Monográfico), em publicação na Revista Artciencia n.º 22-23, onde se traslada uma carta da atribuição 
do cargo de Presidente da Mesa da Consciência e Ordens a D. António de Ataíde, conde de Castro D’Aire.  
 

219 Idem, Ibidem, p. 212. É hoje possível reconstruir muito do que foi a vida dos condes de Castanheira e de Castro D’Aire. A 
título de exemplo destacamos o amplo fundo documental guardado na Biblioteca da Ajuda e também em parte nos 
Arquivos Nacionais da Torre do Tombo sobre a casa da Castanheira. Acerca da biografia do 1.º conde de Castro D’Aire vide 

ainda King's College London Archives (2017). 
 

220 Segundo D. António Caetano de Sousa (1740), op. cit. p. 111 a notícia da aclamação do Duque de Bragança como rei de 
Portugal só chegou a  Madrid a «7 de Dezembro […] aviso , que havia mandado o Corregedor de Badajoz.» Segundo ainda 
Caetano de Sousa (1740), op. cit. pp.121-134 «convocou ElRey Cortes para o dia 28 de Janeiro do referido anno de 1641 na 
Cidade de Lisboa, e concorreraõ todos os Póvos por seus Procuradores das Cidades, e Villas do Reyno, que tem voto nellas. 
Juraraõ os Tres Estados do Reyno a EIRey por legitimo Senhor destes Reynos, e por Principe, successor seu, ao Principe D. 
Theodosio. Dom Manoel da Cunha, Bispo de Elvas, em huma eloquente Oraçaõ representou a EIRey o amor dos Póvos, e a 
estes a magnanimidade, e resoluçaõ delRey em os querer defender, e amparar. Seguio-se o juramento, em que se 
observaraõ todos os estylos antigos. No dia seguinte, em que foy a primeira proposiçaõ das Cortes, orou segunda vez o 
Bispo D. Manoel da Cunha, o qual referio, que ElRey havia por levantados todos os tributos impostos por ElRey de Castella.» 
[…] Era a diversaõ da guerra de Catalunha huma das mais importantes seguranças do Reyno; pelo que mandou ElRey 
àquella nova Republica ao Padre Ignacio Mascarenhas da Companhia de Jefu, irmaõ do Conde de Santa Cruz, Religioso, em 
quem concorriaõ virtudes, e letras, acompanhado do Padre Paulo da Costa. Aceitaraõ os Deputados a Embaixada, e 
voluntariamente aceitaraõ a confederaçaõ com Portugal. […] No mesmo dia , que sahiraõ do porto de Lisboa os 
Embaixadores para França , e Inglaterra , deu à véla para Hollanda o Embaixador Tristaõ de Mendoça. […] Para a Embaixada 
de Dinamarca, e Suecia destinou ElRey a Francisco de Sousa Coutinho, fiel, e antigo servidor seu , em quem concorriaõ 
partes, e talento, que o habilitavaõ para os mayores negocios. Partio de Lisboa a 18 de Março em hum navio de Dinamarca , 
levando por Secretario.» 



89 

 

Habsburgos221.» No entanto, outros autores afirmam precisamente o contrário. Segundo 

Roque Ferreira Lobo222, na revolução de 1640, pôs-se ao lado do duque de Bragança, 

mencionando-o como conselheiro de Estado nomeado por D. João IV223:  

 
«Recolhido Sua Magestade ao Paço, não dilatou, como era necessário, nomear ministros de 

Estado. Declarou para o Despacho diario o Marquez de Ferreira, o Visconde D. Lourenço de Lima, o 
Arcebispo de Lisboa, e passados alguns dias ao Marquez de Gouveia. Além destes nomeou 
Conselheiros de Estado, ao Arcebispo de Braga, ao Inquisidor Geral, ao Marquez de Villa Real, ao 
Conde de Vimioso, ao Bispo de Lamego D. Miguel de Portugal, ao Marquez de Ferreira, a D. Miguel de 
Almeida, D. António de Ataíde, D. Jorge Mascarenhas, e Henrique Correia da Silva. As Presidencias dos 
Tribunaes, e os mais Empregos da Corte distribuio ElRei pelas pessoas mais beneméritas224.»  

 

Ainda assim D. António de Ataíde deve ter sofrido de ressentimentos e invejas, pois, 

segundo Roque Ferreira Lobo225, foi descoberta a tempo uma premeditada conspiração226 

contra D. João IV, onde António de Ataíde se viu envolvido:  

 
«para a mesma hora tinhão as justiças, e alguns Fidalgos ordem para as outras prizões que se 

fizerão. Para a Torre de Belém forão também prezos Nuno de Mendonça, Conde de Val Reis, e 
Lourenço Pires de Carvalho. Para o Castelo de S. Filippe em Setubal foi conduzido D. Antonio de Ataíde 
Conde da Castanheira, e para a Torre de Outão Gonçalo Pires de Carvalho227.»  

                                                                                                                                                         
da Embaixada a Antonio Moniz de Carvalho, Desembargador da Relaçaõ do Porto , e chegaraõ a 15 de Abril a Coppenhague, 
aonde foraõ recebidos, e tratados magnificamente pelo Governador daquella Cidade, à despeza delRey por espaço de hum 
mez. […] Para Roma foy nomeado o Bispo de Lamego D. Miguel de Portugal.» 
 

221 Cf. Pablo António Iglésias Magalhães (2010), op. cit., p.123.  
 

222 Veja-se Roque Ferreira Lobo 1803: 213-214. Relativamente a este assunto declara D. António Caetano de Sousa (1740), 
op. cit. p. 116: «Naõ dilatou El Rey em nomear Ministros para o governo, e para o despacho de todos os dias, ao Arcebispo 
de Lisboa, o Visconde D. Lourenço de Lima, e o Marquez de Ferreira, e depois o Marquez de Gouvea. Nomeou para o 
Conselho de Estado, além dos referidos, ao Arcebispo de Braga D. Sebastiaõ de Mattos, o lnquisidor Geral Dom Francisco de 
Castro, o Marquez de Villa-Real D. Luiz de Noronha, que já na dominaçaõ de Castella tinhaõ este exercicio; o Conde de 
Vimioso, e a D. Miguel de Portugal seu irmaõ, D. Antonio de Ataide, Conde da Castanheira, e Castro-Dairo D. Jorge 
Mascarenhas, Marquez de Montalvaõ, D. Miguel de Almeida, e Henrique Correa da Sylva.» 
 

223 Em 1640, D. António de Ataíde estará do lado do Duque de Bragança; como veremos de seguida, invejas mesquinhas tê-
lo-ão acusado de traição que nunca se veio a comprovar. Foi próximo de D. João IV e seu conselheiro. Não deve ter sido 
fácil para o 5.º conde da Castanheira passar por determinadas provações e o seu génio político terá certamente contribuído 
para a Restauração não só da pátria lusa como também das artes, das letras e da Língua Portuguesa que tanto estimava. 
Assevera D. António Caetano de Sousa (1740), op. cit., p. 112 que «quando ElRey D. Joaõ entrou a reynar» presidia à «Mesa 
da Consciencia, e Ordens, D. Antonio de Ataide», tendo sido retirado do cargo. Declara ainda D. António Caetano de Sousa 
(1740), op. cit., p. 116, que D. João IV nomeou o «Conde da Castanheira, e Castro-Dairo» seu conselheiro de Estado. 
 

224 Cf. Roque Ferreira Lobo (1803), op. cit., pp. 213-214. 
 

225 Idem, Ibidem, p. 240 e ss. 
 

226 Sobre a conjura perpretada veja-se Mafalda de Noronha Wagner 2007: 1 e ss. Cf. ainda Ronaldo Vainfas 2009: 89. 
 

227 Vide Roque Ferreira Lobo (1803), op. cit., p. 242. Veja-se ainda D. António Caetano de Sousa (1740), op. cit., pp. 156-159, 
onde se declara: «[…] No dia 28 de Julho determinou de ver fazer exercido aos quatro Terços das Ordenanças, para o que 
mandou se formassem nas principaes praças da Cidade. Fezse aviso à Corte, que naquella tarde, que era Domingo, fosse ao 
Paço para acompanhar a EIRey, e juntamente aos Conselheiros de Estado, para que às tres horas da tarde se achassem no 
Conselho. O Marquez de Villa-Real, a quem a propria consciencia accusava, se penetrou com as prizoens referidas, e ainda 
mais da admoestaçaõ de seu filho; e tal vez arrependido, sahindo ElRey aquella mesma manhãa da Tribuna de ouvir Missa, 
lhe disse, que o zelo, que tinha do seu serviço, naõ sofria dilatarlhe materias muy importantes, que lhe queria praticar. 
ElRey revestido de Magestade, com admiravel prudencia, sem a menor sombra de perturbaçaõ, lhe respondeo, que às tres 



90 

 

 

No dia seguinte ao das prisões saiu o Arcebispo de Lisboa com uma Procissão da Sé, 

em acção de graças, por se ter descoberto a conspiração  

 

«que ameaçava ruína tão lamentável ao Reino, e o cruel atentado contra a vida do novo 
Soberano. Mandou ElRei publicar hum Decreto, pelo qual satisfazia os seus leaes vassallos, intimando 
o sentimento com que mandára proceder, contra os que cégamente intentavão perturbar o socego 
público, antepondo a este o sujeitarem-se outra vez ao Dominio, e ao cativeiro de Hespanha. Que elle 
protestava ajustar-se com as obrigações da justiça, perdoando a qualquer pessoa, que perante os 
Ministros descobrissem a noticia que tivessem tido da conspiração. Muitos dos comprehendidos 
escapárão com este indulto do castigo, e accrescentárão a prova aos que depois forão 
condemnados228.» 

 
 

 Todavia e apesar do sucedido mandaram-se «examinar as culpas dos mais que tinhão 

sido prezos, e não se achando fundamento para serem condemnados, forão soltos 

immediatamente, o Conde de Val de Reis, o Conde da Castanheira, (são soltos os que se 

prendêrão por se lhe não provar culpa) Gonçalo Pires de Carvalho, e o Commissario Geral da 

Bulla, que depois foi Arcebispo: igualmente se soltarão todos os mais que se julgarão 

innocentes 229.»  

                                                                                                                                                         
horas viesse ao Conselho de Estado. Assim o fez o Marquez, sobindo a escada do Paço achou ao Porteiro môr, que o 
encaminhou ao apofento, onde estava Thomé de Soufa, o qual tanto, que o Marquez entrou, lhe disse, que EIRey ordenara, 
que o prendesse. Peturbado, sem replica, entregou a espada. Dom Rodrigo de Menezes, irmaõ do Conde de Cantanhede, e 
naquelle tempo Desembargador do Paço, prendeo na mefma forma ao Arcebispo de Braga; D. Pedro de Menezes, depois 
Bispo eleito do Porto, prendeo ao Bispo Inquisidor Geral, tambem pela mesma maneira; a prizaõ do Duque de Caminha se 
encarregou a Pedro de Mendoça, e a Antonio de Saldanha, que o esperavaõ antes, que chegasse às escadas do Paço; e sem 
lhe darem lugar, a que se apeasse, se meteraõ no mesmo coche, em que vinha, e o levaraõ à Torre de Belem, que 
governava Antonio de Saldanha. 
No mesmo dia, e hora foraõ prezos em suas casas , e logo levados a differentes Torres, Nuno de Mendoça , Conde de Val de 
Reys, e Lourenço Pires de Carvalho na Torre de Belém; na de S. Filippe de Setuval D. Antonio de Ataide, Conde da 
Castanheira; na de Outaõ Gonçalo Pires de Carvalho, Provedor das Obras do Paço; na Fortaleza de Cascaes Antonio de 
Mendoça, Commissario Geral da Bulla da Cruzada; no Castello de Lisboa Ruy de Mattos de Noronha, Conde de Armamar; no 
Mosteiro de Belem, e depois passado para a Torre, Fr. Luiz de Mello, Religioso dos Eremitas de Santo Agostinho, Bispo 
eleito de Malaca, parente do Arcebispo de Braga; nas cadeas do Limoeiro prenderaõ a Paulo de Carvalho, Vereador da 
Camera, e seu irmaõ Sebastiaõ de Carvalho, ambos Desembargadores da Casa da Supplicaçaõ; Luiz de Abreu de Freitas, 
Escrivaõ da Camera delRey, Jorge Fernandes de Elvas, que havia poucos dias antes passado de Castella a este Reyno; Diogo 
Rodrigues Lisboa, Jorge Gomes de Alemo seu filho, e Simaõ de Sousa Serraõ, todos tres homens de negocio de grandes 
cabedaes; Christovaõ Cogominho, Guarda môr da Torre do Tombo, Manoel Valente, Escrivaõ da Camera de Setuval, e 
Antonio Correa, Escrivaõ mayor da Secretaria de Estado. No dia seguinte prenderaõ no Limoeiro a D. Agostinho Manoel, e 
do caminho de Coimbra para Braga trouxeraõ prezo à Torre de Belem ao Bispo de Martyria Dom Francisco de Faria, que 
fora Provisor do Arcebispo em Elvas, e era seu Coadjutor em Braga. Nesta tormenta padeceo tambem Mathias de 
Albuquerque por muy leves indicios, e por mal entendidas, e peyor executadas as ordens delRey, o levou Manoel Lobo da 
Sylva a Setuval para o Castello de Outaõ, aonde as vozes do povo desordenadamente o perseguiaõ, o que sabendo El Rey, o 
mandou mudar para Belem. Nos mesmos dias prenderaõ pelos mesmos indicios, na Torre de S. Giaõ, ao Padre Joaõ da 
Refurreiçaõ, Geral da Congregaçaõ, de S. J oaõ Euangelista, a que chamaõ vulgarmente dos Loyos.» (Negrito nosso). 
 

228 Idem, Ibidem, pp. 244-245. 
 

229 Idem, Ibidem, p. 250. Acerca da posterior libertação da prisão do 5.º conde da Castanheira, D. António Caetano de Sousa 
(1740), op. cit., p. 164, afirma o seguinte: «EIRey, que com moderaçaõ mostrou castigar o delicto, e naõ a queixa, lhe 
pareceo, se devia logo deferir aos mais criminosos, examinando-se as culpas dos que se achavaõ prezos, e naõ se achando 



91 

 

 Teria D. António de Ataíde sido vítima de injustiças por parte das camadas populares 

uma vez que o seu filho D. Jerónimo de Ataíde230 tinha ficado em Espanha? Teriam corrido 

boatos invejosos sobre a sua conduta e fidelidade para com a causa de D. João IV? Teria sido 

achada alguma correspondência entre pai e filho? Nos arquivos não se conseguiram 

descobrir, até ao momento, documentos que validem tais hipóteses agora expostas. No 

entanto, e como já foi mencionado, o 5.º conde da Castanheira fará parte da Corte e do 

Conselho de D. João IV231. No final da sua vida o 5.º conde da Castanheira – já anteriormente 

o inferimos – parece ter passado por alguns apertos de ordem financeira supridos pela ajuda 

do genro de seu filho. Terá D. António de Ataíde contribuído com elevadas somas nas 

guerras da Restauração? Nenhum documento até ao momento atesta tal hipótese, todavia é 

possível que assim tenha acontecido.  

                                                                                                                                                         
fundamento, foraõ todos foltos, ainda que em diversos tempos. Sahiraõ da prizaõ os Condes da Castanheira, e Val de Reys, 
e Gonçalo Pires de Carvalho; e seu filho Lourenço Pires tivera o mesmo successo senaõ morrera na prizaõ; Antonio de 
Mendoça foy mandado passar da Torre de S. Giaõ para o Mosteiro da Trindade de Santarem, sendo restituido aos feus 
cargos; Mathias de Albuquerque foy folto, e admittido logo à prefença delRey, a quem queixofo disse: Tem V. Magestade 
aos seus pés o mais leal Vassallo, que póde desejar; a que El-Rey benigno respondeo, que estava inteirado da fua 
innocencia, e com vontade de lhe fazer muita merce, o que brevemente se veyo a verificar.» 
 

230 D. António de Ataíde e D. Ana de Lima foram pais de D. Jerónimo de Ataíde que sucedeu ao pai como segundo conde de 
Castro D’Aire e sexto conde da Castanheira. Foi como o seu antecessor um erudito homem de letras. O nome de D. 
Jerónimo de Ataíde figura na Biblioteca Lusitana do Abade Barbosa Machado (1966), op. cit., pp. 481-482. Sobre a família 
Lima à qual pertencia a esposa do 5.º conde da Castanheira, veja-se a copiosa informação existente no Paço Ducal de Vila 
Viçosa da qual dá nota João Ruas 2006: 155-158. Anselmo Braamcamp Freire (1973), op. cit., p. 10, vol. III, afirma o seguinte 
a propósito dessa herdeira de D. António de Lima: «tinha D. António de Lima [6.º senhor de Castro D’Aire] a alcunha do 
Riscado, e deixou duas filhas, com uma das quais, D. Ana, a segunda, casou clandestinamente D. António de Ataíde, levando 
o pároco enganado à grade do Salvador, onde estava recoplhida.» 
 

231 Acrescente-se que, numa carta da Chancelaria de D. Afonso VI, este monarca nomeia Bartolomeu de Barros Caminha 
capitão da companhia de cavalos arcabuzeiros que no exército do Alentejo vagou por falecimento de D. António de Ataíde. 
Não se precisa se se tratava do 1.º conde de Castro D’Aire. Sabe-se que o 5.º Conde da Castanheira morreu no reinado de 
D. João IV, em 1647. O cargo implicava o pagamento de um soldo por mês de trinta e dois mil réis. Esteve o cargo vago 
tanto tempo? Não se explicita na carta quem era «Dom António de Ataíde.» Todavia, no tempo dos Filipes, o autor da Arte 
Poética em estudo havia exercido a função de capitão de cavalos. Na documentação existente na Torre do Tombo 
encontramos coevos, homónimos de D. António de Ataíde.  
 



92 

 

 
Figura 9232 

 

De D. António de Ataíde, 1º conde de Castro D’Aire e 5.º da Castanheira, e de D. Ana 

de Lima233 nasceu em Lisboa, por volta de 1597, D. Jerónimo de Ataíde, 2º conde de Castro 

D’Aire e 6º conde da Castanheira234. É homónimo do 6.º conde de Atouguia235 – ainda seu 

                                                 
232 Lisboa no tempo da Guerra da Restauração. Cf. [em linha]: 
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/. 

 

233 Diz-nos Anselmo Braamcamp Freire 1973: 104-105, vol. III, a propósito da esposa de D. António de Ataíde: «D. Ana de 
Lima Pereira foi 7.ª senhora de Castro Daire por carta de confirmação de 7 de Outubro de 1593, senhora da alcaidaria mor 
de Guimarães confirmada ao marido por carta de 6 de Fevereiro do mesmo ano, e ultimamente condessa de Castro Daire, 
1.º conde de Castro Daire por carta de 20 de Junho de 1625, e 5.º conde da Castanheira, que foi governador do reino com o 
conde de Val de Reis de 14 de Agosto de 1631 a 1 de Abril do ano seguinte, e sozinho desde então até Maio de 1633 em 
que tomou posse de presidente da mesa da consciência. Morreu a 14 de Dezembro de 1647, e foi sepultado na capela-mor 
da igreja de S. Francisco de Lisboa com este epitáfio: D. António de Athaide D. Antonii II. Comitis de Castanheira ac D. 
Barbarae de Lara Filiae D. Petri de Meneses III Marchionis de Vila Real Nepoti, Conjugi D. Annae de Lima D. Antonii de Lima 
ac. Mariae de Vilhena Filiae haeredi, posterisque eorum ob administrationis successionem jus sepeliendi in Capella maiori 
Capitulum Provinciale definiuit, Summus Pontifex roborauit. CIC.ICC.IX. Estava escrito nos azulejos da parede da capela-mor 
do lado do evangelho, em frente do túmulo de D. Manuel de Lima, e no plano da capela viam-se mais estes dois letreiros: 
Sepultura de D. Antoniuo de Lima (havia de ser Ataíde que lá estava) e D. Anna de Lima sua mulher; e o outro: D. Antonio 
de Ataíde e D. Anna de Lima sua mulher, como administradores […] desta Capella mandarão fazer esta sepultura, em a qual 
se poderão enterrar os mais Administradores que  eles descenderem, e suas mulheres e filhos-familias..»  
 

234 Em A.A.V.V. s.d: 255-256, (vol. VI) pode ler-se: «foi 2.º conde D. Jerónimo de Ataíde, filho primogénito do 1.º conde. 
Nasceu em Lisboa e na mesma cidade faleceu em 12-XII-1669. Ficou em Espanha quando da revolução de 1640, sendo 
mordomo-mor da rainha D. Isabel, mulher de Filipe III (IV de Espanha). Êste soberano o fêz já depois da restauração 

https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/


93 

 

familiar – primogénito dos 5.ºs condes, D. Luís de Ataíde (que recusou por patriotismo a 

nomeação de Vice-Rei da Índia) e D. Filipa de Vilhena236. O 2.º conde de Castro D’Aire 

                                                                                                                                                         
marquês de Colares, de juro, título que já não teve validade em Portugal, e a promessa do ducado de Benavente quando o 
soberano espanhol recuperasse a coroa de Portugal. Deve dizer-se que embora partidário de D. Filipe, o 2.º conde de Castro 
Daire nunca pegou em armas contra o seu país. Ainda em Espanha, exerceu o elevado cargo de aio do príncipe D. Baltasar 
Carlos. Concluída a paz entre as duas nações peninsulares em 1668, regressou D. Jerónimo a Portugal e breve faleceu. Foi 
casado com D. Helena de Castro, filha de D. João de Castro, senhor de Reriz e Benviver, Sul, Penela e Resende e de sua 
mulher, D. Juliana de Távora.  
Escreveu e publicou em Madrid: Información sobre haver de preceder en el Consejo de Portugal, supplicando de la nueva 
forma de precedencias, y respondiendo a las erradas Informes que se dieron a S. Magestad. Deixou ainda outro memorial 
sôbre o mesmo assunto e em manuscrito: Obras Genealógicas, in-folio que em 1741 pertencia à livraria do conde de 
Redondo; Adições às “Linhagens dos fidalgos de Portugal», ms. In-folio que pertenceu à mesma livraria, e Nobiliário de D. 
António de Lima, adicionado. Imprimiu ainda: Memorial sobre a preferência e prerrogativas dos Marqueses de Portugal.» 
D. António Caetano de Sousa (1740), op. cit., p. 113-115: afirma o seguinte a respeito de D. Jerónimo de Ataíde, aquando da 
revolução de 1 de Dezembro de 1640: «a este mesmo tempo se achavaõ em Castella, e fóra do Reyno, muy grandes 
Senhores, e Fidalgos principaes, a faber: Dom Affonfo de Lencastre, Marquez de Porto-Seguro, Commendador môr de 
Santiago, D. Joaõ Coutinho, Arcebispo de Evora, D. Lourenço Pires de Castro, Conde de Basto, Diogo Lopes de Sousa, Conde 
de Miranda, D. Francisco de Vasconcellos, Conde de Figueiró, D. Jeronymo de Ataide, Conde de Castro-Dairo, D. Gregorio de 
Castellobranco, Conde de Villa-Nova, D. Luiz Henriques, Conde de Villa-Flor Villa-Flor, Luiz Carneiro, Conde da Ilha, Dom 
Miguel de Noronha, Conde de Linhares, D. Francisco de Catellobranco, Conde de Sabugal, e Meirinho môr, Francisco Pereira 
Pinto, eleito Bifpo do Porto, D. Bernardo de Ataide, eleito Bifpo de Portalegre, D. Luiz de Lencaftre filho do Duque de 
Aveiro, os quaes todos se achavaõ em Madrid. D. Manoel de Moura, Marquez de Castello-Rodrigo, Embaixador em Roma, 
Dom Francisco de Mello, Embaixador em Alemanha, D.Joaõ Pereira, Conde da Feira, servindo em Flandes, Felix Machado da 
Sylva, Senhor de Entre Homem, e Cavado, Marquez de Monte-Bello, Antonio de Magalhaens, Senhor da Ponte da Barca, D. 
Francisco Manoel, D. Filippe da Sylva irmaõ do Marquez de Gouvea, em Flandes; D. Manoel de Castro, D. Francisco de 
Azevedo e Ataide, D. Lopo de Menezes, e seu irmaõ D. Bernardo de Menezes, Martim Affonso de Ataide, D. Francisco de Sá, 
D. Francisco Mascarenhas, e D. Joaõ Mascarenhas seu filho, Francisco Furtado de Noronha, Luiz de Miranda Henriques, 
Francisco de Vafconcellos, e seu filho Bartholomeu de Vasconcellos, D. Fradique da Camera irmaõ do Conde de Villa-Franca, 
D. Fernando de Noronha, e D. Jeronymo de Noronha filhos do Conde de Linhares, Francisco Moniz, Senhor de Angeja, D. 
Alvaro Coutinho, Senhor de Almourol, D. Francisco Luiz de Lencastre, Commendador môr de Aviz, Dom Simaõ Mascarenhas 
filho do Marquez de Montalvaõ, em Catalunha; D. Alvaro de Mello, Henrique de Sousa, e seu irmaõ Luiz de Soufa filhos do 
Conde de Miranda, D. Theotonio Manoel, D. Joaõ Sottomayor, D. Antonio da Sylveira, D. Diogo Lobo, Prior môr de Palmella, 
Affonso Furtado de Mendoça, Deaõ da Sé de Lisboa, Diogo de Sousa, Chantre de Lamego, D. Joaõ de Soufa, Antonio de 
Sousa, D. Joaõ de Caftellobranco filho do Conde de Sabugal, D. Jorge Manoel, Affonso de Lucena filho do Secretario de 
Estado Francisco de Lucena, Gil de Goes da Sylveira, Dom Luiz de Sousa, Conde do Prado, D. Alvaro de Ataide filho do Conde 
da Caíl:anheira D. Antonio de Ataide, Duarte de Albuquerque Coelho, Senhor de Pernambuco, D. Sancho de Faro, Jorge 
Furtado filho de Lopo Furtado, Pedro Jaques de Magalhaens, Dom Jorge Henriques, Estevaõ de Brito, Damiaõ de Soufa de 
Menezes com dous filhos, hum filho do Estribeiro, D. Diogo Lobo filho do General, D. Thomás seu irmaõ, Diogo de Freitas 
Marcarenhas, Almirante, D. Rodrigo, Joaõ Rodrigues de Vasconcellos, Conde de Castello-Melhor, D. Luiz de Abranches filho 
de D. Antaõ de Almada, Antonio de Mello filho de Martim Affonso de Mello, Dom Rodrigo Lobo, dos quaes muitos se 
achavaõ em Indias; D. Joaõ Tello de Menezes, Dom Francisco Mascarenhas, e outros muitos em Flandes, e Catalunha, que 
pasavaõ de quatro mil as pessoas de distinçaõ, que se achavaõ fóra do Reyno. Sobre a liberdade de todos foy mandado a 
Madrid D. Pedro da Motta, Mordomo da Duqueza de Mantua, que naõ voltou. Quasi todos estes Grandes Senhores, e 
Fidalgos, se restituiraõ com o tempo ao Reyno, conforme o permittio a occasiaõ, e alguns com grandes trabalhos, vencidos 
com leal constancia.» 
 

235 Sobre o importante papel do 6.º conde da Atouguia na empresa da Restauração veja-se Roque Ferreira Lobo 1803: 168-
169 e 378, onde se declara «o Conde [da Touguia] D. Jeronymo de Ataide, Filho de D. Luiz de Ataide, quinto Conde de 
Atouguia. Foi Conselheiro d’Estado e Guerra, Governador de Tras-os-montes, e Alem-Tejo, Capitão General da Armada Real, 
e Presidente da Junta de Commercio.» Sobre a linhagem dos Ataídes vide António Machado de Faria: 1956, 137-143. Veja-
se ainda, Manuel José da Costa Felgueiras Gayo 1992: 503-510, vol. I. 
 

236 Em Afonso Eduardo Martins Zúquete (1960), op. cit., p. 334, vol. III, afirma-se a respeito do patriotismo de D. Filipa de 
Vilhena, mãe de D. Jerónimo de Ataíde: «já era viúva em 1640 e tinha dois filhos. Resoluta e briosa, conhecedora de todos 
os preparativos para a revolução, aconselhou os seus filhos a que aderissem e partilhassem dos mesmos perigos a que se 
expunham os conjurados, seus irmãos em fidalguia e em patriotismo. Na madrugada de 1 de Dezembro, revelando um 
sentimento superior ao seu amor de mãe, chamou os filhos e cingiu-lhes ela própria as armas, mandando-os combater pela 
independência de Portugal, recomendando-lhes que não regressassem senão honrados com os louros da vitória. O 
primogénito, D. Jerónimo de Ataíde, era um dos quarenta conspiradores e actuou em companhia de seu irmão no ataque 
ao Paço da Ribeira. Não foi só D. Filipa de Vilhena quem assim procedeu nessa madrugada. O mesmo o fez D. Mariana de 
Lencastre, ignorando-se as razões que mais fizeram gravar no espírito popular o nome e o gesto de D. Filipa.» 



94 

 

aprendeu com o pai o exercício da política e o gosto pelas letras, chegando a ter fama de 

genealogista e escritor237. Embora ao serviço de Filipe III de Espanha, D. Jerónimo de Ataíde 

como autor da Capítulos Relação238 da Jornada dos Vassalos239 questiona as implicações da 

soberania castelhana e o alto preço que Portugal bem como as suas possessões240 pagavam 

e sofriam por tal facto, nomeadamente o Brasil241. Ao contrário dos espanhóis, os autores de 

origem portuguesa não atribuiram aos cristãos-novos e cripto-judeus a culpa pela tomada de 

Salvador pelos holandeses em Maio de 1624. Todavia é recorrente entre os autores 

                                                                                                                                                         
 

237 De D. Jerónimo de Ataíde é o precioso manuscrito Borrador da história, que da vida da Rainha D. Branca intentava 
escrever o conde de Castro, D. Jerónimo de Ataíde. Trata-se de um manuscrito original com sessenta e oito folhas em capa 
de pergaminho. Está quase todo lavrado em língua castelhana e a merecer um profundo estudo, pois o 2.º Conde de Castro 
parecia querer ir além da composição histórica e factual. A sua leitura e apesar de se tratar de um ‘rascunho’ oferece ao 
leitor momentos que tocam a ficção romanceada, facto que à partida não deixa ser curioso em termos de história literária e 
fixação de géneros. Outros textos da autoria de D. Jerónimo de Ataíde podem ser encontrados na Biblioteca Nacional da 
Espanha. Além disso o filho do 5.º Conde da Castanheira deve ter tido em sua posse papéis muito preciosos e ainda uma 
boa biblioteca. Assim e segundo Pablo António Iglésias Magalhães (2010), op. cit., pp. 117 e ss., o 6.º «Conde da 
Castanheira emprestou, inclusive, documentos particulares para Fr. Luís de Sousa escrever suas obras. Nas Memorias e 
Documentos citados por este historiador, aparece a indicação “Seis Livros do Conde de Castanheyra, mandados por Dom 
Jeronimo de Atayde, filho do Conde de Castro”. Estes seis códices compõem atualmente a coleção São Lourenço no Arquivo 
Nacional da Torre do Tombo.» 
 

238 Segundo Pablo António Iglésias Magalhães (2010), op. cit., p. 113, «os Capítulos da Relação é uma obra anônima, visto 
que o autor não se identifica nem no título nem ao longo do texto; pelo menos não de maneira direta. Uma afirmação no 
índice da Relação permite, não obstante, identificar quem redigiu o texto. O quinto tópico, “Oficiaes de guerra, causa de 
meu Pai, e de D. Francisco de Almeida”, permite conhecer a real identidade do autor: o filho de D. Antônio de Ataíde. D. 
Antonio de Ataíde seria o Almirante da armada de 1625, mas por questões políticas acabou impedido. Seu filho, autor do 
texto, chamava-se D. Jerônimo de Ataíde.» Para Pablo A. Iglésias Magalhães, op. cit., p. 119, «o único autor português que 
concebe a invasão da Bahia como um episódio do que seria conhecido posteriormente como Guerra dos Oitenta Anos» foi 
D. Jerónimo de Ataíde. E acrescenta Pablo Iglésias: «por isso, o primeiro capítulo da Relação é um Discurso sobre a Holanda, 
no qual trata dos direitos de sucessão e vassalagem da nobreza neerlandeza, do processo de independência das Províncias 
Unidas iniciado em 1572 e seus desdobramentos no século XVII. Esta visão é recorrente em outras crônicas de origem 
espanhola, como na obra de D. Tomás de Tamayo Vargas, mas inédita, contudo, aos autores portugueses que entenderam 
a perda da Bahia apenas como um episódio particular de agressão dos neerlandeses a um território ultramarino de 
Portugal.» 
 

239 Jornada dos Vassalos é a denominação dada à expedição de uma poderosa armada luso-espanhola, enviada em 1625 
pela Corte de Espanha para reconquistar Salvador da Bahia, então capital do Estado do Brasil, no contexto da primeira das 
invasões holandesas do Brasil. 
 

240 No documento citado na penúltima nota podemos ainda ler na p. 121: «a invasão da Bahia ameaçava também uma 
propriedade dos Condes da Castanheira: a ilha de Itaparica. O primeiro governador geral do Brasil, Tomé de Souza, doou a 
ilha em sesmaria ao primeiro Conde de Castanheira, avô de D. Jerônimo de Ataíde, em 1552. D. Jerônimo revela no verso da 
folha 155 um plano de invasão dos neerlandeses que consistia não em atacar Salvador, mas tomar e fortificar a ilha de 
Itaparica. O objetivo dos militares neerlandeses, com esta manobra, seria utilizar os 35 kilômetros da ilha para fechar 
estrategicamente a entrada da baía aos navios de mercadorias. Com isto, obrigaria os moradores a estabelecer comércio 
com a Companhia das Índias ou sofrer com crises de carestia. Esta manobra só seria utilizada, de fato, em 1647 por 
Sigmund von Schkoppe.» 
 

241 Em relação a este assunto Pablo António Iglésias Magalhães (2010), op. cit., afirma o seguinte: «a interpretação dos 
fatos por este viés político obviamente cumpria uma função prática. Colocando-se na condição de ofendidos, os 
portugueses puderam legitimar sua reação militar. Dentre os autores portugueses que escreveram sobre a Jornada de 
1625, Ataíde foi uma excessão por apresentar no seu texto a tentativa de hegemônia da monarquia espanhola na política 
européia, ainda que coadunando-se a esta ideia, afinal escrevia para o próprio rei. O autor chega a utilizar, à folha 154, a 
expressão “nuestra España”. No verso desta mesma folha, contudo, o autor questiona as implicações da soberania 
castelhana utilizando, habilmente, a metáfora do aqueduto: “No se les niega a los Portugueses rason en lo que sienten la 
falta de sus Reyes, no porque hoy les falte en Su Magestad el arrimo que antes tenian, pero es la diferencia que va de beber 
el agua en la fuente, o por acuadutos que talves nos truxo salitre si no gusanos.»  
 



95 

 

espanhóis incriminar os judaizantes de traição política e colaboracionismo com os inimigos-

invasores, declarando que isto sobreveio por receio ou rancor destes ao Santo Ofício. E por 

isso afirma Pablo Antonio Iglesias Magalhães: «neste aspecto, a Relação de Ataíde se alinha 

às dos seus compatriotas, visto que em nenhum momento os judaizantes são apontados 

como traidores responsáveis pela entrada dos neerlandeses em Salvador 242.» 

Segundo Pablo António Iglésias Magalhães «o autor estava preparado para embarcar 

para o Brasil, mas na ocasião, como afirma no verso da folha 167, foi obrigado a seguir para 

Madrid acudir ao seu pai que estava preso. Segundo ele próprio, deveria embarcar na nau 

almiranta ao lado de D. Francisco de Almeida243.»  

D. Jerónimo de Ataíde morreu a 16 de Agosto de 1665. Os condes de Castro D’Aire e 

da Castanheira, provenientes de D. António de Ataíde e D. Ana de Lima, extinguiram-se na 

varonia244, passando a casa para os marqueses de Cascais245, e destes para os de Niza. 

                                                 
242 Idem, Ibidem. 
 

243 Cf. Pablo Antonio Iglesias Magalhães (2010), op. cit., p. 120. 
 

244 Em Miguel Gorjão Henriques da Cunha (s.d.), a respeito a propósito do último conde da Castanheira pode ler-se o 
seguinte: «Simão Correia da Silva, que foi Conde da Castanheira, e morreu em Lisboa, na freguesia de S. José, a 23 de 
Novembro de 1710, onde aliás havia casado (a 18 de Junho de 1659) com D. Ana de Castro de Ataíde, esta representada 
pelo procurador Martim Correia da Silva (ADL, Registos Paroquiais de Lisboa, S. José,Liv. C-2, fl. 12?), filho de D. Jerónimo de 
Ataíde e de D. Helana de Castro (que casaram em Lisboa, em Santa Engrácia do Paraíso, a 25 de Julho de 1627).» 
 
 

245 Em (s.a.) (2008), Marqueses de Cascais, podemos percerber a importância das Casas de Cascais-Monsanto e de 
Castanheira-Castro Daire e as suas ligações à governação do Estado português: «o título de Marquês de Cascais foi 
concedido por D. João IV, em 1643-11-19, a D. Álvaro Pires de Castro (c. 1590-1674), 6.º Conde de Monsanto, na sequência 
da sua embaixada em França, por ocasião da morte de Luís XIII. Não obstante, a concessão do título de Conde de Monsanto 
a D. Álvaro de Castro (c. 1420-1471) remonta a 1460-05-21, data em que D. Afonso V lhe doou simultaneamente a vila de 
Cascais, aquando do casamento com D. Isabel da Cunha, filha do senhor de Cascais, D. Afonso - filho de D. Branca da Cunha, 
neta do Dr. João das Regras - e do Infante D. Luís - neto de D. Pedro I e de D. Inês de Castro. A ligação desta Casa com a da 
Castanheira parece remontar ao matrimónio de D. Luís de Castro - filho do 3.º Conde de Monsanto, que lhe sucedeu na 
Casa, d. 1529, sem renovação do título - com D. Violante de Ataíde, filha dos 1.ºs Condes de Castanheira, título criado em 
1532-05-01, a favor de D. António de Ataíde, vedor da fazenda de D. João III. A sua irmã, D. Ana de Ataíde, casaria, por sua 
vez, com D. Vasco Luís da Gama (c. 1530-1578), 3.º Conde da Vidigueira, título que fora atribuído a D. Vasco da Gama, por 
D. Manuel I, em 1519-12-29. Em 1646-10-18, D. Vasco Luís da Gama (1612-1676), 5.º Conde da Vidigueira, seria, por mercê 
de D. João IV, agraciado com o título de 1.º Marquês de Nisa. Por falecimento, em 1704, sem herdeiros, de D. Ana de Ataíde 
e Castro, 7.ª Condessa da Castanheira, sucessora de seu irmão, D. Jorge de Ataíde, 3.º Conde de Castro Daire, a Casa 
Castanheira-Castro Daire passou a seu primo D. Luís Álvares de Castro Ataíde Noronha e Sousa, 2.º Marquês de Cascais e 
7.º Conde de Monsanto. A ligação entre as casas de Monsanto e Nisa parece remontar ao tempo de D. Fernando de 
Noronha (1667-1722), 9.º Conde de Monsanto, filho dos 2.ºs Marqueses de Cascais, ainda que morresse antes do 
casamento que ajustara com a sua sobrinha, D. Maria José da Gama, filha herdeira dos 3.ºs Marqueses de Nisa. Esta 
senhora viria a casar por duas vezes: a primeira com Nunes Teles da Silva, filho dos 3.ºs Marqueses de Alegrete e a segunda 
com o 5.º Conde de Unhão - título criado, por D. Filipe III em 1636-06-07 - razão pela qual as Casas da Vidigueira 
(Marqueses de Nisa) e de Unhão se juntariam. Morrendo solteira, em 1762, a 5.ª Marquesa de Cascais, D. Ana José de 
Castro e Noronha (herdeira de seu tio D. Luís de Castro Noronha Ataíde e Sousa, 4.º Marquês de Cascais e 11.º Conde de 
Monsanto), entrou na posse das Casas de Cascais e da Castanheira seu primo D. Rodrigo Xavier Teles de Castro da Gama, 
6.º Marquês de Nisa e 10.º Conde da Vidigueira (títulos que lhe vinham por via de sua mãe, aliás filha de uma senhora da 
Casa de Cascais) e 6.º Conde de Unhão em sucessão a seu pai, o 5.º Conde deste título. Estas quatro Casas mantiveram-se 
unidas até à extinção dos vínculos, em 1861-1863, sendo então administrador delas D. Domingos Xavier Teles da Gama 
Castro Ataíde Noronha e Sousa, 9.º Marquês de Nisa, 14.º Conde da Vidigueira e 9.º Conde de Unhão. A este último 
sucedeu seu filho primogénito, D. Tomás Teles da Gama, 15.º Conde da Vidigueira e 10.º Conde de Unhão e representante 
das Casas de Cascais-Monsanto e de Castanheira-Castro Daire. 



96 

 

3. D. ANTÓNIO DE ATAÍDE: A PENA E AS LETRAS 

 
Figura 10 

(Este manuscripto he de D. Antonio de Ataide / Conde de Castro daire, e he da sua propria letra. /) 
D. António de Ataíde, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever. [fl. B246] 

 

Olhai que há tanto tempo que, cantando 
O vosso Tejo e os vossos Lusitanos, 

A fortuna mo traz peregrinando, 
Novos trabalhos vendo, e novos danos: 

Agora o mar, agora experimentando 
Os perigos Mavórcios inumanos, 

Qual Canace, que à morte se condena, 
Numa mão sempre a espada, e noutra a pena. 

 
Luís de Camões, Lusíadas, Canto VII, Estância 79. 

D. António de Ataíde foi homem muito culto, amante das letras e das humanidades, 

um escritor clássico em sentido amplo. A estrutura básica do seu eu foi, entre outros 

factores, determinada pela cultura em que nasceu247. O saber enciclopédico e a erudita 

                                                                                                                                                         
Da junção das Casas de Cascais-Monsanto e de Castanheira-Castro Daire resultou um arquivo considerável, que chegou 
intacto até ao 9.º Marquês de Nisa. Ainda que este titular já devesse ter alienado várias peças de valor do arquivo, seria ao 
seu filho, D. Tomás, penúltimo Conde da Vidigueira, que se deveria a dispersão de uma parte importante do acervo, 
vendida à Biblioteca Nacional de Portugal e à Sociedade de Geografia de Lisboa. A Coleção Vidigueira, que a Sociedade de 
Geografia de Lisboa adquiriu em 1892, compreende 181 espécies originais e 4 códices, que abrangem o período de 1332 a 
1800, já estudados, em 1956, pela Dra. Rosalina Silva Cunha, que publicaria, em 1960, o seu inventário no "Boletim 
Internacional de Bibliografia Luso-Brasileira" (vol. I, p. 65-99). Mais documentos não vendeu o Conde da Vidigueira, porque 
sua irmã, a Marquesa de Unhão, lhe comprou aqueles que restavam, que ficaram, depois, na posse dos descendentes do 
outro irmão, D. Manuel Teles da Gama, Conde de Cascais. Em 1981, o Engenheiro D. Miguel de Almeida Corrêa de Sá, neto 
materno do Conde de Cascais, venderia à Câmara Municipal de Cascais os documentos, que, na altura, se supunha 
corresponderem à totalidade do núcleo. Porém, já depois de efetuada a transação, entrou na posse de um outro lote, que 
igualmente seria comprado pelo município, reconstituindo-se, desta forma, a totalidade da documentação que a Marquesa 
de Unhão adquirira a seu irmão primogénito. 
Para além da documentação diretamente relacionada com os Marqueses de Cascais e Condes de Monsanto, existem 
subnúcleos relativos a outras casas, de algum modo ligados a esta, como as dos Marqueses de Nisa, Condes da Castanheira, 
Condes de Unhão e ainda a da Família Sousa e Melo. O fundo é relativamente homogéneo ao nível das tipologias, de entre 
as quais se evidenciam os títulos de propriedade (cartas de arrendamento, aforamento, emprazamento, escrituras de 
compra e venda e autos de medição e demarcação), relações de rendimentos, tombos, procurações, cartas de privilégio e 
correspondência diversa. No acervo pertencente aos Condes da Castanheira encontram-se, ainda, documentos de 
nomeação de juizes e oficiais. Com exceção da documentação dos Condes de Unhão, os restantes subnúcleos revelam-se de 
particular interesse para a história do Brasil. O fundo encontra-se em tratamento, não dispondo de quadro de classificação 
definitivo.»  
 
246 O fólio Av encontra-se em branco. 
 

247 Na opinião de Carlo Strenger 2012: 124, «no mundo moderno, temos acesso a outros paradigmas culturais, até ao ponto 
de escolhermos a cultura que irá ser central nas nossas vidas.» Já o mesmo não aconteceu com D. António de Ataíde. As 
circunstâncias fortes do tempo em que viveu não lhe teriam permitido outras escolhas. 
 



97 

 

cultura clássica248 de D. António encontram-se bem espelhados não só na sua obra intitulada 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever como também em outros 

trabalhos249. 

Muito possivelmente D. António de Ataíde terá reunido, ao longo da vida, a que foi 

sem dúvida uma das melhores bibliotecas privadas do seu tempo no tocante a matéria 

naval, dada a riqueza e quantidade dos livros e manuscritos que potencialmente a 

integraram250. Conhecemos hoje alguns códices importantes que foram sua pertença, e de 

                                                 
248 Segundo Vítor Manuel de Aguiar e Silva 1962: 3, «classicus significava em latim o cidadão que, por possuir determinava 
riqueza, se integrava na primeira das cinco classes em que a população romana estava distribuída, segundo a reforma 
censitária atribuída a Sérvio Túlio, enquanto aquela que auferia réditos menores, era abrangido pela designação infra 
classem. Este sentido, de caráter sócio-político, possibilitou ao vocábulo um significado translato, como na expressão 
classici testes.» A primeira vez onde classicus é empregue referido a matérias literárias é num texto de Aulo Gélio. «A 
expressão classicus scriptor traduz uma ideia de excelência: tal como o cidadão pertencente à primeira classe censitária 
gozava de proeminência social, assim o autor classicus se exalçava ao primeiro lugar entre a multidão dos autores e possuía 
um alto mérito reconhecido pelo público, ao contrário do proletarius scriptor, autor de parca ou nula importância.»  
De acordo com F. Fortini 1989: 296 «da história do termo [clássico] captamos, por símbolos, a estreita ligação da literatura 
e das artes coma riqueza e o ensino, ou seja, com a condição e transmissão do poder. A moderna acepção mercantil («de 
primeira qualidade») não é sem legitimidade que evoca a do século II d. C. quando Aulo Gélio (Noctes Atticae) contrapôs – 
atribuindo a Cornélio Frontão a distinção – o scriptor classicus, destinado a ser lido pela classe dos maiores contribuintes 
fiscais (a classe por antonomásia), ao scriptor proletarius, dirigido à mais baixa categoria dos consumidores. E se já para 
Magno Félix Enódio, na época de Justiniano, classicus é não só o estudante mas também a obra que é lida e comentada na 
escola como modelo, só nos finais da idade humanística surge a dupla acepção de “autores ou obras da herança greco-
latina” (os “antigos”, dignos de favor e imitação) e de “autores e obras reconhecidas como excelentes”. No vinténio de 
1560-80, enquanto Robortello, Castelvetro, Piccolomini, o Escalígero (e outros tratadistas, entre os quais Agnolo Segni que 
escreve significativamente, em 1581, de autores “clássicos ou toscanos”), propõem a rigorosa imitação formal dos modelos 
greco-romanos, aqueles que colocam lado a lado ou em contraposição os “modernos” – como tinha feito Leon Battista 
Alberti um século antes – já estão há algumas décadas prontos a entender o termo para além do cânone dos autores 
antigos. A segunda acepção permanecerá, todavia, quase três séculos, do XVI ao XIX, subordinada e metafórica, enquanto a 
primeira dará origem a múltiplos e recorrentes classicismos, numa variedade de relações e de contradições complicada, 
acima de tudo, pelas controversas e imprecisas noções de maneirismo, barroco, neoclassicismo e afins. A historiografia 
literária insiste em falar de períodos “clássicos” (por exemplo, a segunda metade do século XVIII para a literatura francesa; 
a época entre Milton e Pope, para a inglesa). Mas, na verdade, no decurso das cinco décadas de 1780-1830, ou seja, da 
grande polémica europeia ente “clássicos” e “românticos”, a relação entre as duas acepções inverte-se: ‘clássico’ denotará 
não apenas grandeza qualitativa mas direito de ocupar um lugar no cânone de uma língua, de uma cultura e sociedade 
quaisquer; enquanto filologia, linguística e historiografia vão dissolver qualquer modelo áureo do mundo antigo com o 
estudo das culturas greco-arcaicas e da cultura do baixo império.»  Acerca do Maneirismo, veja-se também a obra 
Dicionário de Luís de Camões, (coord.) de Vitor Manuel de Aguiar e Silva, 2011. 
 

249 Sobre o valor literário do 1.º conde de Castro D’Aire e da sua longa vida, D. Barbosa Machado (1965), op. cit., pp. 212-
213, declara: «Publicou. [/] Cargos, que resultáraõ da devaça, que os Governadores, de Portugal mandàraõ tirar de D. 
Antonio de Attaide Capitaõ General da Armada de Portugal acerca da perda da Náo da India N. Senhora da Conceiçaõ, que 
os inimigos queimáraõ o anno de 1621. e resposta de D. Antonio aos Cargos. Lisboa 1622. fol. [/] Desta obra, e do Author 
faz mençaõ a Bibliot. Oriental novamente acrecentada Tom. I. Tit. 13. Col 440. [/] Diario da Jornada, que fez a Alemanha no 
fim de Dezembro de 1628. M. S. Traduzio na língua materna. [/] Tratado de Seneca. [/] Destas obras, como do Author dellas 
faz illustre memoria o P. D. Antonio Caetano de Sousa na Hist. Geneal. da Casa Real Portug. Tom. 2. pag. 8 § 3. Pag. 533. 
534. e 535. e a tinha feito Joaõ Franco Barreto na Bib. Portug. M. S. [/] Varios Versos M. S. [/] D. Francisco Manoel na Carta 
dos Autores Port. que he a I. da 4. Cent. das suas Cartas escritas ao Doutor Manoel da Fonseca Themudo numera a D. 
Antonio de Attayde, que imagino ser este de quem se affirma ser taõ insigne em versificar que compuzera. / Arte Poetica. 
[…] [/] Carta Latina muito elegante em reposta da Dedicatoria, que ao seu nome consagrou Francisco de Fontes in libello 
apologetico pro Justo Lypsio, et Erycio Puteano.» Da autoria de D. António de Ataíde é também a obra A Derradeira 
Aventura de Paulo de Lima, impressa pela primeira vez em 1947. 
 

250 Vide «Collecção de varios documentos e papeis régios e administrativos respectivos as armadas e expedições marítimas [ 
Manuscrito / [compilados por D. António de Ataide].» Trata-se de uma fotocópia do microfilme do ms. da Bibl. de Harvard 
do Códice de D. Antonio de Ataide existente na Biblioteca Central da Marinha com a cota J22-14/16. Veja-se ainda 



98 

 

parte dos quais damos nota breve de seguida: os Códices de Harvard, Relação das Náos e 

Armadas da India, Compilações de Diários de Bordo, Livro de marinharia de Gaspar Moreira, 

Códices da Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro, Codex Ataide (antigo Codex Lynch), livros 

ligados à marinha e à arte de navegar251. Homem plurifacetado, à inteligência, ousadia e 

conhecimentos de D. António de Ataíde se deve em certa medida – já o referenciámos – a 

criação d’ O Terço da Armada da Coroa de Portugal, corpo que está na génese dos fuzileiros 

portugueses.  

A respeito da Arte Poética252, D. Barbosa Machado declara que dela «se lembra 

Manoel de Faria, e Sousa na Cathal. Dos AA. Portuguezes que tinha prompto para a 

impressaõ, o qual examinamos, e era Original escrito da sua propria maõ253.» Trata-se de um 

texto de grande valor e a sua publicação é, como declarámos, de extrema importância, pois, 

apesar de se tratar de um manuscrito em género de ‘comentário’, é uma obra preciosa para 

melhor apreender a História Literária lusa da época clássica. Borrador de huma arte poetica 

que se intenta/ua escrever é trabalho de uma importância capital para melhor entender a 

sua correlação com outras Poéticas congéneres escritas no velho continente e para a 

compreensão dos Clássicos Antigos e Modernos. D. António de Ataíde, na sua Arte Poética, 

patenteia de modo notável uma vasta erudição literária, o domínio do latim, do grego, de 

várias línguas vernáculas e respectivas culturas. Borrador de huma arte poetica que se 

intenta/ua escrever é, já o aludimos, um documento manuscrito crítico-literário excepcional 

e uma das primeiras obras deste género a serem escritas de forma tão completa no contexto 

ibérico. Depois das reflexões literárias italianas dos finais do século XV e de todo o século XVI 

acerca da Poética, esta obra de Ataíde é um ‘tesouro’ que, de certa forma, antecede de 

forma tão completa comentários espanhóis e franceses da mesma índole. 

Foi notável a versatilidade do 5.º Conde da Castanheira: político, militar, e 

extraordinário homem de letras, senhor de uma vastíssima e enciclopédica cultura à boa 

maneira Renascentista. Do ponto de vista das artes D. António de Ataíde é o reflexo do seu 

tempo. A sua principal obra literária de teorização poética que chegou até nós, Borrador de 

                                                                                                                                                         
«Regimento dado pelo general Dom António de Ataíde aos capitães da armada [Manuscrito]» em depósito na Biblioteca 
Central da Marinha com a cota RDf4-12-03. 
 

251 Veja-se Francisco Contente Domingues (2002), op. cit. 
 

252 Em A.A.V.V., Grande Enciclopédia Portuguesa e Brasileira, 1998, vol. VI, p. 255. Diz-se erradamente que a Arte Poética se 
encontra na Biblioteca Nacional. Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever encontra-se, de facto, na 
Biblioteca da Ajuda, em Lisboa. 
 

253 Cf. Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212. 



99 

 

huma arte poetica que se intenta/ua escrever contém um teor poético, hermenêutico e 

retórico notável. O 1.º conde Castro D’Aire segue os princípios, as metodologias e os 

fundamentos dos grandes tratadistas poéticos italianos da sua época, embora ‘inovador’ em 

certos campos. A publicação da sua Poética teria contribuído para a divulgação da teoria 

literária então vingente.  

D. António de Ataíde viveu os contrastes da existência com feição apaixonada, nos 

limites como homem de letras excepcional, notável capitão-general do ponto de vista da 

estratégia militar, almirante entendido, político polifacetado nas suas experiências, 

observando sempre e antecipando-se a impedimentos que certamente muitas das vezes 

teve de contornar. Os distintos mundos a que teve de sobreviver obrigaram-no a agir do 

ponto de vista comunicacional e das decisões como um homem hodierno a experimentar 

uma autocompreensão das situações de uma forma extremamente experta. Experienciou 

uma vida plenificada por múltiplas ocorrências que irão marcar a História e a Língua 

Portuguesa para sempre. Assistiu à primeira colonização do Brasil, sentiu o vexame 

desastroso de Alcácer-Quibir, a perda da independência; optou pelo partido dos Filipes, – 

sem nunca olvidar a sua génese lusa –, administrou e governou regiões desmedidas, cuidou 

dos seus, andou pela Índia, percorreu oceanos e sentiu na pele as agruras dramáticas do 

trágico e do épico; intuitivo esteve na génese dos fuzileiros da marinha portuguesa. Não foi 

por acaso que elevou até ao Olimpo, Luís de Camões. 

A sua sageza e a profunda autocompreensão de que o seu espírito era dotado 

levaram-no à procura permanente da descentralização (filosoficamente utópica) num 

período em que fazê-lo era perigoso do ponto de vista político. Estava muito à frente em 

relação a outros seus coevos254.  

D. António de Ataíde viveu uma época peculiar da nossa história, e «o momento 

psicológico realiza a ligação de todas as condições (essencial, preparatória, 

proposicional)255.» Na trama dos factos fica-nos, no entanto, a sensação que uma parte 

restrita, mas, ainda assim relevante, da família Ataíde, senhores e condes de Castanheira, 

conspirou contra Portugal ao longo dos séculos XV, XVI e XVII. As identidades familiares 
                                                 
254 Como afirma Jurgen Habermas, 2006: 140-141: «a partir das experiências do dia-a-dia, sabemos que as ideias servem 
muitas vezes bastante bem para mascarar com pretextos legitimadores os motivos reais das nossas acções. O que a este 
nível se chama racionalização chamamos-lhe, no plano da acção colectiva, ideologia. Em ambos os casos, o conteúdo 
manifesto de enunciados é falseado pela irreflectida vinculação a interesses por parte de uma consciência só na aparência 
autónoma.» 
 

255 Cf. Paul Ricoeur (¹2013), op. cit., p. 116. 
 



100 

 

também observam altos e baixos no fluxo das suas exegeses a que a existência nos incumbe 

a efectivar, fluxos subordinados a conveniências da mais variada índole. Já observámos 

anteriormente o caso do exilado D. Álvaro de Ataíde. O contínuo desterro de alguns dos 

Ataídes em Espanha levou a que muitos membros desta linhagem se tornassem em diversas 

ocasiões apoiantes da causa castelhana. Dois exemplos de descendentes de D. Álvaro de 

Ataíde que advogaram a favor de Espanha foram D. Jorge de Ataíde256, tio de D. António de 

Ataíde e o seu filho D. Jerónimo de Ataíde (?- 12/12/1669), 6º. Conde da Castanheira. Não 

podemos achar respostas ou julgar a família Ataíde e as suas divagantes tomadas de posição 

política no decurso dos tempos à luz de preconceitos; aliás, o que se exige efectivamente aos 

nossos esforços de compreensão é termos a obrigação, hoje, de pensar a realidade histórica 

em termos de alteridade e afastar preconceitos parciais e particulares. É a própria tarefa 

hermenêutica que nos exige tal tomada de orientação257, procurar a verdade e o porquê das 

posições de D. Jorge de Ataíde ou de seu sobrinho, D. António, 1.º conde Castro D’Aire. O 

objecto histórico é sempre constituído por duas realidades: «a realidade histórica, por um 

lado; a realidade da compreensão histórica, por outro258.» As circunstâncias políticas, sociais 

e económicas em que Portugal se encontrava por motivos e desvarios vários conduziram o 

país para o que pareceu aos nacionais de antanho ser mais correcto. A certeza de que o 5.º 

conde da Castanheira defendeu superiormente os interesses de Portugal, antes, durante e 

mesmo depois do domínio filipino é também um facto. Lisboa, o chão português espalhado 

pelos cinco cantos do globo, a língua portuguesa e os seus cultores, foram sempre objecto 

de respeito por parte de D. António de Ataíde259. A integridade de todo o território – 

                                                 
256 Sobre D. Jorge de Ataíde, obserevem-se as notas 108 e 150 desta tese. 
 

257 E acresecenta Hans-George Gadamer, (1998), op. cit. P. 85: «Só graças ao fenómeno da “distância temporal” e à 
clarificação do seu conceito podemos cumprir a tarefa propriamente crítica da hermenêutica, quer dizer, distinguir os 
preconceitos verdadeiros. É necessário arrancar à compreensão os preconceitos que a dirigem e permitir assim, por outro 
lado, às “perspectivas outras” da tradição, que se desprendam – o que implica assegurar a possibilidade de que qualquer 
coisa seja compreendida como outro. […] O que efectivamente exige os nossos esforços de compreensão é o que se 
manifesta, antecipadamente e por si mesmo, na sua alteridade. O que nos reconduz a uma constatação que tínhamos já 
feito, a saber, que toda a compreensão começa pelo facto de que qualquer coisa nos interpela.» 
 

258 Idem, Ibidem, p. 89. 
 

259 Gilles Lipovetsky e Jean Serroy (2016), op. cit., p. 142 afirmam que a ‘cultura-mundo’ que marca a nossa 
contemporaneidade, «longe de ser a sepultura da diversidade das línguas, é, muito pelo contrário, o instrumento da sua 
consolidação como elemento de afirmação identitária dos grupos e dos indivíduos desejosos de valorizar a sua diferença.» 
Embora, num tempo tão diferente do nosso, é provável que D. António de Ataíde e os seus coevos tenham sido susceptíveis 
às diferenças identitárias e linguístico-culturais entre os Portugueses e os seus vizinhos ibéricos. Tais circunstâncias, a adir 
aos sucessivos aumentos de impostos, alistamento de homens para defender causas e teritórios que directamente não nos 
diziam respeito, tratamento desigual relativos a negócios argentários, perseguições religiosas, repressão de ideias, bem 
como a forma como certas partes do Império Luso estavam a ser descuradas pela monarquia espanhola, a acrescentar 
ainda o facto de Ingleses, Franceses e Holandeses, inimigos de Espanha, se terem tornado também inimigos de Portugal e 



101 

 

inclusive o imperial – e do mar português estiveram sempre na linha da frente para o 1.º 

conde de Castro D’Aire e de certo modo também para o seu filho que quis morrer e ser 

sepultado em Portugal. A interpretação que fazemos das obras e das suas ações de D. 

António de Ataíde leva-nos a executar uma intercessão entre o presente e o passado, na 

medida em que este «se apresenta e se dirige a nós. Neste sentido radical e universal, a 

tomada de consciência histórica não é o abandono da tarefa eterna da filosofia, mas a via 

que nos foi dada para aceder à verdade sempre procurada260.» 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever é apenas um fragmento, 

de certo modo pequeno, de uma vida muito vasta, variada e rica. Por trás dela houve todo 

um mundo de vivências, de amizades verdadeiras, mas também de conluios políticos e 

influxos que não são de todo observáveis num texto que é fundamentalmente um 

testemunho de bom gosto literário. Todavia, como diz Arnaldo Espírito Santo a propósito da 

Arte Poética de Marco Girolamo Vida, na penumbra desse sistema de preceitos sobre 

Poética é plausível divisar muitas outras coisas261. Por exemplo, D. António de Ataíde não 

deixa de ser um dos primeiros comentadores da obra de vários autores portugueses, 

nomeadamente Camões, apontando-o como um exemplo a seguir para o género épico. 

Além disso, o 5.º conde da Castanheira é um acérrimo defensor da língua e dos autores 

lusos. Destas matérias daremos conta mais adiante, na III Parte desta tese. Antes disso, 

examinemos, na II Parte deste trabalho, os impressionantes desenvolvimentos culturais e de 

reflexão a que D. António de Ataíde assistiu e como esses factos terão contribuído para a 

escrita de sua teoria Poética, assente na influência nos clássicos greco-latinos, apanágio da 

sua época. 
 

               

 

 

 

                 

 

 

                                                                                                                                                         
atacarem territórios que de facto e de jure eram nossos e a consequente perda de algumas possessões lusas para essas 
potências, a inoperância da política espanhola relativamente a esses acontecimentos, tais razões terão contribuído para um 
mal-estar geral e levado ao desencadeamento da Restauração da Independência de Portugal a 1 de Dezembro de 1640. 
 

260 Vide Hans-George Gadamer (1998), op. cit., p. 89. 
 

261 Veja-se Arnaldo Espírito Santo 1990: 26. 



102 

 

 

                        Figura 11 262 
           

                                                                Figura 12 263 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
262 Deve-se a D. António de Ataíde, 1º Conde da Castanheira, entre 1540 e 1550 a construção das capelas laterais onde 
instala o seu panteão de família. Foi o seu filho, D. Jorge de Ataíde, Bispo de Viseu, o responsável pela casa do fresco. 
Possivelmente D. Jorge terá sido quem mais contribuiu para este conjunto religioso, tal como o conhecemos. Todo o 
convento foi remodelado por obras suas. 
 

263 No documento [em linha]: http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392 pode-se observar um retrato (de autor 
desconhecido) de meio corpo de D. Jorge de Ataíde e ler a seguinte inscrição: «D. Jorge de Ataíde, capelão-mor, bispo 
inquisidor geral, insigne benfeitor desta casa, filho dos condes padroeiros da mesma. Hic Jacet. Ob. An. 1610.» 

http://www.google.pt/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwjHuNyMluXRAhXFaxQKHXbSDIYQjRwIBw&url=http://ruinarte.blogspot.com/2013/05/convento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&psig=AFQjCNHfP6u6q6vMlHCJZ0daXlbEdG5ptQ&ust=1485704330163052
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392


103 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 

 

A TEORIZAÇÃO POÉTICA NO RENASCIMENTO: INFLUXOS EM 

ANTÓNIO DE ATAÍDE 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



104 

 

1.  Sentido e contexto de uma Poética à luz dos clássicos greco-
latinos264 

 
 

«[…] Um poema foi sempre um círculo traçado à roda duma coisa,  
um círculo onde o pássaro do real fica preso.» 

 
Sophia de Mello Breyner Andresen 2010: 841. 

 

 

«A nossa […] existência é um ato de leitura contínua do mundo, um exercício em decifração,  
em interpretação no interior de uma câmara de eco, cujo volume de mensagens,  

de entradas semióticas, é incomensurável.» 
 

Georges Steiner 2016: 12. 

 

 

O período humanístico-renascentista, entre o final da centúria de Trezentos e os anos 

derradeiros de Quinhentos, reveste-se de uma grande densidade cultural e moral. A 

filologia265 oferece, a partir de então e paulatinamente, a possibilidade de recuperar alguns 

filósofos que haviam caído no esquecimento ao longo da Idade Média266: Epicuro e Platão 

são recuperados e a polémica com o aristotelismo medieval imperante até aí instala-se. 

O primeiro humanismo filosófico-literário desenvolve-se em Florença, que é o centro, 

na primeira metade da centúria de Quatrocentos, de uma viva polémica sobre o valor 

científico e filosófico dos ensinamentos de Platão e Aristóteles. Gemistio Pletón, um douto 

                                                 
264 Para a realização da II PARTE desta tese, tivemos a oportunidade de consultar na BNL as seguintes edições: de Francisco 
Robortello, In librum Aristotelis de arte poetica explicationes de 1555. De António Minturno, L'Arte poetica: Con la dottrina 
de' soneti, canzoni ed ogni sorte di rime toscane de 1725. De Ludovico Castelvetro as edições de 1570 e de 1576 da Poetica 
Volgarizzata et sposta. De Vincentii Madii, Aristotelis librum de poetica communes explanationes, publicado em 1550. 
Na BGUC pudemos examinar de António Minturno a edição de 1725 da obra L’arte poetica. Da autoria de Lodovico 
Castelvetro, a edição de 1576 da Poetica d'Aristotele vulgarizzata et sposta; deste mesmo autor, tivemos a oportunidade de 
estudar também de 1582 Le Rime del Petrarca. 
Na BPE observámos de Ioan Baptistae Pignae Poetica Horaciana de 1561. De Francisco Robortello In librum Aristotelis de 
arte poetica explicationes de 1548. Da autoria de Petri Victorii, Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum, 
as edições de 1560 e de 1573. Do português Aquiles Estaço, Q. Horatii Flacci Poëticam commentarii de 1553. 
Em relação a Escalígero seguimos os trabalhos de B. Weinberg de 1942, 1961 e 1970-74 e de Javier García Rodríguez de 
2003 que se encontram referenciados na bibliografia deta tese. No que diz respeito às citações da obra De poeta de 
António Minturno seguimos os trabalhos de B. Weinberg (1963) e Javier García Rodríguez (2003), cujo estudo se baseia nos 
trabalhos de B. Weinberg. 
Para a obra intitulada In librum de arte poetica Q. Horatii Flacci explanationes de Tomé Correia, seguimos B. Weinberg 
(1963), pp. 185-187, 215-221, 229-231, 247, 319-322, 345. No que diz respeito a este preceptista luso tivemos também em 
de conta o trabalho de Maria Amélia Machado Santos. Para Aquiles Estaço os comentários de Aníbal Pinto de Castro (1976). 
 

265 Sobre o conceito de filologia veja-se C. Carena (1989), op. cit., p. 200 e ss. 
 

266 Acerca da história e crítica literária da Poética aristotélica, ao longo dos tempos, veja-se Eudoro de Sousa 1986: 13 e ss. 
Sobre o assunto vide igualmente Valentín García Yebra 31999: 7-23. 
Sobre a transmissão do texto e a questão do Livro II, observe-se também Ana Maria Valente: 2004: 5-8. 
 



105 

 

bizantino, inicia o debate que se vai revitalizando pouco a pouco com a tradução de muitos 

diálogos; Leonardo Bruni propõe nas suas obras a redescoberta dos Antigos. Na verdade, 

Bruni é o primeiro historiador a usar a visão dos três períodos da história: Antiguidade, Idade 

Média e Idade Moderna. As datas que Bruni utiliza para definir os períodos não são 

exactamente aquelas que os historiadores utilizam actualmente. No entanto, estabelece as 

bases conceptuais para uma tríplice divisão da história bem como a sua secularização. 

Considerado como o criador da forma renascentista da tradução, junta à sua paixão 

filológica o seu interesse por problemas éticos e civis, opondo-se à tradição ascética. Tal 

linha de conduta leva-o a declarar-se seguidor de Aristóteles, pois, no trilho do filósofo, o 

homem só se realiza completamente na vida civil e em convivência com os seus 

semelhantes. Pelo contrário, o ser humano isolado aniquila-se e desumaniza-se267. 

Um dos interesses primordiais dos humanistas prendia-se com a transmissão do 

saber dos antigos: as suas obras haviam sobrevivido ao passar dos tempos uma vez que 

estavam, fundamentalmente, de acordo com a beleza da natureza, fonte de toda a verdade. 

Os humanistas criticavam o carácter abstracto e estéril do saber das escolas suas coevas e 

reivindicavam uma cultura mais livre e aberta aos problemas reais da vida política, civil e 

social do homem. No Renascimento estabelecer-se-á definitivamente a periodização entre a 

época antiga e a moderna e a obra do artista, do filólogo, do filósofo, do homem de ciência 

deverá ser uma emulação do homem antigo. O resíduo é medievo e fazia parte das 

tenebrae, segundo Petrarca.  

A revitalização renascentista dos textos clássicos obriga o homem a repensar a 

literatura e a Poética268 enquanto ressignificação semântica de determinadas ambiências, 

                                                 
267 Cf. J. A. Sánchez Marín & M. López Muñoz (1991), op. cit., p. 107 e ss. 
 

268 Arnaldo M. Espírito Santo (1990), op. cit. pp. 32-35, apresenta-nos, em síntese, uma mole de obras que contribuíram 
para a sistematização da Poética durante todo o Cinquecento e que provam que o processo foi gradual e dessincronizado. 
Afirma o estudioso português: «no que diz respeito à Itália, Bernard Weinberg publicou em 1970 sessenta tratados de 
teoria literária de quarenta e cinco autores. Mas esta coletânea, que engloba textos em latim e em vulgar sobre os mais 
variados temas, é apenas uma parcela dos duzentos e noventa e cinco textos inventariados pelo mesmo autor. E não é 
tudo; pois que a este acervo de comentários, apologias da língua vulgar, polémicas levantadas em torno de uma ideia ou de 
uma obra, tratados de retórica e poética, há que acrescentar a edição príncipe da Poética e da Retórica de Aristóteles em 
1508, a do De elocutione de Demétrio de Faleros na mesma data, a da paráfrase de Averróis à Poética de Aristóteles em 
1522, a publicação do Ciceronianus de Erasmo em 1528, a tradução do De uulgari eloquentia de Dante em 1529, a tradução 
da arte Poética de Horácio em 1535, a segunda tradução latina da Poética de Aristóteles em 1536 – a primeira fora feita por 
Giorgio Valla em 1498 – bem como outras edições de Horácio, em 1554 (tradução italiana), em 1566 (outra versão italiana), 
e em 1587, e de Aristóteles em 1594 e em 1572 (duas versões italianas diferentes), e finalmente do De sublime em 1554.  
Muitas das questões afloradas em todo este conjunto de reflexões literárias agrupam-se, no entanto, em redor de um 
número limitado de problemas: imitação, “el problema central en las doctrinas poéticas humanistas”; defesa da dignidade e 
da capacidade literária da língua vulgar; defesa da excelência da poesia e da função do poeta na sociedade; conciliação 
entre conteúdos dos modelos clássicos e exigência de uma prática cristã renovada; adaptação da teoria retórica à análise 



106 

 

regularmente ligadas à palavra, dentro de um horizonte político, uma vez que «o homem 

vive e age em comunidade, nela conhece os seus limites e potenciais, nela e com os outros 

homens vive o seu tempo e dele recebe as marcas269. A mimesis alegada por Aristóteles é a 

da acção/tempo humanos condensados no mythos.»270 Todo esse processo está 

profundamente ligado ao imaginário, onde a atribuição de siginificados é uma constante. O 

homem faz repercutir as suas acções nas obras literárias que devem ser regidas por normas 

poéticas, éticas e noéticas. 

Por isso, quando nos finais do Quattrocento, veio à luz a Poética de Aristóteles, num 

ambiente dominado pelos textos da tradição medieval, logo se estabeleceram semelhanças 

e se realizaram convergências interpretativas, de tal maneira que foi possível determinar 

que o texto horaciano é, na verdade, uma tradução retoricizada da Poética271. No seu 

comentário De arte poetica de 1498, J. Badio Ascencio272 reduz a obra do Venusino273 a um 

número exacto de regulae que poderiam, de igual modo, reconhecer-se na obra de 

Aristóteles. Além desta, várias edições, comentários e traduções das obras de Horácio e 

Aristóteles surgem nos finais do século XV e durante todo o século XVI. A primeira edição da 

tradução latina de Averróis, paráfrase da Poética de Aristóteles, surge em 1481274. Em 1482, 

                                                                                                                                                         
do discurso poético; discussões sobre a essência e as leis de cada género; procura da essência e sistematização das 
características do discurso poético; questões de estilo; excelência de Virgílio, mesmo acima de Homero; finalidade da 
poesia; etc.»  
Segundo Paula Santos 2009: 74, «a mais antiga defesa do vernáculo perante a supremacia do Latim deve-se a Dante 
Alighieri, pelas afirmações produzidas no De Vulgari Eloquentia. Todavia, dado que o conceito de “língua vulgar” aí 
formulado é pouco claro, desenvolveu-se uma polémica em torno do mesmo, a chamada “Questione della lingua”. Esta 
discussão prolongou-se desde o final do século XIV até ao século XIX, encontrando um momento especialmente aceso entre 
os teorizadores quinhentistas. Assim, entre os escritores mais influentes do “Cinquecento” encontram-se Machiavel, 
Castelvetro e Varchi, como defensores do Florentino, e Castiglione, Calmeta e Trissino, que preconizavam a fixação de uma 
língua “italiana” literária, independentemente de qualquer uso local.» 
A respeito do movimento de defesa da língua vulgar Maria João de Moura Santos, em «Nota sobre o movimento 
quinhentista de ‘Defesa e Ilustração’ das línguas vulgares», Biblos, Coimbra, vol. LI, 1975, p. 517, declara o seguinte: 
«Podemos afirmar que a generalidade do movimento abrangeu toda a Europa, desde as línguas nórdicas às eslavas e às 
germânicas, e ainda desde os idiomas nacionais aos que viviam em zonas sem independência política mas com uma 
tradição cultural e linguística própria (de que são exemplo o irlandês, o galês, o bretão, o provençal, o catalão.» Sobre a 
Poética na época do Renascimento veja-se Antonio García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 24-32. 
 

269 Vide Soares, Nair de Nazaré Castro Soares (2017): 17-42. 
 

270 Veja-se Maria do Céu Zambujo Fialho 2007: 12-13.  
 

271 Cf. Nair de Nazaré Castro Soares 1996: 128.  
 

272 Sobre o esforço de os autores do Renascimento ligarem o pensamento de Horácio com o filósofo grego, veja-se Bernard 
Weinberg 1961: 71 e ss. 
Veja-se ainda José Agostinho Macedo 1806: XXXII-XXXV.  
 

273 Quinto Horácio Flaco (latim: Quintus Horatius Flaccus) nasceu em Venúsia a 8 de Dezembro de 65 a.C. o que lhe vale o 
reconhecimento como Venusino, tendo morrido em Roma a 27 de Novembro de 8 a.C. Foi um poeta lírico e satírico 
romano, além de filósofo. É conhecido por ser um dos maiores poetas da Roma antiga. 
 

274 Marie-Luce Demonet 2002: 146, apud Michel Magnin, afirma que «(introduction accompagnant la traduction de la 
Poétique d’ Aristote, Paris, Le Livre de Poche classique, 1990), le commentaire d’ Averroès (XIIe s.) est resté ignoré, tout 



107 

 

é publicado o comentário de Cristoforo Landino, De arte poetica de Horácio; em 1498 surge 

a tradução latina da Poética de Aristóteles feita por Giorgio Valla e o comentário De arte 

poetica de Horácio por I. Badio Ascencio. Só no século XVI vem a lume a edição princeps da 

Poética e da Retórica de Aristóteles e da obra De elocutione de Demétrio Falereu275.  

Poucas obras terão tido uma transmissão tão acidentada como a Poética do 

Estagirita. Possivelmente conhecida e preservada em Bizâncio, o primeiro texto de que há 

notícia é, contudo, uma versão siríaca, feita talvez no final do século IX, versão da qual se 

conhece apenas o capítulo seis. Terá sido traduzida para árabe por Abu Bisr, na primeira 

metade do século X, desenvolvendo-se assim o denominado ‘Aristotelismo islâmico’, que 

viria a ser uma via fundamental de difusão do saber grego no Ocidente europeu. Dentro 

deste contexto, a Poética de Aristóteles foi conhecida no ‘velho continente’ durante largo 

período por meio da paráfrase comentada do filósofo árabe Averróis (1126 – 1198)276, 

estudo esse que viria a ser traduzido para latim por Hermannus Alemannus277, em 1256. 

Segundo Hélio J. S. Alves, as «traduções directas do grego para o latim por Guilherme de 

Moerbeke (1278) e pelos renascentistas Giorgio Valla (1498) e Alessandro de’ Pazzi (1536), 

as versões latinas do original árabe, quer a mais antiga de Hermannus Alemanus, quer as 

duas quinhentistas que se fizeram sobre uma tradução hebraica do texto de Averróis278» 

exerceram uma grande influência nos teorizadores do século XVI. Registe-se que a versão 

latina de Guilherme de Moerbeke279, do ano de 1278, só em 1930 veio a ser redescoberta.  

                                                                                                                                                         
comme la traduction latine de Guillame de Moerbeke; ce traté arrive trop tard, à la fin du Xve siècle, après Horace et Platon 
et il ne figure même pas dans la primière édition des oeuvres en grec (Venise, 1495), ni dans la traduction latine de 1483; 
Giorgio Valla l’imprime pour la primière fois en 1498, mais il a été incapable de cerner le sens d’ eikos (Introd., p. 54). La 
nouvelle traduction latine d’ Alessandro Pazzi (1527) devint la base des grands commentaires ultérieurs: Robortello; 1548, 
Castelvetro, 1570; Picolomini, 1572, etc. On en retrouve des traces dans les nouveaux commentaires de l’ Art Poétique d’ 
Horace.» 
 

275 Sobre este assunto veja-se Nair de Nazaré Castro Soares, (1996) op. cit., p. 128. 
 

276 Veja-se Hélio J. S. Alves 2001: 81. 
 

277 Hélio J. S. Alves (2001), op. cit., p. 81, diz-nos, na nota 1 do capítulo 5, intitulado “A repercussão da Poética de Aristótles 
e o predomínio da teoria retórico-horaciana”, o seguinte: «Entre Weinberg 1961: 352 e Hardison 1962: 35 podemos 
enumerar umas sete publicações, que incluíam versões latinas do comentário de Averróis, em 1515, 1522, 1525, 1550, 
1560, 1562 e 1574. A versão de Hermannus Alemanus terá sido a mais influente no Renascimento italiano, mas há a 
considerar ainda outras duas versões latinas, ambas baseadas numa tradução trecentista para o hebraico: a de Abraão de 
Balmes, datada de 1522 e reimpressa em 1560, e a de Jacob Mantino publicada em 1550 e 1562. A data tardia destas 
traduções e a sua reimpressão relativamente frequente devem ser tidas em conta na avaliação do género de leitura que a 
Poética de Aristóteles podia ter na época.» 
 

278 Cf. Hélio J. S. Alves (2001), op. cit., p. 81. 
 

279 Guilherme de Moerbeke foi um frade dominicano dos Países Baixos que viveu no século XIII. Foi integrado na província 
da Grécia e aplicou-se no conhecimento do latim, grego e árabe. Fr. Tomás de Aquino pediu-lhe uma nova tradução em 
latim de Aristóteles, o mais fiel e exacta possível, tarefa cumprida por Guilherme de Moerbeke com notável êxito. Em 1274 



108 

 

O texto de Hermannus, em 1482, foi a primeira versão da Poética aristotélica a ser 

editada. Esta e as duas outras versões foram regularmente impressas e reeditadas no século 

XVI, inclusivamente como forma de comentário a traduções directas do texto grego. O 

imenso labor filológico acerca do texto aristotélico ocorria já pelos anos 40 do século XVI, 

quer sobre as traduções directas do grego, quer sobre o texto original. Todavia, «o 

comentário de Averróis não só corria paralelamente a esse esforço, como correspondia, em 

larga medida, às expectativas teórico-literárias dos homens que primeiro procuraram 

explicar um texto fiável da Poética280.» 

O facto de a versão de Averróis em tradução latina, se ter tornado no quase absoluto 

breviário do mais marcante tratado de Poética da Antiguidade durante uma boa parte da 

centúria de Quinhentos, é aos nossos olhos, algo de mordaz e irónico, uma vez que os 

teorizadores do Renascimento se encaravam a si próprios como ‘aristotélicos’281.  

Ao mesmo tempo que Averróis desconhecia a essência da literatura grega, o seu 

desejo de aplicação dos preceitos aristotélicos à realidade árabe levaram a que o original 

sofresse alguns constrangimentos de ordem interpretativa. A paráfrase observou uma 

orientação pedagógica o que fez com que os géneros aristotélicos282 fossem substituídos por 

aqueles com os quais o filósofo cordovês e os seus conterrâneos se encontravam 

familiarizados: o encómio e a sátira283. Porém, outras vias se tinham encetado tendo em 

vista a preservação do inserto original da Poética. «É que, entre o séc. X e XI, fora copiado 

um manuscrito grego, o cod. Parisinus 1741, vindo de Bizâncio, que acabaria por ser 

reconhecido o de maior valor para a reconstituição do texto no séc. XIX (T. Vahlen, 1784 e 

                                                                                                                                                         
participou no Concílio de Lyon. À data da sua morte era arcebispo de Corinto. Traduziu de grego para latim, além de 
Aristóteles, outros autores como Simplício, Proclo, Galeno, Hipócrates e ainda o Tractatus de arte et scientia Geometricae. 
 

280 Veja-se Hélio J. S. Alves 2001: 81. 
 

281 Na opinião de Hélio Alves (2001), op. cit., pp. 82-83, «o primeiro elemento do comentário de Averróis que se destaca 
claramente do espírito e da letra do original é o da própria definição e carácter essenciais da poesia. Se, tanto no texto 
quanto na paráfrase, a poesia é imitação ou representação, Averróis acrescenta à definição de Aristóteles uma finalidade 
pedagógica, se não mesmo política, de estimular a virtude e desencorajar o vício. De facto, para o filósofo árabe (na 
tradução de Hermannus), “omne itaque poema & omnis oratio poetica aut vituperatio aut laudatio”. Esta concepção 
epidíctica, essencialmente alheia à Poética do Estagirita, vai determinar toda a abordagem do texto grego por Averróis. 
Assim, vertentes conhecidas da Poética como o valor de cada género literário, os objectos da imitação, o prazer, a fábula, a 
verosimilhança e a mimese ela mesma, inflectem de sentido pelo pressuposto de que toda a poesia é, ou deve ser, 
demonstrativa.» 
 

282 Segundo Marie-Luce Demonet (2002), op. cit., p. 146, «la redécouverte de la Poétique et les relecteures qui se propagent 
surtout dans la deuxième moitié du XVIe siècle ont fait revenir sur la différence entre les genres lyriques, l’ histoire vraie et 
le récit fictif. Toutefois, certains éléments de la Poétique n’étaient pas inconnus, comme on sait, et les commentaires d’ 
Averroès étaient répandus avant même qu’ on soit revenu au texte original.» 
 

283 Idem, Ibidem. 
 



109 

 

1885)284.» É dele que dependem os numerosos códices do séc. XV e XVI, e é nele que se 

baseia a melhor edição crítica moderna, a de R. Kassel, Aristotelis de Arte Liber, Oxford, 

1965.  

Sobre a Poética de Aristóteles têm-se escrito e continuam a redigir-se, de modo 

regular, livros inteiros, artigos, comentários, sem que tenha sido possível atingir uma 

exegese, aceitável de muitos dos trechos desta obra fundamental, a que toda a teoria 

literária, afinal, ascende. Podemos, certamente, considerar como um acontecimento 

simbólico a redescoberta do texto original da Poética de Aristóteles. Como se depreende 

pelo acima firmado, a Idade Média não conhece a Poética, a não ser por intermédio de um 

comentário de Averróis, traduzido em latim no séc. XIII, versão que reduz a poética da 

tragédia e da comédia à retórica demonstrativa do louvor e da reprovação, e compreende a 

imitação como uma ‘figuração’, uma aplicação de figuras, tropos e ‘cores’, no propósito da 

‘doce persuasão’. Ainda assim, produzir-se-á um salto conceptual logo que Giorgio Valla 

publica, em 1498, a sua tradução latina da Poética, dez anos antes da edição do seu texto 

grego Alde (1508). Porém, a tradução de Averróis dominou intensamente até ao ano de 

1530, quando aparece a edição traduzida de A. de Pazi (1536). Na década de quarenta do 

século XVI e na senda de um grande esforço filológico sobre o texto aristotélico, quer sobre 

traduções directas do grego, quer sobre o texto original, não há dúvida de que o comentário 

de Averróis continuava a ser lido e correspondia, em larga medida, às expectativas 

teórico-literárias dos homens que primeiro procuraram explicar um texto fiável da Poética.  

Desde os anos 40 da centúria de Quinhentos que a obra de Aristóteles entrava pouco 

a pouco na teoria literária (pelo menos na Itália), juntando-se à Arte Poética de Horácio na 

função do texto canónico285. Segundo François Cornilliat & Ulrich Langer é mister que se 

                                                 
284 Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 6 
 

285 Sobre a Arte Poética de Horácio, veja-se Manuel Mañas Núñez 2006: 39 e ss. A propósito desta obra do Venusino declara 
Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 29 que «na AP há um pouco de tudo, sem, no entanto, admitirmos que seja um 
tratado. A verdade é que o poeta dá preceitos, mas não os dá todos, fazendo, pelo contrário, uma seleção daqueles que 
melhor conhece e de que mais gosta e, não se submetendo, deste modo, à ordem dos manuais escolares de retórica, que 
serviriam de introdução à arte da poesia.» Segundo Paula Santos  (2009), op. cit., pp. 19-22, «não foi, no entanto, esta a 
recepção que os teóricos do século XVI fizeram da Ars Poetica, uma vez que, influenciados pela tradição do elo entre 
Poética e Retórica, procuraram encontrar nela uma estrutura tripartida tipicamente retórica, constituída por inventio, 
dispositivo e elocutio.  
Outro “engano” dos teóricos de Quinhentos foi terem partido do pressuposto de que a Ars Poetica se destinava a 
estabelecer preceitos literários para a criação poética ao mais alto nível. Se, em primeira instância, a revivificar o valor da 
poesia dramática, integrada num movimento dirigido pelo imperador Augusto, como defende J. Perret, num segundo 
plano, enquanto texto literário, funciona como um “vade mecum” preceptivo, destinado, não a um círculo de sublimes 
literatos, mas aberto a amplos sectores da sociedade romana; em última instância, trata-se de uma oferta a uma verdadeira 
legião de poetas amadores oriundos das classes cultas, tendo em conta que a poesia era considerada também uma espécie 



110 

 

evoque três acontecimentos que são a publicação do primeiro comentário sistemático da 

Poética em latim «(F. Robortello, In librum Aristotelis de arte poetica explicationes, 1548)286, 

celle de la première traduction en langue vulgaire (B. Segni, 1549), enfim celle du premier 

commentaire systématique en vulgaire (L. Castelvetro, Poetica d’Aristotele vulgarizzata e 

sposta, 1570)287. Merece também uma referência especial a tradução italiana da Arte 

Poética de Horácio por Lodovico Dolce ocorrida em 1535. 

Como se depreende facilmente do que fica dito, os comentários maiores da Poética 

aristotélica só aparecem impressos pela primeira vez a partir de meados do século XVI288. A 

                                                                                                                                                         
de arte diletante na Roma imperial, partilhada pelos altos funcionários, pelos oradores e até pelos imperadores (recorde-se 
o caso de Nero, a título de exemplo). 
Ora os teóricos renascentistas, negligenciando o específico contexto histórico-social da produção da Epistula ad Pisones, 
tornaram-na como doutrina séria e incontornável para a criação literária, ao mais alto nível. No Renascimento, afirma 
García Berrio, “se leyó al pie de la letra la Epistula ad Pisones, y, prescindiendo de su contexto, se identificó habitualmente 
con el concepto horaciano de la gran poesia, sin más distingos.” Esta atitude perante a epístola horaciana conduziu também 
à aristotelização da mesma, na tentativa de colmatar as alegadas lacunas que nela encontraram os literatos da época. 
Assim, os humanistas do Renascimento submeteram a Ars Poetica ao modelo aristotélico, com grande arbitrariedade, 
baseados no argumento simplista da sucessão histórica – Horácio viveu depois de Aristóteles; seria lógico, portanto, que a 
epístola do Venusino tivesse como modelo a Poética do Estagirita, o que parece não corresponder à verdade.  
A Epistula ad Pisones não deve, na realidade, ser valorizada pelo mérito original, já que sintetiza e divulga opiniões e 
doutrinas habituais nas gramáticas, retóricas e preceptivas da cultura helenística alexandrina, sobretudo no que se refere a 
Neoptólemo de Pário. Como refere Garcia Berrío, del valor del  Ars de Horácio es sobre todo histórico, en primer lugar 
porque resulta ser el único documento completo de Poética superviviente del período romano; y sobre todo por su 
capacidade sobressaliente para formular com un acierto expressivo singular esos tópicos de conocimiento divulgado. 
Gracias a esa capacidad de expressión versificada, las ideas acuñadas por Horacio se convirtieron en el bloque doctrinal más 
importante hasta la difusión europea renacentista de la Poética de Aristóteles.  
No século XVI, a influência de Horácio não resulta apenas do conhecimento da Epistula ad Pisones, mas também da leitura 
das Odes. Com efeito, a primeira ode novilatina horaciana que se conhece em Portugal, de acordo com Américo da Costa 
Ramalho, encontra-se no Epigrammaton libellus de Lourenço de Cáceres, publicado por volta de 1515/16. Segundo o 
mesmo autor, “mais tarde, nos anos trinta e seguintes do século XVI, a ode em ritmos horacianos aparece entre as 
produções dos melhores poetas latinos: André de Resende, Inácio de Morais, Diogo de Teive, Aquiles Estaço, Diogo Pires, 
José de Anchieta. 
Também influenciados pela obra do Venusino, escreveram, em vernáculo, Luís de Camões, Sá de Miranda, António Ferreira, 
Diogo Bernardes, Pedro de Andrade Caminha e, menos conhecido do que os anteriores, André Falcão de Resende, que foi o 
principal tradutor quinhentista de Horácio.» 
Sobre a importância de Horácio na teorização poética do Renascimento, veja-se também Antonio García Berrio (1971), «El 
patrón renacentista de Horacio y los tópicos teórico-literarios del Siglo de Oro español» in Edición digital a partir de Actas 
del Cuarto Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas. Salamanca. Universidad de Salamanca, pp. 573-588. 
 

286 Francesco Robortello, latinizado como Franciscus Robortellus (Udine, 1516 - Pádua, 1567), foi um humanista do 
Renascimento italiano, apelidado Canis grammaticus devido ao seu caráter lutador e exigente. 
 

287 Cf. François Cornilliat & Ulrich Langer 1997: 119-120.  
 

288 A este respeito Maria Naves 2009: 11-12 afirma que «en la historia de la teoría literaria del Renacimiento italiano, la 
Poética de Aristóteles marca una trayectoria nueva con su presencia, sus ideas y sus interpretaciones. Tuvo varias 
traducciones, fue objeto de comentarios en lengua latina y vulgar, unas veces referidos a toda la obra (Comentarios 
mayores), otras limitados a temas concretos (Comentarios menores), inspiró nuevas poéticas y sus temas fueron objeto de 
continuas discusiones formales y temáticas en las Academias. En todos estos aspectos, la situación religiosa (Reforma y 
Contrarreforma) propició y orientó lecturas diversas, tanto de los textos teóricos como de las obras literarias e impuso unas 
perspectivas determinadas. 
De los comentarios en latín, destacan los cuatro Comentarios mayores: de F. Robortellus (1548, publicado en Florencia en 
1583); de V. Maggi y B. Lombardus (1550); de P. Victorius (1560) y de A. Riccobonus (1582). 
Robortellus ya deja claro que la máxima autoridad en teoría de la literatura es Aristóteles; traduce la Poética al latín y 
comenta ampliamente sus temas destacando las leyes generales que podían inducirse del análisis textual. Además escribe 
un comentario menor, De Comoedia. 



111 

 

reconhecida influência da Poética no mundo ocidental recomeçou a partir das versões 

latinas feitas em Itália no século XV e XVI, a primeira das quais foi a de Giorgio Valla em 

1498, já o referimos, e a que mais se difundiu foi a edição greco-latina da Poética de 

Aristóteles feita por Alessandro de’ Pazzi, publicada na edição aldina de 1536. Saliente-se 

que é de Francesco Robortello a primeira publicação onde se constrói a explicação integral e 

pormenorizada da Poética, em 1548. De realçar são também os comentários de Vicenzo 

Maggi ou Madius e de Bartolomeo Lombardi de 1550, Pier Vettori ou Petrus Victorius de 

1560, Ludovico Castelvetro de 1570289, Alessandro Piccolomini de 1575, Riccobini em 1579 e 

1587 e António Riccolini de 1582. Só depois de Robortello foram compostos e proliferaram 

grandes comentários sobre a Poética290. Quando estes comentaristas tinham que tecer 

qualquer observação acerca da Poética de Aristóteles faziam-no sempre em estreita relação 

com as afirmações de Robortello, tanto para as aceitar como para as contestar, citando-o 

sempre que imprescindível.  

A tradução italiana de Castelvetro de 1570 deve ser referenciada, não só pela 

divulgação que conheceu, como por ter sido esta a que se tornou responsável pela chamada 

"Lei das três unidades" (de acção, de tempo e de lugar), ao proclamá-las – erradamente – 

preceito fundamental a observar na composição de uma tragédia. Volvida em lei inviolável 

durante o Renascimento e o Neoclassicismo, será Lessing um dos primeiros a considerar que 

só o texto relativo à unidade de acção era determinante. A unidade de acção é 

efectivamente preceituada no cap. 8, especialmente em 1451a 16-19. A de tempo foi 

deduzida do trecho do cap. 5, em que se compara a ausência de limitações dessa ordem na 

                                                                                                                                                         
El Comentario que escriben en colaboración V. Maggi y B. Lombardi (In Aristotelis librum de poetica communes 
explanationes), evoluciona ya hacia una interpretación decididamente moralista de los conceptos literarios, entre ellos la 
catarsis, por lo que fue considerada la poética de la Contrarreforma (Pueo, 2001). 
Inmediatamente después de la traducción al latín y del Comentario de Robortellus, B. Segni tradujo al vulgar la Poética 
(1549), que publica sin comentarios porque consideraba que los de Robortellus son perfectos y definitivos. La traducción al 
toscano da lugar a nuevos comentarios, ya en vulgar, como el de L. Castelvetro (1570) o el de A. S. Piccolomini (1575) y 
suscita una gran actividad editora y comentadora sobre el texto aristotélico. Cooper (1972: 102-103) hace la historia de las 
obras escritas, y afirma qque fueron muchas: cita unos veinticinco comentarios editados y afirma que son más los inéditos.  
Este ambiente tan dinámico, de paráfrasis y de judicios (comentarios mayores, comentarios menores, traducciones, 
tratados monográficos, discusiones y lecciones en las Academias), propicia la aparición de nuevas poéticas, que en la 
seunda mitad del siglo XVI prefieren centrarse en la de Aristóteles para seguirla, matizarla o discutirla, y se orientan 
progresivamente hacia interpretationes moralistas del arte literario.» 
 

289 Cf. Poetica Volgarizzata et sposta per Ludovico Castelvetro, 1570.  
 

290 Sobre este assunto vide Javier García Rodríguez 2003: 63. Ainda no que à Poética diz respeito não podemos olvidar os 
importantes comentários de Aquiles Estaço, Tomé Correia, Lopez Pinciano ou Lope de Vega. 
 



112 

 

epopeia com as da tragédia (1449b 12-14). A única possível alusão à unidade de lugar estaria 

no cap. 24 (1459b 24-26)291. 

 

 

1.1. O labor dos comentaristas e a legitimação da Poética como 
disciplina independente 

 
É hoje indiscutível que a teorização literária se consolidou como uma disciplina 

independente das outras disciplinas humanísticas, graças à institucionalização académica 

dos seus conteúdos e à sua presença cada vez mais constante nos planos de estudos. Como 

já assinalámos, contribuíram, para esta consolidação, em grande medida, a existência de 

uma riquíssima tradição textual efectuada a partir dos textos fundacionais de Aristóteles e 

Horácio, facto que permitiu o desenvolvimento de uma história que valida per se a existência 

do seu objecto de estudo. 

O problema da crítica literária do século XVI circulou sobretudo à volta da estética. 

Diz-nos B. Weinberg292 que esse se podia apôr à crítica realizada em qualquer lugar ou 

período. Porém, foi mais profundo na Itália do século XVI. Provavelmente, em nenhuma 

outra época e em nenhum outro lugar se reflectiu do ponto de vista teórico sobre Poética 

como no Cinquecento italiano. O maior compromisso dos críticos consistiu, sem dúvida, no 

desenvolvimento de uma teoria acerca da arte literária com a preocupação primeira de 

saber como é que a teoria poderia ser utilizada na valorização de obras concretas. Os 

comentadores desse período estiveram sempre conscientes das questões teóricas, das 

dificuldades especulativas e dos modos teóricos na hora de abordar as obras literárias. 

Comprovadamente, não existe na história literária do Ocidente um outro lugar no qual se 

possa encontrar uma meditação tão ininterrupta, tão copiosa e tão variada em relação aos 

problemas suscitados pela teoria literária. Ademais a estética literária do Cinquecento não se 

desenvolveu de forma independente como se se tratasse de um florescimento livre e 

autónomo. Pelo contrário: ela foi transplantada a partir da Grécia Antiga, de Roma e do que 

foi escrito na Europa durante toda a Idade Média como se depreende pelo que acima foi 

                                                 
291 São numerosos os estudos sobre a transmissão do texto e sobre comentários da Poética. O essencial encontra-se na 
introdução à edição comentada por Lucas, 1968: XXII-XXIV. Sobre a recepção da obra, veja-se em especial o livro de St. 
Halliwell, Aristotle’s Poetics, London, 1986: cap X. 
 
292 Professor norte-americano que efectuou no século passado importantes estudos primordiais sobre a crítica literária na 
Renascença italiana em particular e europeia em geral. Cf. [em linha]: http://rll.uchicago.edu/about/history. 

http://rll.uchicago.edu/about/history


113 

 

afirmado. Os teóricos procuraram a cada passo manifestar duas preocupações: a da 

fidelidade em relação a uma longa tradição de que se apropriavam e que aspirava em 

continuar e a preocupação pela utilidade desta tradição para uma nova época e uma nova 

literatura. 

O labor dos teóricos foi extremamente complexo. Em primeiro lugar, havia que se 

descobrir de forma correcta o significado de obras antigas, havia que propor interpretações, 

e isto numa altura em que o conteúdo dos textos estava estabelecido de forma muito 

imperfeita. Além disso, os textos eram de difícil compreensão e suscitavam copiosas 

interrogações, levando a uma desmesurada diversidade de exegeses. De resto, tinham de 

decidir se a reflexão acerca da Arte Poética de Horácio ou da Poética de Aristóteles era 

suficiente para sustentar os argumentos teóricos, ou se, pelo contrário, era indispensável 

atender a referências existentes em alguns outros textos antigos disponíveis. À medida que 

o século XVI avançava, colocava-se ao teorizador o problema de saber se devia escolher uma 

entre várias possibilidades alternativas e fundamentais, se apenas um único criador antigo, 

ou conciliar posições variegadas de diversos autores. Por fim, deveria observar se a sua 

teoria não só se ajustava ao texto base que facultou a criação de um novo comentário, mas 

também se permitia aos seus compatriotas e contemporâneos entender e julgar obras 

coevas. Não se julgue que esses problemas eram planteados e solucionados por todos os 

teóricos do Renascimento de um modo consciente e deliberado. 

Para o escritor o procedimento era um pouco menos complicado. Na verdade, 

também ele estava obrigado a procurar uma base teórica para a sua crítica, não só quando 

desenvolvia a sua própria teoria, mas também se a tomava emprestada de um 

contemporâneo ou de um filósofo antigo293. Em suma, o autor tinha que estar versado em 

literatura sustentada numa tradição crítica larga e diversificada. Ademais, o escritor tinha 

que converter as explanações teóricas de que partia, uma espécie de guias de leitura, para a 

construção dos textos, organizando critérios de julgamento precisos, estabelecendo 

inclusive a partir das normas a admissão ou a exclusão de novos géneros literários e 

preparar-se para as controvérsias que de pronto poderiam suscitar-se.  

Além disso, os textos estavam, por vezes, sujeitos a muitas dúvidas e a uma enorme 

diversidade de interpretação. Depois havia que decidir se era possível alcançar uma leitura 

                                                 
293 Cf. Segismundo Spina 1967: 19 e ss. 

 



114 

 

satisfatória do texto permanecendo dentro dos dados apresentados e dos argumentos do 

próprio texto, ou se devia procurar auxílio, ou socorrer-se de exemplos em algum outro dos 

textos antigos disponíveis.  

A sensibilidade dos poetas tinha de estar preparada para conciliar as descobertas das 

suas análises com as conclusões teóricas contrárias que pudessem surgir ou que lhe fossem 

sugeridas. Além disso, deveriam estar aptos para aceitar a tradição e, ao mesmo tempo, 

superar os modelos greco-latinos. Os poetas e também de certo modo os teorizadores 

deveriam estar capazes para pressentir e discutir o carácter agónico que as suas criações 

literárias poderiam criar e ao mesmo tempo percepcionar que, apesar da imitação, a 

literatura como a arte estavam sujeitas a evolução teórica e artística decorrente do fluir 

temporal. Não é por acaso que D. António de Ataíde assenta no seu Borrador as inúmeras 

metamorfoses que se iam verificando, por exemplo, no que diz respeito à comédia294. Disso 

daremos conta mais à frente. 

 O teorizador e o poeta do Renascimento encontraram-se num ponto que podemos 

chamar de crucial na história da crítica ocidental: o ponto em que as doutrinas da 

Antiguidade Clássica se transformam em algo de novo e diferente, que se converteu na 

crítica literária moderna. A intenção era extrair da tradição clássica e medieval as lições 

precisas para a solução de problemas críticos coetâneos. A cinco séculos de distância 

podemos afirmar que não foi em vão esse imenso trabalho, pois as consequências de todo 

esse processo teorizador e as novas orientações entretanto surgidas converteram-se em 

assuntos de considerável importância na história ocidental, influenciando as artes em geral, 

a literatura em particular, e como tal, o modus cogitandi de observar o mundo e a forma de 

o transpor para a arte e para a vida.  

É à luz dessas considerações que as questões metodológicas se revelaram vitais para 

a história da crítica no Renascimento. Com um número limitado de textos antigos, com uma 

tradição medieval na qual esses textos – se não estavam olvidados – haviam sofrido uma 

pronunciada transmutação, o desejo de inventar a partir desses materiais antigos e 

medievais um novo aparato teórico, bem como o resultado do anseio que actuou sobre 

esses materiais dependeu da forma como teóricos e críticos trataram de encontrar a solução 

para um vasto conjunto de problemas. Cada teórico em concreto abordava um problema 

                                                 
294 Vide António de Ataíde (1599), op. cit., fl. 14 r. 
 



115 

 

tendo por detrás uma série de hábitos intelectuais próprios, partindo de uma disciplina de 

leitura e interpretação dos textos directamente relacionados com o modus faciendi dos seus 

antecessores, logo a teoria que cada um per se propunha, podemos afirmar que, no seu 

conjunto, representava uma classe apesar das diferenças individuais. Outro hábito de 

leitura, outra disciplina e outra atitude poderiam dar como resultado um tipo de crítica 

completamente diferente. Segundo Bernard Weinberg uma situação como esta não nos 

permite afirmar que existam constantes295. Os textos fundamentais mudam de leitor para 

leitor, o modo de proceder de cada crítico aportará aspectos diferentes segundo cada 

comentador e nunca duas teorias resultantes dos actos reflexivos dos críticos serão 

idênticas. Daí resulta a extraordinária diversidade e complexidade do pensamento crítico do 

Cinquecento. Em certo sentido, as únicas afirmações válidas que se podiam fazer são 

asserções sobre textos e autores individuais. Não obstante, existiu ao longo do século XVI 

algo que poderíamos considerar como uma corrente geral de disciplina intelectual. Explica-

nos B. Weinberg que houve uma formação bastante estável de hábitos intelectuais nas 

escolas, uma tradição bem definida acerca do modo como certos temas e questões 

deveriam ser examinados e tratados. Essa orientação geral – ainda que com variantes – 

permitiu a criação de bases, de forma a gerar-se e a empregar-se uma linha condutora em 

termos metódicos que permitiu a cada autor individual desenvolver e descrever a sua 

actividade teórico-crítica ajudando o leitor na compreensão dos juízos formulados e na 

posterior análise textual296. 

 

 

1.2.  O estatuto do modelo poético e seu significado 

No Renascimento, tal como na Idade Média, a criação literária não se concebe sem o 

estabelecimento a priori da ideia de imitação/reprodução, de modo que a poética dos 

géneros tem como primeiro objectivo determinar modelos e processos de reescrita. A 

referência do texto permanece na tradição como reservatório de formas e conteúdos297. 

                                                 
295 Vide B. Weinberg, (1961) I, op. cit., p. 60 e ss. 
 

296 Idem, Ibidem, p. 564 e ss. 
 

297 Na exposição, deste item, segui genericamente Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., 112 e ss. 
 



116 

 

 O modelo, objecto de imitação, designa precisamente essa relação na qual o texto é 

elaborado como uma reprodução, uma renovação que se regista num processo de 

transformação, de alteração, e até mesmo de subversão, por exemplo, na paródia. Agarrado 

na sua ambivalência, ora como norma, exemplo que deve seguir, ora como estrutura formal, 

o modelo revela toda a sua ambiguidade na Poética do Renascimento, onde a noção é, ao 

mesmo tempo, normativa e descritiva. Um criador devia seguir as virtudes de um bom autor, 

ou assemelhar-se a ele, pois nenhuma poesia se deve dar por completa se não arremedar a 

natureza298. Segundo Gisèle Mathieu-Castellani, as duas actividades da imitatio ‘imitar’ e 

‘representar’, implicam a coexistência das duas noções do modelo e dão dois sentidos ao 

exemplar299. Para os críticos do Cinquecento, na noção central da imitação encontramos uma 

espécie de duplicidade: ora designa a reprodução de modelos literários autorizados a partir 

dos bons autores gregos e latinos, ora a representação da natureza, noção também em si 

ambivalente, já que também refere o mundo exterior bem como o mundo humano, os 

homens em geral300. Porém, se a Poética oscila deste modo entre a imitação de modelos 

literários e a imitação da natureza, relativamente ao macro ou microcosmos, o movimento 

pendular é regulado por um postulado que resulta do seguinte dilema: imitar a natureza é 

representar as belas descrições que foram feitas pelos antigos e pelos bons autores e 

aqueles não são imitáveis, a não ser na medida dos versos onde eles assemelham a 

natureza301. A noção de representação directamente associada à noção de imitação parece 

ser um sinónimo de tradução, carregando dois valores: reproduzir – apresentar ao novo, e 

mostrar – dar a ver302. A imitação não podia ser um decalque. Todavia, pressupunha uma 

                                                 
298 Cf. Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 57-99. 
 

299 Vide Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112.  
 

300 Vide Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112. Em Paula Santos (2009) op. cit., pp. 13-14 encontramos uma lista 
pormenorizada sobre os autores renascentistas que escreveram sobre o conceito de imitação. Afirma a estudiosa lusa que 
o fizeram «geralmente em forma de tratado ou epístola, entre outros, Juan Francisco Pico (Ad Petrum Bembum de 
imitatione libellus, 152), Bembo (Carta a Pico, 1513), Erasmo (Ciceronianus, 1528), Escalígero (Pro M. T. Cicerone contra 
Erasmum Oratio, 1529), G. C. Delminio (Della imitazione, c. 1532), Celio Calcagnini (Super imitatione commentatio, 1532), 
Dolet (Dialogus de imitatione Ciceroniana aduersus Erasmum pro Longolio, 1535), Omphalio (De elocutionis imitatione et 
apparatu, 1537), Sturn (In partitiones oratórias Ciceronis, 1539, De imitatione oratoria libri tres, 1574), G. Giraldi Cinzio 
(Super imitatione epistola, 1540), Ricci (De imitatione, 1541), Calcagni (De imitatione, 1544), Ramus (Brutinar Quaestiones, 
1547, Ciceronianus, 1556), Sebastián Fox Morcillo (De imitatione seu de informandi styli ratione, 1554), Muret (Variae 
Lectiones, 1559), Bernardino Partenio (Della Imitatione Poetica, 1560), Lorenzo Palmireno (De uera et facili imitatione 
Ciceronis, 1560) e Cortese (Dell’ imitazione e dell’ invenzione, 1591). Estes teorizadores renascentistas são referenciados por 
Galvano della Volpe (Poetica del Cinquecento) e B. Weinberg (Trattati di Poetica e Retorica del‘ 500 e A History of Literary 
Criticism in the Italian Renaissance).» 
 

301  Vide Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112. 
 

302 Esta série de ambiguidades, segundo Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 113, coloca aqui e ali algumas 
discordâncias nos textos, até mesmo algumas contradições. Assim e de acordo com as suas ideias, Ronsard no prefácio de 



117 

 

superação do modelo, tanto na invenção, como na disposição e na elocução poética, 

alcançada através de uma real e completa assimilação de algumas das componentes 

essenciais do discurso. 

 A Poética do Renascimento, logo que se articula em torno da noção de modelo, 

convida a estudar, não o próprio modelo, mas sim a série de transformações que o afectam 

quando este assegura a génese do texto. Segundo Gisèle Mathieu-Castellani a tradição da 

criação literária da Idade Média, mantém a matriz virtual dos discursos, a sua referência 

privilegiada, e a sua unidade de medida: a escrita permanece uma reescrita e a semelhança 

uma modalidade do saber e da criação. Tomado não só como origem do texto, mas também 

como garantia de validade, até mesmo a veracidade das exposições; aqui alguém diz 

verdadeiro porque repete o que outrora declarou um outro, autoridade incontestável, visto 

que é antiga e habitualmente reconhecida303. A tradição carrega virtualidades temáticas e 

retóricas, que o texto ao imitar tem por mandato actualizar, desempenhando o papel de um 

conservador das formas. É desta forma que os comentários italianos, franceses, espanhóis, 

ingleses, ou lusos da Época Moderna apresentam habitualmente por encargo, entre outros, 

exibir as fontes e os antigos modelos do poema, para o ancorar num registo tradicional e 

legitimizar com isso o que é dito e observado304. 

 A pragmática poética do Renascimento revela a relação de um texto com outro texto 

ou com uma estrutura própria: a citação, o pretexto, o empréstimo ou o plágio, o conteúdo, 

a montagem textual, a hibridação, por vezes desconforme, a paródia, são procedimentos 

constitutivos de uma literatura que absorve textos – pedacinhos, fragmentos – sem assimilar 

as suas diferenças e que constrói o seu sentido a partir da obra desmembrada de outrem305. 

Convém determinar que a vinculação intertextual306 é mais subtil do que aquilo que se diz da 

                                                                                                                                                         
La Franciade afirma não querer mentir sobre a verdade da coisa de forma a declarar que é inútil preocupar-se em saber se 
tal é “verdade” ou não –, há também a vantagem de não reduzir a actividade da imitação a uma imitação de “improviso”. 
 

303 Cf. Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 113. 
 

304 A este respeito afirma V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 40: «à medida que as obras dos grandes poetas e 
prosadores greco-romanos eram arrancadas do olvido dos velhos e, quantas vezes, truncados manuscritos e à medida que, 
revistos e emendados criticamente os textos, a imprensa as difundia generosamente, aumentava a admiração dos 
humanistas e fortalecia-se mais a vontade de criar obras literárias que se aproximassem desses modelos supremos. […] O 
desejo e a vontade dos humanistas de realizarem uma literatura rica e bela. Eloquente e organicamente estruturada, que se 
pudesse aproximar da grandeza da literatura greco-latina, teria de radicar numa reflexão estética que traduzisse, por 
exemplo, as suas ideias acerca da natureza da poesia, dos vários géneros e do objectivo específico desta, dos problemas da 
criação artística, etc.» 
 

305 Veja-se Bernard Weinberg (1963): 635-714.  
 

306 Apud Roland Barthes, Ana Gabriela Macedo 2008: 27 afirma: «“um texto não é feito de uma linha de palavras, libertando 
um sentido único, de certo modo teológico (que seria a mensagem do Autor-Deus) mas um espaço de dimensões múltiplas, 



118 

 

teoria, da explicitação e da imitação: a exibição dos modelos, frequentemente retorcida, 

anda de mãos dadas com a dissimulação dos empréstimos307.  

 Também D. António de Ataíde, depois de ter abordado a temática relacionada com o 

furor poético, alude, no fólio 17, no capítulo 3, intitulado «Definição / da poesia/», a ideia de 

que a imitação é um preceito a seguir pelos poetas, pois é sua primeira obrigação imitar 

perfeitamente o que escreve e trata em seus versos. 

 

«[..] Buscando a etemologia <no Capitulo pasado> dos nomes poeta E poesia / fomos em 
certo modo E quasi insensiuelmente dizen/do tambem <o principio> da sua definição E o que he 
poesia pois / uimos com os autores alegados que he hum / furor poetico agora acrecentamos com 
Aristoteles / ou com o que delle se colige que <o efeito deste furor> / he huma imitação porque dis 
elle que a epopeya / Comedia Tragedia E ditirambica / E todas as mais poesias ou sejão pera can/tar 
ou pera referir conuem nisto que he serem todas / imitação ainda que diferem no modo E em outras / 
cousas que adiante diremos asi que parece sera / <boa descripsão> da poesia dizendo que he huma 
imita/ção <[da acção ?]> exprimida com  <peso conta> E medida  { por huma uniuersal / idea contia 
em / faculdade me/trica jacobus / [falemias ?] folio / 105 / } A qual procede / de hum furor poetico 
<cujo fim he ensinar deleitando> Diguo imitação porque nenhuma / outra  <primeira> obrigação tem o 
poeta que imitar per/feitamente o que escreue em seus uersos se trata /[…]» 

 

Através da poesia, o homem constrói efectivamente um mundo alternativo e 

equivalente ao mundo real. O conhecimento humano abre uma via de comunicação com o 

mundo; «la acción poética como mímesis, imitación o reproducción de la realidade, redobla 

                                                                                                                                                         
onde se casam e se contestam escritas variadas, nenhuma das quais é original: o texto é um tecido de citações, saídas dos 
mil focos da cultura” (“A Morte do Autor”, 1987, p. 51-2).» Afirma a mesma estudiosa 2008: 30-31 que «o conceito de 
intertextualidade articula-se por sua vez initimamente com o conceito de reescrita, ao privilegiar, no escritor, “um leitor de 
textos culturais”, nos quais este se insere “re-escrevendo-os” através da indefinida construção textual da história e da 
sociedade: “um texto é feito de escritas múltiplas, saídas de várias culturas e que entram umas com as outras em diálogo, 
em paródia, em contestação”, escreve Barthes em “A Morte do Autor” (p. 53). Por sua vez, afirma Kristeva, a escrita é 
sempre uma releitura de textos culturais e do diálogo destes com o literário (1969: 69; 65). […] No ensaio de 1971, “De 
l’oeuvre au texte”, publicado na Revue d’ esthétique, Barthes define ainda o texto como “travessia”, lugar onde “as 
linguagens (antecedentes ou contemporâneas) se cruzam e circulam” (p. 56; 61), e afirma: “O intertextual em que todo o 
texto é apanhado, visto que ele próprio é o entre-texto de um outro texto, não pode confundir-se com qualquer origem do 
texto” (p. 58). O texto constrói-se assim como uma rede, uma teia de produção de sentidos e significações, um jogo de 
disseminações.» Apud Barthes, declara ainda A. G. Macedo 2008: 32 que: «“procurar as ‘origens’, as ‘influências’ de uma 
obra é obedecer ao mito da filiação; as citações de que um texto é feito são anónimas, inidentificáveis, e contudo ‘já lidas’: 
são citações sem aspas” (p. 58).» Apud Julia Kristeva, A. G. Macedo 2008: 28-29 declara: «O dialógico vê em cada palavra 
uma palavra sobre a palavra, dirigida à palavra; e é apenas na condição de pertencer a esta polifonia – a este espaço 
intertextual – que a palavra se torna numa palavra completa. (…) No seio desta plurivocidade a palavra/discurso não tem 
uma “significação fixa” (a sua unidade semântica e sintáctica é destruída pelas vozes e acentos dos “outros”); a 
palvra/discurso é disseminada por uma multiplicidade de facetas, uma multiplicidade de contextos – no contexto dos 
discursos, na intertextualidade onde o sujeito falante se torna plural e fragmentado, mas também no ouvinte, nós 
mesmos”.» 
 

307 Cf. Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 114. Declara a estudiosa francesa que 'seguir as virtudes de um bom 
autor’, segundo Du Bellay, é ‘quase como se transformar nele’, mas também é transformar o texto-modelo: o ‘ladrão de 
palavras’, para conseguir a fórmula feliz de Michel Schneider, autor completo, graças ao seu trabalho sobre a língua, como 
tradutor, mas no estatuto de autor. 
 



119 

 

y diversifica los instrumentos humanos de alcanzar un concepto “verdadeiro” sobre el 

universo de la alteridad308.»  

 

1.3.  A crítica e o comentário – interpretação ou crítica de sentido 

Uma perspectiva, ainda que sumária, dos aspectos da Poética do Renascimento deve 

prestar alguma atenção à actividade crítica que nasce ou renasce e que não se verificava 

durante os séculos medievais. Os modelos antigos e bizantinos – por exemplo, Sérvio sobre 

Virgílio, Aristarco ou Eustátio sobre Homero e Tzetzes sobre Hesíodo – determinam as regras 

de interpretação erudita associada ao detalhe do texto, comentando a obra escrita, 

enquanto os modelos modernos propostos pelos comentários italianos (particularmente, 

Dante e Petrarca) estabelecem, de modo prático, os códigos e as normas de uma leitura 

mais atenta aos aspectos propriamente literários ou filosóficos309. 

Sendo um género misto, por vezes pedagógico e hermenêutico, o comentário assume 

uma dupla função de instrução: ao nível da aprendizagem, explicitando as referências 

eruditas; e de esclarecimento: ao nível da compreensão, resolvendo as ligeiras dificuldades e 

os pequenos enigmas do texto. Em Itália, os comentários sobre Dante conferem à sua língua 

o estatuto de modelo310, enquanto em França os comentários na obra Amours de Ronsard 

(1553) demonstram, pela sua simples presença, que o texto moderno, ‘amoroso’ e vulgar se 

eleva ao nível da Eneida, da Ilíada, ou, de forma mais modesta, das Rimas de Petrarca. Por 

outro lado, autoriza o comentador, que pretende, como o tradutor, atingir o nível de autor 

na sua plenitude, construindo a sua obra com base na obra dos outros311. 

Além disso, segundo Gisèle Mathieu-Castellani312 o comentário na Renascença 

constitui-se, de certa forma, em género literário313. O  seu crescimento em Itália, e depois na 

                                                 
308 Vide Antonio García Berrio 2006: 56. 
 

309 Na exposição, deste item, segui genericamente Gisèle Mathieu-Castellani 1997: 116 e ss. 
 

310 Veja-se Vide B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 478 e ss. 
 

311 Para Gisèle Mathieu-Castellani, op. cit., p. 117 o comentário oscila entre a modéstia e a ambição na sua abordagem e 
procedimentos: por vezes, apenas preocupado em revelar o sentido oculto pelo autor e expressar o que ele ‘quis dizer’, o 
que, de acordo com Murte - comentador de Ronsard – ‘apenas o próprio autor entende perfeitamente’; outras vezes, 
optando por enriquecer o verdadeiro sentido do texto através do seu trabalho exegético, criando uma multiplicidade de 
sentidos. Mathieu-Castellani citando K. Stierle afirma: «Não saberíamos, imaginar o contraste impressionante entre a 
atitude de um excesso de sentidos e o gesto de Sérvio na miniatura que Simone Martini criou para Virgílio de Petrarca, 
apresentando Virgílio, o poeta inspirado, removendo o véu atrás do qual se concebeu a sua obra: a remoção do véu 
colocado ante a própria criação ou a produção de uma multiplicidade de sentidos são as concepções extremas da função do 
comentário.» 
 

312 Cf. Gisèle Mathieu-Castellani, op. cit., p. 116-117. 
 



120 

 

Europa, confirma a sua importância enquanto fenómeno sócio-cultural: basta recordar o seu 

papel nos colégios e escolas das instituições académicas florentinas. Porém, é necessário 

sublinhar a influência do comentário sobre a consciência que a literatura encerra, assim 

como na sua actividade auto-reflexiva: o comentário implica um trabalho de interrogatório 

não apenas ao nível do estatuto do texto, mas também sobre o destinatário e o leitor, onde 

os comentários críticos programam a recepção, e ainda no próprio locutor, esse comentador 

brilhante que secunda o próprio autor. Assumindo uma vertente, e integrante das suas 

formas de tradições diversas, combinando funções múltiplas, desde a modesta função 

metalinguística (explicação do léxico e da gramática) à crítica hermenêutica que transmite o 

verdadeiro sentido  do texto finalmente revelado, passando pela crítica do contexto, o 

comentário elabora os códigos e os nomes que dominam por muito tempo o discurso sobre 

a literatura na cultura ocidental. Segundo Gisèle Mathieu-Castellani o comentário é 

claramente «a primeira forma de leitura a tomar consciência de si própria314.» 

Deve observar-se a coexistência de dois tipos de comentários : o primeiro constitui 

uma metamorfose da crítica erudita e da sábia exegese, é reconhecido socialmente, 

culturalmente e institucionalmente como uma actividade paraliterária de pleno exercício, 

permanece subjugado ao modelo oratório de descrição e de avaliação dos efeitos, tratando 

o poema como um discurso; esse comentário de natureza retórica não saberia afirmar o 

que, no poema, não constituía discurso (e não era possível resumir através da crítica), 

limitando-se essencialmente a autorizar a utilização do vulgar, exibindo o seu intertexto 

sábio/antigo e a esclarecer as alusões ou referências. Não tece comentários sobre a 

significância, completamente associada à singular significação315. Relativamente ao segundo 

tipo, é necessário procurá-lo não à margem dos textos ou debaixo dos mesmos – como é o 

caso do primeiro –, mas nos textos propriamente ditos, no momento em que praticam uma 

forma de crítica ‘agreste’ e quando, como é o caso em determinadas sequências dos Ensaios 

- uma leitura atenta mas disfarçada do Sublime -, desvia a atenção para a literalidade, ou 

ainda desde que o comentário assuma o pretexto de uma leitura para reflectir sobre a sua 

própria escrita316.  

                                                                                                                                                         
313 Veja-se B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 349 e ss.  
 

314 Observe-se Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., apud, Karlheinz Stierle, p. 117. 
 

315 Vide B. Weinberg, (1961), op. cit., p. 478 e ss. 
 

316 Idem, Ibidem, p. 189 e ss. 
 



121 

 

 Desde os inícios da Renascença que se encontra esquematicamente desenhada a 

perspectiva da poética de Janus317, virada para o correcto labor dos clássicos greco-

latinos318, mas atenta, também, à reflexão crítica dos autores quinhentistas. No nosso 

entender, a época do Humanismo foi também o ‘tempo de Janus’, por outros motivos que 

não apenas o retórico-poético. Por exemplo, Joaquim Oliveira Caetano, citando J. V. de Pina 

Martins, afirma que a característica fundamental da «cultura […] dessa época foi o papel de 

referência europeia que a arte italiana, e a partir dela, a da Antiguidade Clássica, tomou para 

toda a Europa: “Rome a donné à la culture grecque une portée géographique plus vaste qui 

suivait la maîtrisse de noveaux espaces jusqu’à établissement de l’Empire. L’Italie de la 

Renaissance a eu un rôle historique semblable à celui de la Grèce ancienne”319.» Assim se 

resume o comportamento admirável e, de certa forma, protegido de uma crítica literária nos 

seus primórdios, preocupada em definir a sua filiação e em reivindicar a sua herança, mas 

impulsionada pela história dos tempos modernos a rumar em direcção a novos horizontes. 

Afirma Oliveira Caetano que  

 

                                                 
317 Apud Socorro Viana (2007), op. cit., pp. 44-45, Paul kristeller, sobre a história do pensamento de Aristóteles no âmbito 
da cultura da Época Moderna, assegura o seguinte: «a Retórica de Aristóteles, que na Idade Média fora descurada pelos 
retores profissionais e abordada pelos filósofos escolásticos como apêndice à Ética e à Política, torna-se durante o século 
XVI um texto importante para os retores humanísticos. A Poética, não de todo desconhecida na Idade Média latina, […] mas 
[…] relativamente descurada, obteve, por obra dos humanistas, uma larga difusão e tornou-se no século XVI o texto-modelo 
que deu origem a uma ingente mole de discussões críticas e de literatura.» 
 

318 Para mais informação sobre este assunto, veja-se Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 111 e ss. Declara a 
estudiosa francesa agora referida, na p. 113, do trabalho ora citado, o seguinte: «Le modèle, objet d’imitation, designe 
précisément ce par rapport à quoi le texte s’élabore comme reproduction, une reproduction qui s’inscrit dans un processos 
de transformation, d’altération, voire de subversion (dans la parodie, par exemple). Saisi dans son ambivalance, tantôt 
comme norme, “Exemplaire qu’il faut suivre”, comme dira le Dictionnaire de l’Académie française (1694), tantôt comme 
structure formelle, le modèle déclare toute son ambiguïté dans la poétique de la Renaissance, où la notion est à la fois 
normative et descriptive. Suivre (“Suivre les vertus d’un bom auteur” Du Bellay), ou ressembler (“Nulle poésie se doit louer 
pour accomplie si elle ne ressemble la nature” Ronsard), les deux activités de la mimêsis, “imiter” et “représenter”, 
impliquent la co-existence des deux notions du modèle; et donnent deux sens à l’éxemplaire, système de normes et de 
prescriptions, ou système de représentation. 
Sónia Cristina Pereira Quental 2009: 19, a propósito das ideias, da estudiosa francesa, supra referida, afirma: «na 
maturação do período renascentista, o discurso teórico sobre as artes conhecerá uma cisão que legitima a referência de 
Gisèle Mathieu-Castellani à poética desta época como uma “Poétique-Janus” (Bessière et al., 1997: 111). Nela, destaca-se a 
emergência de um modelo retórico, veiculado pelos comentários e pelas traduções das poéticas de Aristóteles e de 
Horácio, concorrendo com a progressiva instauração de um modelo de base platónica. Na questão da criação artística, o 
sistema triádico de origem retórica que discrimina as qualidades do poeta e a especificidade do seu verbo 
(natureza/arte/doutrina) confronta-se com a valorização de um quarto pré-requisito filosófico: o furor poético – “[…] qui 
fait de l’interprète des dieux un prophète inspiré […]” (idem: 112). A procura da persuasão transforma-se na busca do 
êxtase, dirigindo-se o furor do sujeito ao despertar do estupor do seu público. Se bem que este termo seja de absoluta 
necessidade ao que é verdadeiramente inspirado, é importante reparar que ele não incide nunca sobre o ignorante, 
transfigurando apenas o poeta que a natureza já dotou e que exerce domínio sobre todas as ciências: “[…] un tel homme ne 
saurait devenir un grand poète sans la fureur; sans cette ‘cause efficiente’ de la poésie, le savoir le plus parfait ne produit 
rien qui vaille” (idem: 134).»  
 

319 Veja-se Joaquim Oliveira Caetano (1996), op. cit., p. 10.   
 



122 

 

«o Janus artista olha para uma Itália longínqua, mas tem mais próximo, na outra face, a 
experiência nacional imediatamente anterior para ver. […] Na Idade Média, Janus era sobretudo a 
imagem do primeiro mês do calendário, que dele retirou o nome de Janeiro. Aquele que, trazendo 
novas forças e o despontar de um novo ano, carregava também fresca a memória do ano findo, e é um 
pouco nesse sentido que utilizamos a sua imagem, pois a pintura do período que estudamos tem, 
como veremos, bem presente a vontade de um ciclo e o lastro de um passado recente320.» 

 
Os séculos ‘clássicos’, sem fazerem tábua rasa dos seus conhecimentos, obrigavam os 

preceptistas do Renascimento a restringir-se a normas e fixavam-nos aos termos da razão e 

do bom senso, da decência e do bom gosto. Também D. António de Ataíde exerce no seu 

Borrador um papel de crítico e os seus comentários, quer sobre géneros menores, quer 

sobre a obra de Camões, permitem-nos deduzir que os autores aludidos deviam ser um 

modelo retórico-poético a seguir, destacando acima de quaisquer o épico luso. Segundo 

Ataíde, Camões conseguiu superar qualquer outro no género heróico, tornando a sua língua 

e o seu estilo321 modelos a seguir. Não deixa de ser extremamente interessante a posição de 

defesa do 5.º conde da Castanheira por tudo o que era português, atendendo a que vivíamos 

sob o regime dos Filipes. A defesa da língua portuguesa bem como dos seus cultores é algo 

que D. António de Ataíde mantém sempre presente na sua Poética322.  

No seu Borrador, o 5.º conde da Castanheira mais não faz do que seguir os padrões 

retóricos e epidícticos da sua época e observar os antigos modelos greco-latinos e os 

italianos seus coevos sempre numa perspectiva de imitação que jamais deveria ser servil323. 

A escolha dos modelos expostos por Ataíde foi sempre efectivada em função da sua 

qualidade, assentando num profundo conhecimento dos respectivos textos como se pode 

deduzir pelas inúmeras alusões e citações ostentadas ao longo de todo o Borrador. 

«Enriquece a memória de doutrina, / Do que um cante, outro ensine, outro te conte» – 

                                                 
320 Idem, Ibidem, pp. 10-11. 
 

321 Sobre a problemática acerca do conceito de estilo observe-se S. Segre (1989), op. cit. p. 116 e ss. 
 

322 Vejamos então o que declara em seus comentários quanto a este assunto, no fólio 32: «E la/tinos mas não quero alargar 
me ou diuertir me / em louuores da nosa lingua asi porque não pareça / que busco ocasião arrepelada pera discurso como / 
porque tratou bem esta materia <como todas> Joao de barros na / sua gramatica da lingua portuguesa E o mes/tre Andre 
de Resende na sua antiguidade de Euo/ra E tambem manuel baratta escreueo hum breue / dialoguo; E o que <em> a todos 
eu acho alguma culpa he / em fazerem hum grande fundamento de seus louuo/res na semelhança que tem com a latina, 
porque / dahj não resulta mais que ser hum latim corrupto / E eu quisera que mostrarão elles como não consiste só / niso a 
sua excelençia E se alguma hora sair / a lus hum tratado das grandezas de Lisboa // [fl. 32v] aj se uera esta materia tratada 
de fun/damento Agora <direj somente o que nisto> alegar / se he a lingua latina mas que pera hum poeta com/por 
perfeitamente a de ser na sua lingua natural.» 
 

323 Veja-se Tomé Correia 1569: 9-12. 
 



123 

 

recordava Ferreira a Diogo Bernardes324. Só deste modo podia empregar-se com vantagem o 

método de contaminação, que residia em utilizar elementos conteudísticos e formais 

tomados em diversos modelos, para a concepção de obras tão novas e perfeitas quanto 

possível. 

No início da década de setenta do século passado, Karl Kohut apresenta o pouco que 

ainda se tinha indagado, no que diz respeito ao período do século XVI, acerca da 

emergência, do surgimento e do tratamento das novas teorias poéticas de cariz aristotélico 

e horaciano na Península Ibérica da época da Renascença, ao contrário de Itália e de França. 

Censura mesmo o estado titubeante das análises investigativas que se iam formulando sobre 

a questão. Critica os estudiosos de então e os escassos conhecimentos que tinham acerca 

das teorias literárias desenvolvidas em Espanha e em Portugal nos séculos XV e XVI. 

Desaprova o facto de muitos comentadores se contentarem em considerá-las uma espécie 

de ‘coadura’ das teorias italianas. Na sua opinião e em relação ao caso luso, o panorama é 

ainda mais negativo, já que, para muitos e erradamente, nestas duas nações com culturas 

similares, nada se tinha realizado de novo no século XVI, em relação às novas preceptivas 

poético-literárias. As ideias dos estudiosos seus contemporâneos em relação a este assunto 

são preconceituosas e erradas, como prova K. Kohut através das suas investigações. O 

trabalho de Aníbal Pinto de Castro, saído do prelo em 1973, comprova também ele – e quase 

em simultâneo –, as percepções de K. Kohut. A Ibéria do século XVI esteve atenta e foi bem 

copiosa na indagação de um renovado ideário e na produção de obras que concorreram para 

a formulação evolutiva de modernas doutrinas poético-literárias que se coadunavam com os 

tempos coetâneos que então se viviam em Itália. Assim, a nossa Península contribuiu em 

termos de enunciação e de produção de trabalhos e conceitos para a formulação de um 

novo corpo doutrinário relativo às artes em geral; não escamoteamos que os autores e 

críticos peninsulares foram influenciados aqui e ali, pelas teorias expressas pelos grandes 

comentadores quinhentistas da Poética de origem transalpina que influíram toda a Europa 

ocidental de então325. Disso daremos conta mais à frente, pois esses preceptistas estão na 

origem de todo o movimento hermenêutico da Época Clássica.  

                                                 
324 Cf. Thomas F. Earle 2000: 365-367. Veja-se ainda os documentos [em linha]: 
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf e http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-
12/09_Rocha_Pereira.pdf. 
325 Cf. Karl Kohut 1973: 1-55. 
 

http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf


124 

 

 

Figura 13326 

 

 

1.4. Conexões entre a linguagem da Poética e a explanação 
verosímil da história   

 
Bernard Weinberg afirma que cada crítico destacou aspectos diferentes em relação à 

teorização poética desenvolvida ao longo do século XVI327. Foi tremenda a variedade e 

complexidade do pensamento crítico no Cinquecento. Já anteriormente fizemos referência 

ao facto dos comentários e juízos de textos fundamentais mudarem, na época de 

Quinhentos, de leitor para leitor. O modo de proceder de cada crítico focalizar-se-á em 

aspectos diferentes e nunca as teorias se nos apresentam integralmente idênticas. Não 

obstante, existiu ao longo do século XVI algo que poderíamos considerar uma corrente geral 

de disciplina intelectual. A primeira característica deste método residiu na tendência para 

prolongar a análise da Poética indicando a sua posição em relação a outras artes e 

                                                 
326 Figura da autoria de Andrea Alciato, escritor e jurisconsulto italiano (Alzato, Lombardia c. 1492 – Pavia c. 1550). Em 
1531, editou a primeira obra sobre emblemas: Emblematum Liber. Cf. [em linha]: 
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018. 
Em Joaquim Oliveira Caetano 1996: 9, pode ler-se: «o XVIII emblema de Alciato mostra a figura de dois rostos de Janus, o 
bifronte, aquele que ‘conhece bem as coisas passadas e o futuro, que contempla o detrás e o diante’. A metáfora foi já 
aplicada pelo professor Pina Martins ao Renascimento português, em Humanisme et Renaissance de l’Italie au Portugal. Les 
deux regards de Janus (Martins 1989), que já a considerou adequada à definição da “unité d’une double réalité historique 
née avec Pétrarque au coeur même de l’Italie et précédée au Portugal par le developpement méthodique des grands 
voyages maritimes. Les deux visages de Janus ne sont autre chose que ces regards dirigés vers la civilisation ancienne et 
vers le monde de l’avenir” (Martins 1989, p. IX).» 
 

327 Na exposição, deste item, segui genericamente B. Weinberg (1961, op. cit., pp. 1-37. Veja-se também Javier García 
Rodríguez 2003: 16 e ss. 
 

http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018


125 

 

saberes328. Este interesse pela classificação da Poética em relação aos outros saberes podia 

orientar-se em sentidos diversos: situar a Poética dentro da família das subdisciplinas da 

filosofia; relacioná-la com um grupo mais pequeno de artes afins como a Lógica e a Retórica 

ou como uma única arte com a qual se apresentava irmanada, a história, ou transformá-la, 

mediante uma espécie de analogia, numa arte universal que compreenderia todos os ramos 

da filosofia. Segundo Aristóteles 

 

«a função do poeta não é contar o que aconteceu mas aquilo que poderia acontecer, o que é 
possível, de acordo com o princípio da verosimilhança e da necessidade. O historiador e o poeta não 
diferem pelo facto de um escrever em prosa e o outro em verso (se tivéssemos posto em verso a obra 
de Heródoto, com verso ou sem verso ela não perderia absolutamente nada o seu carácter de 
História). Diferem e pelo facto de um relatar o que aconteceu e outro o que poderia acontecer. 
Portanto, a poesia é mais filosófica e tem um carácter mais elevado do que a História. É que a poesia 
expressa o universal, a História o particular. O universal é aquilo que certa pessoa dirá ou fará, de 
acordo com a verosimilhança ou a necessidade, e é isso que a poesia procura representar, atribuindo, 
depois nomes às personagens329.» 

 

B. Weinberg cita um caso que apelida de ‘temporão’  do século XV: a obra de 

Rodolpus Agricola De inventione dialectica. Nesse trabalho são comparadas história e poesia, 

posto que ambas fazem uso das palavras para narrar uma ordem de acontecimentos que se 

sucederam. A história inclinada para a representação da verdade oferece os acontecimentos 

na ‘ordem’ “natural” em que realmente ocorreram, enquanto a poesia pode permitir-se a 

dispor eventos numa ‘ordem’ “artificial”. Talvez um dos casos mais típicos da liberdade 

poética tenha precisamente a ver com o facto de a acção começar muitas vezes in medias 

res. O método de Agricola consistiu em buscar um factor comum às duas artes e em usá-lo 

como meio de comparação e diferenciação. As demais características ficaram de fora de 

toda a consideração330. 

Todavia, o procedimento de Dionigi Atanagi no seu Rafionamento de la eccellentia et 

perfetione de la historia de 1559 é, na opinião B. Weinberg, muito mais complexo. Atanagi 

pretendeu sobretudo caracterizar a história e usar como a melhor regra a comparação de 

uma ampla sequência de semelhanças entre a história e a poesia que incidentalmente 

proporcionam a formulação completa da teoria da poesia. A diferença fundamental não se 

estabelece entre o uso da prosa e o uso do verso, uma vez que encontramos poemas em 

                                                 
328 Na exposição, deste item, segui genericamente Javier García Rodríguez (2003), op. cit., p. 16 e ss. 
 

329 Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., 54. 
 

330 Vide B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 40-43. 
 



126 

 

prosa, mas na forma como a mimesis – a mensagem, diríamos nós hoje – é elaborada e 

apresentada pelos autores. 

Na opinião de Weinberg o que para Agricola era a base da comparação fica 

convertido em Atanagi simplesmente num de muitos pontos de contacto entre as duas 

artes. Os pontos de justaposição permitem que sejam olhados com maior pormenor e 

verificar como a poesia se circuncreve em função da arte. Em linhas gerais, os tópicos são os 

seguintes: o género, o tipo de acção, a relação com a verdade e a probabilidade, as 

personagens, a ordem, a objectividade, o diálogo, o género retórico, o decorum, a finalidade, 

os adornos, a natureza da fábula, as figuras, o metro e as qualidades visuais. Seria um bom 

poema aquele satisfizesse a análise de todas estas condições331.  

Segundo B. Weinberg, uma aproximação similar, embora bastante limitada, é o que 

aparece descrito no trabalho anónimo Diálogo sobre la historia, recolhido no Ms. Vat. La. 

6528, composto por volta de 1565. Nesta obra mantem-se o ponto de vista de 

Pomponazzi332 sobre o assunto em questão bem como as ideias relativas ao início do século 

XVI333. Desta forma e de acordo com o ponto de vista dos autores em estudo, quer a história, 

quer a poesia, são espécies do género narrativo que se diferenciam pelo facto de que a 

poesia narra uma única acção de um só homem, ao passo que a história discursa sobre 

muitos homens numa única acção. Os diferentes géneros poéticos nascem de uma única 

fonte – os Anais históricos. São estes que dão lugar à épica mediante a selecção de um 

homem excepcionalmente importante e de uma das suas acções igualmente grandiosa; da 

épica nasce a tragédia e assim sucessivamente.  

Giovanni Antonio Viperano, no primeiro dos seus dois tratados sobre história, o De 

Scribenda Historia de 1569, apresenta como ponto de partida para a sua explanação sobre o 

assunto, o género narrativo. Dentro deste género analisa três espécies: a história, a poesia e 

a oratória. O autor inclui a oratória, uma vez que, de acordo com as doutrinas retóricas 

                                                 
331 Idem, Ibidem, pp. 40-42; 458-59. 
 

332 Pietro Pomponazzi (Mântua, 16 de setembro de 1462 – Bolonha, 18 de maio de 1525) foi um filósofo italiano, 
considerado o representante mais famoso de Aristóteles na sua época, no que diz respeito à polémica da imortalidade da 
alma humana. Defendeu que a imortalidade da alma era uma verdade de fé, mas que filosoficamente não se podia chegar a 
conhecer algo mais do que isso. A outra vertente do Renascimento mais destacada do aristotelismo de P. Pomponazzi é o 
Humanismo (de influência platónica), na qual se destaca a ética. O aristotelismo desta época preocupou-se do ponto de 
vista académico e universitário com questões ligadas à medicina, à lógica e à filosofia. Tem interesse em compreender o 
que pensou Aristóteles e quais dos ensinamentos da tradição peripatética são adicionados a posteriori. Esta nova 
preocupação pela alma converte-se na apelidada nova filosofia da consciência. 
 

333 Veja-se B. Weinberg (1963) op. cit., p. 42. 

 



127 

 

comummente aceites na época, a narração era uma das partes que compunham o 

discurso334. Note-se que Giovanni António Viperano inclui a oratória, no entanto obras 

análogas e contemporâneas não o fazem. Segundo Viperano, a história e a poesia diferem 

no tipo de acções que representam; a história utiliza somente a res gesta e a poesia a res 

ficta. Cada uma das três espécies tem uma finalidade. De facto, todas parecem possuir várias 

finalidades, estando cada uma delas ao serviço das outras. A história trata em primeiro lugar 

de ‘narrar bem’ e, depois, de ensinar como deve o homem comportar-se de feição correcta e 

de modo a formar o carácter. É também uma área útil para as outras artes, às quais 

proporciona exemplos e materiais, devendo ser acompanhada com prazer. A poesia procura 

como primeiro objectivo ‘inventar o que é apropriado para cada personagem’ e depois 

oferecer prazer através da sua narração. Para a oratória, a finalidade imediata é censurar, 

procurando também agradar através da narração.  

Uma posição similar à contida no anónimo Diálogo sobre la Historia encontra-se no 

Dialogo dell’historia de Sperone Speroni, obra publicada em 1596. Para Speroni, a história e 

a poesia são ambas tipos de narrações: a poesia narra a acção de um homem e a história a 

acção de muitos homens. Todavia, o autor italiano vai mais longe quando introduz a questão 

da veracidade do conteúdo. Se se tomarem em conta três formatos como os Anais, a história 

e a poesia, podem aplicar-se, de acordo com S. Speroni, as seguintes distinções: «os anais 

são verdadeiros, a história é verdadeira e digna, a poesia é verdadeira, digna e 

maravilhosa335.» A verdade da poesia transforma-se em algo mais alto e mais importante 

mediante o processo de a tratar ‘como o deveria ser’, segundo S. Speroni, de acordo com a 

necessidade e a verosimilhança. Isto é o que faz da poesia uma imitação. Assim, embora a 

poesia seja como uma história no tratamento da verdade, é diferente dela porque 

transforma a própria verdade enquanto mimesis da vida336. 

                                                 
334 Vide Javier Garía Rodríguez (2003), op. cit., 20. 
 

335 Idem, Ibidem, p. 21. (Tradução nossa). 
 

336 Cf. Martinho Soares no documento [em linha]: 
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e
_filosofia, explica bem esta relação entre a história e a poesia: «Embora Aristóteles, no célebre passo da Poética (2004, 
1451a, 36; 1451b, 10) considere a poesia trágica mais filosófica e mais séria – porque imita o possível e o universal – do que 
a história – que imita o acontecimento particular – a verdade é que ambas as artes são filosóficas e sérias, pois ambas 
imitam acções e palavras convertendo-as em poiesis. De facto, a poesis, através da escrita histórica ou poética, tem o 
condão de concatenar num enredo os eventos e as palavras que marcam a individualidade do homem, permitindo a sua 
cristalização contra a corrupção temporal, garantindo a sua fama contra a precariedade de tudo o que resulta da praxis, 
aproximando-se da eternidade das coisas naturais.» 
 

http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia


128 

 

Mas tornemos à Poética e aos seus liames com o pensamento reflexivo do 

Cinquecento: ao ser examinada no contexto histórico de Quinhentos, para um conhecedor 

especializado sobre o assunto, parece insustentável não só a oposição, como também a 

mera distinção entre Humanistas e cientistas ou filósofos. O Humanismo, entendido lato 

sensu, é susceptível de abranger o saber total, sem diferenciar entre ciências humanas e 

científico-técnicas; é um movimento intelectual, um ideal educativo e uma atitude vivencial, 

vital, orientados para a relação entre a matéria que se observa e a vida integral do homem. 

Muitas das reflexões dos Humanistas do Cinquecento consistiram em demonstrar 

continuamente uma multiplicação de saberes globais e superadores de conhecimentos 

míopes parciais e excessivamente especializados, na busca de um desenvolvimento pleno da 

personalidade. Apresentada assim esta concepção do Humanismo, há que perguntar se é 

possível um saber científico-técnico que não participe por sua vez do saber literário, 

artístico, filosófico, etc., e um saber literário, artístico, etc. que ignore por si o saber 

científico-técnico337. Esta questão da totalidade e globalidade do saber é uma das 

problemáticas mais importantes dos Humanistas da Renascença.  

Aliás, as questões metodológicas tornaram-se vitais para o Homem da Renascença e 

para a história crítica. Com um número limitado de textos antigos, com uma tradição 

medieval em que esses textos – se não estavam esquecidos – haviam pelo menos sofrido 

uma certa transmutação e, desejando encontrar e produzir com esses materiais antigos e 

medievais um novo aparato teórico, é evidente que o resultado desse desiderato actuou 

sobre os materiais de tal modo que, a partir deles, teorizadores, críticos e artistas trataram 

de encontrar soluções para os seus problemas. Não podemos dizer que em absoluto 

existiram únicos e constantes. Os textos fundamentais mudam de leitor para leitor e o modo 

de proceder de cada crítico produzirá aspectos diversos, já o afirmámos; no limite, podemos 

asseverar que nunca duas teorias serão completamente iguais. Uma prática ligeiramente 

diferente de leitura, outra disciplina e outra atitude poderiam dar como resultado um tipo 

de crítica completamente diferente. Daí a tremenda variedade e complexidade do 

pensamento crítico do século XVI. António de Ataíde também o deve ter pressentido e 

vivenciado. Em certo sentido as únicas afirmações válidas que se podem fazer são asserções 

sobre textos e autores individuais. Neste aspecto, como em muitos outros, o Renascimento 

não é uno e a liberdade de opiniões proliferou. D. António de Ataíde (tal como muitos 

                                                 
337 Vide B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 1-37. 



129 

 

comentadores dos séculos XVI a XVIII) constrói a sua obra numa base de crítica prática, 

conforme tantos outros estudiosos da Poética da Época Clássica. Ainda que a obra do 1.º 

conde de Castro D’Aire se apresente materialmente incompleta porque truncada a espaços, 

afinal trata-se de um Borrador, a sua interpretação exige uma resposta livre e inventiva pois 

«não pode ser realmente compreendida se o intérprete não a reinventa num acto de 

congenialidade com o próprio autor338.» 

 

  

1.5. O cenário Retórico e a Hermenêutica Poética 

 Durante o Renascimento, a Poética era uma pequena ‘colónia’ do vasto império 

retórico, notoriamente sem autonomia mas assegurando, de forma progressiva, a sua 

posição de descolonização em diversos territórios; redefinir a sua história na Europa 

implicaria uma narração da aventura da sua lenta emancipação, tendo em conta a falta de 

sincronização que marca cada etapa da libertação, e particularmente de avanço, que a Itália 

demonstrou face aos restantes países da Europa a partir do Quatrocento339. 

Na Renascença, o poeta deveria possuir o génio, a ciência e a arte, trilogia de que 

deveria estar munido para criar a grande obra e com ela ingressar na imortalidade. Aliás, 

esta ideia veio evoluindo desde a mais alta Antiguidade Clássica340. Para que tal sucedesse 

teria o vate que conhecer também as regras da retórica de forma plena, a filosofia e as artes 

liberais341. D. António de Ataíde, como podemos verificar pela sua biografia, é disso 

exemplo.  

                                                 
338 Veja-se Umberto Eco, (1989) op. cit., 69. 
 

339 Na exposição, deste item, segui genericamente Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 111-116 e ss. 
 

340 Para Maria Naves (2008) op. cit., pp. 54-55, «la Poética es una obra que pretende ser una investigación científica sobre 
obras literárias, como, por exemplo Edipo rey. 
El conocimiento que el teórico de la literatura adquiere puede beneficiar al poeta para fundamentar racionalmente su 
próprio arte. La poética como ciencia productiva es una teoria de la literatura, y puede ser una ayuda importante para el 
poeta, pues inicia una interacción entre el autor literário y el investigador literário. La tendencia humana a la imitación 
explica el origen de la literatura, la complacencia humana en el conocimiento justifica la investigación científica, y la 
posibilidad de convertir en práctica la teoría puede interpretarse como finalidad de la investigación sobre la literatura; 
poeta y teórico tienen su proprio âmbito y a la vez mantienen una interacción constante. Creación literaria  y conocimiento 
sobre la literatura son actividades humanas que interactúan continuamente.» Sobre a tradição clássica de Poética veja-se 
Antonio García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 14-23. 
 

341 Cf. S. Spina 1967: 68 e ss.. A. P. de Castro 1984 (3): 508, afirma «quando em, em 1547, a Poesia e a Retórica obtêm um 
lugar de primazia no quadro das disciplinas estabelecido para o Colégio das Artes, o régio fundador limitava-se a consagrar 
definitivamente uma situação anterior, modelada à luz dos padrões europeus. E a situação não iria sofrer alterações de 
maior quando em 1555 a instituição passa a Companhia de Jesus.»  



130 

 

O movimento humanista dos séculos XV, XVI e também XVII conservou e até 

acentuou de certa forma o conceito da poesia-sabedoria; os humanistas viveram 

obstinadamente voltados para a natureza humana e para as ciências naturais na senda dos 

antigos greco-latinos; o descobrimento e o estudo da natureza física vieram amplificar as 

balizas do saber nesses séculos, remexidos violentamente pelas descobertas marítimas. 

Contudo era necessário todo um potencial retórico para grafar em papel os monumentos 

artísticos que se iam suscitando, ou as novas terras e geografias que tinham de ser dadas a 

conhecer. 

 Subsiste a ideia de que, ao desenvolver-se por um período de dois ou três séculos, a 

problemática das diferentes ‘artes poéticas’ e de outros discursos retóricos se organizam em 

torno da relação entre a poesia e a eloquência e entre as artes e o persuasivo e a 

persuasão342. O termo persuasão, de origem teórica, não designa apenas a actividade de 

influência que exerce todo o orador sobre a sua audiência, no Fórum ou num Tribunal, mas 

também a capacidade de cada artista em conquistar a aprovação do espectador ou do leitor, 

em comunicar uma emoção particular, evidenciando uma diferença no que respeita ao 

género considerado, mas sublinhando que o artista não é apenas mestre no seu saber, mas 

mestre do seu público. Belmiro Pereira demonstra na sua tese 

 

«quão larga e profunda foi a repercussão da tratadística europeia em Portugal. Primeiro 
predominou a produção italiana dos Valla, Poliziano, Negri, Dati, Flisco, Perotti, Nifo; depois, mercê da 
política cultural de D. Manuel e de D. João III, veio a prevalecer a influência do humanismo da área 
renano-flamenga que teve nas escolas de Paris e Lovaina o entreposto mais eficaz para a sua 
transmissão a Portugal; por fim, a dividida cultura europeia pela cisão provocada pela Reforma, a 
resposta do humanismo católico promovido pelas autoridades eclesiásticas, pela Companhia de Jesus 
e outras ordens, tornando-se programa político-religioso com a conclusão do Concílio tridentido, fez 
com que de novo ganhasse a primazia a produção de origem italiana. Colocamos assim Portugal no 
quadro ibérico no que tange à recepção da literatura retórica europeia, por razões anteriormente 
referidas, mas sobretudo por o caso português não apresentar grandes diferenças em relação ao resto 
do espaço peninsular: também em Espanha preponderou primeiro o influxo italiano, depois o 
humanismo do Norte da Europa e por fim a influência romana343.» 

 

Se o paradigma retórico de descrição e de avaliação teve uma grande importância no 

Renascimento, é, indubitavelmente, na medida em que propõe, simultaneamente, uma arte 

                                                 
342 Vide Segismundo Spina (1967), op. cit., p. 57 e ss. 
 

343 Cf. Belmiro Fernandes Pereira 2012: 706. 
 



131 

 

de comunicação que permite à palavra exercer o seu poder e manifestar a sua eficácia e uma 

técnica própria para medir os efeitos produzidos e os afectos suscitados344. 

 A teoria literária deve à retórica um protocolo de escrita e outro de leitura, um 

modelo descritivo (para analisar as partes do discurso) e um modelo normativo (para 

estabelecer uma tipologia das paixões excitáveis pela arte da representação)345. E todos os 

géneros literários, que são também os 'pequenos' géneros, são abrangidos pela análise 

retórica e respectivas categorias, que não abordam apenas a elocutio, mas perspectivam 

também – e principalmente – a inventio e a dispositio (ou collocatio). Mesmo quando, por 

princípio, o plano retórico parecia inadequado, a Poética do género recorria às suas grandes 

categorias para definir os efeitos procurados346. António de Ataíde ao conceber a sua Poética 

tem ainda em conta um código literário cuja matriz assenta directamente nos clássicos 

greco-latinos, não esquecendo os medievais, nem autores seus contemporâneos. O seu 

trabalho, apesar de chegar até nós como um Borrador, encontra-se suficientemente 

estruturado para percebermos que foi organizado não como um somatório de partes, mas 

em profunda consubstancialidade com um amplo e variado conjunto de elementos 

concernentes a outros códigos, como os temáticos, os simbólicos, os míticos, os estéticos, os 

retórico-estilísticos e até os ideológicos ou éticos347. Em suma, como bem resume Aníbal 

Pinto de Castro, em Portugal  

 

«o trabalho dos teorizadores e dos poetas forjou, ao longo do século XVI, um corpo de 
doutrina que, pelas características socioculturais da nossa vida colectiva nessa época, encontrou 
expressão num conjunto de textos de índole normativa ou paraliterária, difundidos pelo ensino, pelo 
livro ou compêndio de teoria e pela própria produção poética348.» 

 

 Na opinião de Gisèle Mathieu-Castellani, se a tríade natureza/arte/doutrina é de 

origem retórica, recordamos que o quarto requisito, ou seja, a inspiração, é de origem 

                                                 
344  De acordo com Gisèle Mathieu-Castellani, (1997) op. cit., p. 115, Cícero relembrava, com veemência, que a retórica tem 
o seu fundamento mais sólido nos desejos do homem, mais sensível à perturbação dos próprios nervos do que à força da 
verdade. 
 

345 Veja-se Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 115. Cf. também Antonio López Eire 2000: 12 e ss. 
 

346 Segundo Gisèle Mathieu-Castellani, (1997), op. cit., p. 115, é o caso, por exemplo, da novela: «o novo Decameron 
francês, as cem novelas de Marguerite de Navarre (compilação póstuma publicada sob o título de Heptameron, que 
sublinha, além da ascendência italiana, a incompletude da compilação), que exclui a retórica do protocolo da escrita, em 
nome da exigência da verdade – argumento retórico por si só! – e a recupera, porém, quando tenta diferenciar o critério do 
verosímil de um verosímil necessário para credibilizar a narrativa.» (Tradução nossa).  
 

347 Cf. Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 505. 
 

348 Idem, Ibidem.  
 



132 

 

filosófica: primeiro em Itália, e mais tarde ou mais cedo conforme os diferentes países, a 

introdução do furor abala o edifício retórico, corrigindo a busca pela persuasão com a busca 

pelo assombro. «O engenho era fero, indómito, quase violento, mas à arte cabia amansá-lo 

e reduzi-lo às proporções exigidas pelo equilíbrio349.»  

No que diz respeito à emancipação da oratória, segundo Gisèle Mathieu-Castellani350, 

é necessário ter em conta o papel desempenhado, sobretudo em Itália, e mais 

discretamente e raramente em França, pelo tratado do Sublime de pseudo-Longino351 

publicado em grego desde 1554 em Itália por Robortello, com anotações em latim nas 

margens, depois reeditado em 1555 por Paul Manuce, e finalmente traduzido para latim, em 

1556 por Domenico Pizimentio, em 1572 por Petro Pagani, e em 1612 por Gabriele de 

Porta352. A edição sinóptica de 1644 estabelece depois uma comparação entre o texto grego 

e as suas três traduções latinas. Este pequeno livro rompe os laços que uniam a retórica e a 

literatura, dedicando-se particularmente a distinguir as ambições do sublime das ambições 

oratórias, contrapondo as imagens poéticas às imagens retóricas: na poesia, o seu objectivo 

é o assombro, no discurso o objectivo é a auto-promoção/enargeia/353. A análise das 

situações foi direccionada, com uma rara precisão, para a perspectiva dos afectos psico-

fisiológicos que suscitam. De acordo com Gisèle Mathieu-Castellani, apesar de tal Poética ter 

fracassado em França – embora se deva provavelmente atenuar essa afirmação, dado que 

emergem em diferentes ocasiões, particularmente nos Ensaios de Montaigne, vestígios de 

uma leitura activa do tratado muito antes da tradução francesa durante o século clássico 

francês –, conseguiu, pelo menos, esclarecer a reflexão em Itália, na segunda metade do 

século XVI, e contribuiu para uma maior percepção da diferença entre a perspectiva da 

oratio: a persuasão, e a do discurso ‘sublime’, seja em prosa ou em verso: o êxtase e o 

assombro354.  De acordo com G. Mathieu-Castellani, conclui-se que, ao longo do século XVI, 

se verificaram em Itália extraordinárias reflexões sobre a Poética, matéria à qual os 

                                                 
349 Veja-se A. P. de Castro (1984) 3, op. cit., p. 517. 
 

350 Vide Gisèle Mathieu-Castellani, (1997), op. cit., p. 115. 
 

351 Sobre a autoria e data de composição do Sublime, declara Marta Isabel de Oliveira Várzeas 2015: 13, o seguinte: «parece 
ser de aceitar uma data algures no séc. I d.C. para a composição do tratado Peri Hypsous e, apesar de todas as incertezas, 
chamar ao seu autor Dionísio Longino, de acordo com o título contido no Parisinus 2036.» 
 

352 Idem, Ibidem. 
 

353 Idem, Ibidem. 
 

354 Cf. María José Vega Ramos 1992: 95 e ss. 
 



133 

 

franceses só dariam relevante desenvolvimento já em plena centúria de Seiscentos. Logo 

depois dos trabalhos dos autores italianos podemos afirmar que são os autores ibéricos, 

como Diaz Reginfo, López Pinciano e D. António de Ataíde, dos primeiros a abordar, em 

vernáculo e de forma completa, no caso do autor luso, os estudos acerca da teorização 

poética355. 

O Cinquecento foi riquíssimo em considerações e dissertações teóricas sobre a 

problemática literária, o que segundo Arnaldo M. Espírito Santo356 foi  

 

«aliás perfeitamente compreensível se tivermos em conta que o movimento renascentista 
procurou, por todos os meios, estabelecer as bases de uma nova literatura que, se por um lado 
pretendia retomar a tradição clássica, por outro tentava demarcar-se das bases teóricas da literatura 
medieval.»  

 
Assim, de acordo com a opinião avalizada de Gisèle Mathieu-Castellani o discurso 

teórico do Renascimento357, tal como foi elaborado, apresenta-se-nos como um corpo 

heterogéneo onde têm lugar ao lado das ‘Artes Poéticas’ ou ‘Poéticas’ propriamente ditas, 

manifestos, panfletos ou sátiras, prefácios e outros métodos liminares, comentários e 

anotações, patenteando-se aos olhos dos estudiosos como se de uma Poética – Janus se 

tratasse358. Todos estes materiais compostos por tantos críticos e comentadores, como já 

anteriormente foi observado, articulam os seus conceitos e noções-chave em torno de três 

grandes conjuntos. Segundo G. Mathieu-Castellani359 um dos grupos define as ‘qualidades’ 

do poeta (como o tratado de eloquência definia as ‘qualidades’ de um bom orador) e a 

especificidade do diálogo poético: a natureza, a doutrina, a arte e a inspiração compõem 

uma estrutura de noções que constituem aquilo a que se pode chamar de ‘pré-requisitos’ 

                                                 
355 Vide Gisèle Mathieu-Castellani, op. cit., p. 115. 
 

356 Arnaldo M. Espírito Santo 1990: p. 32. 
 

357 Na exposição, deste item, segui genericamente Gisèle Mathieu-Castellani 1997: 111 e ss. 
 

358 Segundo Robortello a Poética contém certos pontos em comum com todas as outras artes do discurso, incluindo a 
retórica. A este propósito lesse em Javier García Rodríguez (2003) op. cit., p. 101, o seguinte: «De facto, a poética tem 
alguns pontos em comum com todas as outras artes do discurso, excepto com a demonstratoria, e elabora um sermonem 
imitantem, do mesmo modo que a retórica elabora um sermonem persuadentem; compartilha com a dialéctica e a retórica 
a qualidade de não possuir um assunto concreto e principal, e distingue-se delas pelo simples facto de imitar. / Contudo 
estas, na sua maioria, são diferenças que dizem respeito ao assunto principal. Quando se trata do efeito, o fim 
persuadentem aplica-se tanto à poética como à retórica. […] O poeta realmente excelente “deve dominar todos os recursos 
de modo a conseguir que a atenção dos ouvintes se direccione para onde ele quiser.” Além disso, a existência desta 
persuasão não é algo gratuito: semelhante ao que acontece com a retórica deve levar o ouvinte a actuar de uma 
determinada maneira ou a evitar determinadas acções. Caso tenha sido exposto, quais os tipos de caracteres que se devem 
formar mediante esta persuasão e o tipo de acção que deve ser seguida ou evitada. Neste sentido, a poética de Robortello 
assemelha-se assim à retórica.» (Tradução nossa.) 
 

359 Idem, Ibidem. 
 



134 

 

que um autor deveria possuir. O outro encarrega-se da produção textual, mais precisamente 

dos modelos literários e das formas de génese, enuncia os problemas que a invenção coloca, 

a capacidade de produzir belas concepções, a imaginação, mas também as prelecções que se 

podem extrair dos antigos autores e a imitação-desnutrida, a tradução. Por fim, o terceiro 

questiona o discurso literário em relação à sua veracidade, frequentemente confundida com 

a realidade, e revê as noções de verdadeiro, verosímil, possível, a sua relação com a 

realidade e com o acontecimento sucedido e confirmado, questionando assim o estatuto da 

ficção e da dissimulação, do fantasioso, do extraordinário e ainda da invenção – aqui 

entendida como o resultado das ‘imaginações’ e das ‘concepções’360.  

Nesse lento trabalho de elaboração doutrinal, cujas raízes se situam em Itália, o 

Renascimento europeu conhece mudanças de um país para o outro e, na opinião de Gisèle 

Mathieu-Castellani361, a falta de sincronismo impede-nos de falar de um século de 

Renascença propriamente dito. Os críticos e também os poetas entravam por vezes em 

antagonismos em relação aos pressupostos indicados pelo sistema retórico, levando a uma 

adaptação deste ao plano da poética362. Na opinião de José Manuel Rico García363, uma das 

consequências do acomodamento do sistema retórico ao poético residiu no facto de ter sido 

aplicada à poesia um método de análise idêntico ao que foi justaposto ao discurso oratório. 

Segundo Giuseppe Toffani364, muitos autores do Cinquecento construíam as suas 

composições de acordo com o modelo retórico das partes do discurso. Esta circunstância, 

que podia resultar num emprego meramente instrumental da retórica, implicou um 

fenómeno transcendental para a concepção do poema. Todavia, essa adaptação365 faz com 

que não possamos nem subestimar nem exagerar a importância das análises poéticas 

elaboradas a partir das leituras provenientes das lições, das traduções e dos comentários 

                                                 
360 Idem, Ibidem. 
 

361 Cf. Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit. p. 111. 
 

362 Veja-se Opere di M. Givlio Camillo. In Vinegia Apresso Gabriel Gioloto De’ Ferrari. MDLX. T. II, pp. 5-106, apud Arnaldo M. 
Espírito Santo (1990), op. cit., p. 34. 
 

363 Vide José Manuel Rico García 2001: p. 214. 
 

364 Apud José Manuel Rico García (2001), op. cit. p. 214. 
 

365 Maria do Socorro Fernandes de Carvalho (2007), Poesia de Agudeza em Portugal, Estudo Retórico da Poesia Lírica e 
Satírica em Portugal no século XVIII. São Paulo, Humanitas Editorial, p. 44, declara a este respeito: «a reinterpretação da 
Retórica de Aristóteles empreendida por retores e gramáticos latinos e gregos, alguns destes veiculados pela tradição 
bizantina, ajudou a compor um conjunto de técnicas retóricas relativas aos textos poéticos, tornadas usuais pela 
codificação feita por preceptores e autores […] na península ibérica.» 
 



135 

 

essencialmente italianos da Poética de Aristóteles366 e da Epístola aos Pisões ou Arte poética 

de Horácio367, e do modelo ‘filosófico’ de inspiração platónica ou neoplatónica. Vejamos dois 

exemplos apontados por Maria do Socorro Fernandes de Carvalho. O primeiro é aquele que 

apresenta o conceito de verosimilhança368. Comum à retórica e à poética, esta noção foi 

tratada de forma diferente em diversos locais e autores: a retórica inscreve a sua reflexão do 

verosímil na arte de persuadir, na qualidade de auxiliar369, e articula as noções de verdadeiro 

e de veri similia – Quintiliano reconhece ao orador, à falta de poder dizer sempre a verdade, 

a permissão de dizer aquilo que se assemelha à verdade – interpelando o discurso sobre a 

sua veracidade e o veredicto, sobre a sua relação com a ‘verdade da coisa’, para produzir a 

credibilidade à qual ele reduz o verosímil ou a probabilidade. O verosímil, que antes de ser 

um critério da poética é, em Aristóteles, um conceito elaborado pela filosofia, relativamente 

ao dialéctico e à retórica, como categoria lógica é aquilo que a razão admite sem que a 

mesma se negue; como categoria estética, o verosímil não choca com a doxa, a crença ou a 

expectativa do observador ou do leitor370. O verosímil afasta-se, no Renascimento, da sua 

âncora epistemológica, porquanto se atenta então que em Aristóteles se faz a ligação entre 

o conceito lógico do verosímil371 e a noção retórica do persuasivo, de maneira a criar um 

                                                 
366 Vítor Manuel Pires de Aguiar e Silva 1962: p. 59 afirma a respeito do Estagirita: «A Poética de Atistóteles começa então a 
despertar o interesse dos estudiosos e dos letrados e aparece como a grande fonte capaz de oferecer uma interpretação 
sistemática da literatura, da sua essência e da sua finalidade, das suas formas e das suas regras. Destino estranho e 
magnífico de uma obra que mais de um milénio e meio depois do seu aparecimento se transforma no opus magnum da 
reflexão estética de uma época!» 
 

367 A propósito dos influxos  que Horácio terá observado na sua Arte Poética, afirma Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 
32, «[…] que ao lado de uma possível influência directa de Aristóteles e da escola peripatética, temos de admitir o 
conhecimento destes por meio de Neoptólemo de Pário e sua consequente influência. Além disso, como Neoptólemo 
pertence à cultua helenística não é de estranhar que pela sua leitura tivesse Horácio também sido influenciado, mas 
levemente, pelo que pela sua leitura tivesse Horácio também sido influenciado, mas levemente, pelo que se defendia na 
escola alexandrina, a qual Horácio, ao longo da sua obra, mostra conhecer bem.» García Berrio (1977): 22-23 defende a 
tese de que não há uma influência directa da Poética de Aristóteles na Arte Poética de Horácio: «Horácio no conoció, como 
da muestras de ello, la Poética de Aristóteles. Sus fuentes […] no incluyen desde luego la Poética, poco difundida en la 
antigüedad.» Entrementes, adita a seguir: “con ello no se quiere decir que no existan coincidencias doctrinales entre ambas 
obras fácilmente explotables, pero éstas se nos configuran como meras consecuencias de uma común tradición en torno a 
un tema común.» Ainda em relação a este assunto G. Grube (1968): 238-239 declara que: «There are in the Ars Poetica […] 
many points of contact with the Poetics, but they are peripherical, nothing recalls its principal theories, such as catharsis for 
exemple or hamartia or recognition. It seems therefore most unlikely that Horace had read the Poetics. The same is true of 
the Rhetoric, and in any case this was much less relevant to his subject. Whatever is Aristotelian can easily be accounted for 
by na intermediate source or sources (perhaps Neoptolemus). In other cases, like the contrasted description of youth and 
old age, the similarity may be coincidental.» A propósito desta matéria veja-se ainda Paula Santos (2009), op. cit., p. 21. 
 

368 Cf. Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 101-112. 
 

369 Do grego pithanon (persuasivo). 
 

370 Vide Segismundo Spina (1967), op. cit., pp. 101-112. 
 

371 Cícero, no De inventione, I, 29, afirma o seguinte, a propósito do conceito, de verosimilhança: «probabilis erit narratio, si 
in ea videbuntur inesse ea quae solent apparere in veritate; si personarum dignitates servabuntur; si causae factorum 
exstabunt; si fuisse facultates faciendi videbuntur; si tempus idoneum, si spati satis, si locus opportunus ad eandem rem 



136 

 

critério estético. O conceito atenua-se e transforma-se em noção, pequena unidade do 

discurso ideológico372.  

O segundo exemplo é o da noção de inspiração: o modelo filosófico – especialmente 

ambíguo o diálogo de Platão Íon, lido então como o texto que teoriza o poder singular do 

poeta, com o símbolo da corrente magnética – que vem, pode dizer-se, interiorizar 

fortemente o sistema triádico de origem retórica, natureza/arte/doutrina, assegurando uma 

hierarquia dominada pela fúria, o furor poeticus que faz do intérprete dos deuses um profeta 

inspirado, despejando ‘furiosamente tudo o que lhe vem à cabeça, como a gárgula de uma 

fonte, sem reflectir e medir’, e ao qual ‘escapa coisas de diversas cores, de substância 

contrária e de um curso rompido373.’  

 António de Ataíde dá-nos conta do furor poético no fólio 15 e 15 v, quando afirma 

que  

 

«[…] Deos cria de nada, mas o poeta ainda / que não crie  < propriamente> alguma cousa de 
nada, to/dauia cheo do diuino furor  <de tal modo> fin/ge elegantemente em seus uersos, que quasi 
pare/çe que produs de nada com  suas ficcõis / humas cousas mujto grandes  <E muito uerdadeiras> / 
E dignisimas de admiracão / <E asi apareceo aquele que dise que a trombeta poetica leuantaua 
sempre tudo a / mais do que Era>. / Deste furor poetico trata Platão /definindo <prjmejramente> o 
furor que he dis elle alie/nação da mente, da qual alienação fas dois / generos, huma que procede de 
enfirmidades / humanas outra que uem de deos a primeira / chama Jnsania, a segunda furor di/uino. 
com a insania fica o homem abaxado// [fl. 15 v] da specie humana E em certo modo  <se faz> quasi / 
bruto E com o diuino furor se leuanta sobre / a natureza de homem E se semelha a deos. / 374.» 

 

 
 Desta forma, a poética do Renascimento assume, à sua maneira, a 

alteração/alteridade da fala poética vinda de algures; o poeta inspirado então, tornado, de 

acordo com Gisèle Mathieu-Castellani e segundo a fórmula, num outro além de si mesmo. 

Diz ainda António de Ataíde que 

 

                                                                                                                                                         
qua de re narrabitur fuisse ostendetur; si res et ad eorum qui agent naturam et ad vulgi morem et ad eorum qui audient 
opinionem accommodabitur. Ac veri quidem similis ex his rationibus esse poterit.» Cf. [em linha]: 
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml. Sobre o conceito de 
verosimilhança veja-se ainda o documento [em linha]: https://pallas.revues.org/377.  
 

372 Vide Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit. p. 112. Segundo Marie-Luce Demonet (2002), op. cit., p. 146, «le 
vraisemblable (eikos) est une notion-clé qui gouverne les théories des genres, non sans discussions sur sa nature et ses 
limites. Il crée la ligne de partage non seulement entre poésie et chronique chez Aristote, mais aussi entre tragédie et 
comédie chez d’autres théoriciens. C’ est en son nom que les règles des genres classiques prétendent s’ ériger en art, tout 
en ayant le plus grand mal à rendre compte du roman. Si la Poétique est en partie responsible du côté légiférant des 
nouveaux arts poétiques, les lectures plus strictement philosophiques d’ Aristote fournissent aussi des éléments d’ 
élaboration d’une théorie du roman.» 
 

373 Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., p. 112, apud Montaigne, Ensaios, III/IX. 
 

374 Vide D. António de Ataíde, op. cit., fl. 15 e fl. 15 v. 
 

http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
https://pallas.revues.org/377


137 

 

«[…] Este furor reparte em 4 speçies o primeiro he / o poetico, <o 2º> misterial , o terceiro 
profe/tico, o ultimo amatorio. E loguo de <screue> o poetico / dizendo que he hum rapto da alma E 
huma con/uersão no spirito das musas, com que a alma fica / insuperauel E isenta de se contaminar, o 
qual / se faz pera instruir o genero humano, E faz / ali platão tanto caso deste furor poetico / que 
affirma que sem elle, todo o poeta / que chega as portas da poesia ella E elle / são uãos E sem 
fundamento / atribuindo tanto a poesia que sem summo / fauor de deos não se posa alcançar / E o 
mesmo platão faz hum liuro <que intitula> deste / furor em o qual prova que he/ dom de deos porque 
em outra parte tinha dito / que <de> deos <da> fortuna E <da> arte /[…]375» 

 

O nosso preceptista segue em certa medida as teorias de Marsílio Ficino. «A arte 

possui […] para Ficino, um fundo sentido religioso, uma justificação metafísica, pois ela 

constitui o próprio processo de redenção do homem e das coisas criadas. E a actividade 

criadora do homem, Deus in natura, é o prolongamento da própria criação divina376.» 

Segundo Ficino  

 

«no domínio da criação poética, assumem valor primacial o dom e a intuição, em detrimento 
do saber adquirido, das fórmulas, do labor paciente e longo. A aptidão específica revelada na arte não 
deriva de um ensino, porque difícil ou impossível de transmitir de homem para homem, e essa 
aptidão, ao definir o carácter especial do artista, liberta-o da comum condição humana e sagra o 
poeta, sacerdos musarum, como um ente de privilégio que na sua obra fixa uma essencialidade 
misteriosa e irredutível aos preceitos e contingências de uma ars. A criação poética nasce, portanto, 
de um furor animi, de um furor divinus e a sua fonte é Eros, princípio do entusiasmo criador377.» 

 

Na Renascença, a expressão literária apresenta-se profundamente interessada pelos 

problemas morais e psicológicos do homem, assumindo uma função pedagógica no mais alto 

sentido da palavra. Confirmado, entretanto, o pendor normativo e prescritivo que essas 

poéticas estimulam, outras aparecem por toda a Europa ocidental no século XVII. De entre 

elas, destaca-se indubitavelmente a Art Poétique de Boileau, publicada em 1674 e não só 

difundida como imitada para além das fronteiras do Classicismo francês378.  

 

 

 

 

                                                 
375 Cf. D. António de Ataíde, op. cit., fl. 5 v. 
 

376 Veja-se Vítor Manuel Pires de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 45. Sobre o pensamento de Marsílio Ficino observe-se 
Umberto Eco 2015: pp. 308-315.  
 

377 Cf. Vítor Manuel Pires de Aguiar e Silva (1962), op. cit., pp. 45-46. 
 

378 Vide Carlos Reis 1995: 414. Cf. Nicolao Boileau Despréaux 1818: 1 e ss. 
 



138 

 

1.6. A redescoberta da Poética de Aristóteles: a hermenêutica 

dos sentidos e dos significados.  

 Tanto o teórico como o artista ou poeta do século XVI vivenciaram uma época 

fundamental da história da crítica ocidental, na qual as doutrinas da Antiguidade Clássica se 

transformaram em algo novo e diferente, algo que se converteu na base da crítica literária 

moderna379. Segundo o ponto de vista dos estudiosos do Cinquecento europeu, o processo 

crítico parecia antiquado no essencial: pretendia extrair da tradição clássica e medieval as 

lições necessárias para a solução de problemas críticos contemporâneos. Já o afirmámos: em 

termos de significação, esse facto teve consequências para o futuro. A cinco séculos de 

distância, podemos asseverar com todo o rigor que a natureza específica da transformação 

exercida pelos teóricos e pelos críticos e até pelos autores e o carácter exacto das novas 

orientações se converteram em assuntos de considerável importância na história ocidental. 

Já o declarámos atrás que o Classicismo ancora os seus princípios no Renascimento italiano, 

tomando deste alguns dos seus componentes essenciais: os conceitos de modelo artístico e 

de imitação dos autores gregos e latinos, os fundamentos da intemporalidade do belo e da 

necessidade das regras, o gosto pela perfeição, pela estabilidade, clareza e simplicidade das 

estruturas artísticas. Desempenhou papel muito importante, na formação da doutrina 

clássica, o largo movimento de exegese crítica verificada em Itália, em torno da Poética de 

Aristóteles. Já o atentámos que a obra do Estagirita estivera quase ignota até ao início do 

século XVI e, apesar de em 1498 ter sido publicada em tradução latina, só depois de 1548 o 

seu influxo principiou a fazer-se experimentar estreitamente na cultura literária europeia. 

Data deste último ano o comentário de Robortello à Poética, exegese que constituiu o 

primeiro ensaio moderno de interpretação da estética aristotélica; nos anos posteriores, 

proliferaram as traduções e os comentários, editaram-se copiosos tratados de poética, 

alastraram apaixonados debates e controvérsias sobre algumas asserções da Poética e 

acerca de relevantes questões literárias. Afirma Aguiar e Silva «estudos que exerceram 

apreciável influência no século XVI, como o De arte poética (1527) de Vida, a Poética (1529) 

de Trissino e a Poética (1536) de B. Daniello, baseiam-se fundamentalmente na Epistola ad 

Pisones e mal conhecem o texto da Poética de Aristóteles380.»  

                                                 
379 Vide as observações de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), I.593 e ss. 
 

380 Vítor Manuel de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 58. Segundo o estudioso português (1962), op. cit., p. 59 «a tradução da 
Poética para italiano, em 1536, por Pazzi […] assinala um grande passo na difusão do pensamento estético de Aristóteles e 



139 

 

A segunda metade do século XVI é denominada por alguns estudiosos como a época 

da crítica381. Na verdade, tal qualificação esclarece bem a índole desse tempo histórico. 

Desta maneira se ergueram em Itália os fundamentos teóricos do Classicismo: o imperativo 

de conhecer, de observar racionalmente e de classificar o fenómeno literário; a necessidade 

de instituir um conjunto orgânico de normas que pudesse disciplinar a atividade literária, 

desde os aspectos mais simples da forma até às questões mais complexas do significado. A 

Ars poetica de Horácio, envangelho de conceitos literários para as primeiras gerações de 

humanistas da Renascença, não possuía arcabouço para tal intento, e por isso se examinou 

na Poética de Aristóteles o alicerce doutrinário imprescindível. 

 

«A Poética aristotélica vinha na verdade ao encontro desta aspiração e de regras: à estética 
neoplatónica, dominada pelo valor do uno, pela finalidade religiosa da arte, pela ideia da intuição 
captadora de simbolismo, etc., repugnava reconhecer o valor do múltiplo e do diverso, das regras, da 
techne e do intelecto; a estética fundada em ARISTÓTELES, pela sua atenção ao dado da experiência, 
ao múltiplo e ao diverso, à poikilia, pelos seus conceitos fundamentais de mimese e de universal 
poético, assentes em operações empírico-abstractivas, conferia primacial importância à regra, às 
divisões fundadas nas diferentes naturezas das coisas, aos valores racionais. 

É indubitável que os comentaristas obrigaram muitas vezes ARISTÓTELES a legislar mais 
rigorosamente do que na verdade a Poética o fazia e algumas vezes essa proliferação de leis estreitas 
redundou em simples formalismo382.» 

 

Todavia, quem negará que muitas das vezes esses próprios excessos foram 

proveitosos, se se ponderar, por exemplo nas obras-primas de Camões ou de Racine que 

souberam criar dentro das estreitas fronteiras da narrativa épica ou das unidades 

dramáticas383? 

A influência dos tradutores e exegetas italianos da Poética começou a actuar 

intimamente nas literaturas europeias desde o fim do século XVI e, mormente, a partir das 

primeiras décadas do século XVII.384 Esse influxo conduzia os espíritos para a enunciação de 

                                                                                                                                                         
na década seguinte, em 1548, iniciam-se com Robortello os rigorosos comentários àquela obra» recensões que se 
multiplicaram nos anos ulteriores, como já demos conta anteriormente.  
 

381 Sobre este assunto Vítor Manuel de Aguiar e Silva, (1986), op. cit., p. 508, remete para as seguintes obras: «Baxter 
Hathaway, The Age of Criticism. The late Renaissance in Italy, Ithaca – New York, Cornell Univ. Press, 1962. Sobre teorização 
literária desenvolvida em Itália, na segunda metade do século XVI, em torno da Poética de Aristóteles, vejam-se também as 
seguintes obras: Joel E. Spingarn, Literary criticism in the Renaissance, New York, Harcourt, Brace & World, 1963 (1.ª ed., 
1908); Galvano Della Volpe, Poetica del Cinquecento, Bari, Laterza, 1954; Giuseppe Toffanin, Il Cinquecento, Milano, 
Vallardi, 5.ª ed., 1954; Bernard Weinberg, A history of literary criticismo in the italian Renaissance, Chicago, The Chicago 
University Press, 1961, 2 vols.» 
 

382 Cf. Vítor Manuel de Aguiar e Silva 1962: 60. 
 

383 Idem, Ibidem. 
 

384 Veja-se os comentários de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), I.623 e ss.  
 



140 

 

uma estética literária de conteúdo intelectualista, caracterizado pela dimensão normativa, 

pelo gosto do raciocínio exacto e de perspicuidade, pela suspeita perante a inspiração 

confusa, o furor animi e a fantasia desordenada385. Um aspecto existiu, todavia, em que a 

reflexão aristotélica foi reiteradamente transformada: na questão das conexões da poesia 

com a ética. A mudança, neste particular, do ensino da Poética, indicia perfeitamente o 

relevante substracto religiosidade-moral que está presente no pensamento estético da 

segunda metade do século XVI386.  

A vida é um labirinto de escolhas agregadas ao próprio tempo e a Poética na segunda 

metade do século XVI convergia para uma percepção moralizadora da poesia, na medida em 

que indicava como propósito da mimese a essência humana, com as suas paixões, os seus 

ideais e o seu dinamismo: «uma literatura assim debruçada sobre a alma do homem tinha de 

reflectir no problema da responsabilidade moral muito mais agudamente do que a literatura 

humanista, sobretudo enlevada com episódios mitológicos, com figuras de ninfas e deuses, 

com o esmero da forma387.»  

De todos os preceptistas da Renascença italiana, D. António de Ataíde, no seu 

Borrador cita apenas Robortello388 e Escalígero389. Ainda assim será correcto afirmarmos que 

o comentador luso não se limita somente a citar ou a seguir estes autores. O encalço do seu 

trabalho é muito mais abrangente como veremos na terceira parte deste trabalho ou pela 

leitura do seu Borrador. 

Já anteriormente se aludiu ao facto de a primeira exposição completa sobre a Poética 

aristotélica ser da autoria de Francesco Robortello, publicada em Florença em 1548390. 

                                                 
385 Cf. Vítor Manuel de Aguiar e Silva, (1986) op. cit., 508-509. 
 

386 Vide Vítor Manuel de Aguiar e Silva (1962) op. cit., 61. 
 

387 Idem, Ibidem, p. 62. 
 

388 Posteriormente a Robortello, já atrás o observámos, os comentários e as traduções da Poética delineiam uma extensa 
legião de trabalhos: Segni publica a sua tradução em 1549 e Maggi (1550), Giraldus (1550), Muzio (1551), Varchi (1553), 
Cintio (1554), Minturno (1559e 1564), Vettori (1560), Escalígero (1561), Trissino (1563 – partes V – VI), Castelvetro (1570), 
Piccolomini (1575), etc. Todos estes autores comentam meticulosa e extensamente a Poética do Estagirita, no pretendido 
objectivo de interpretar com veracidade a reflexão do mestre e assim ofertar às letras a perfeita suma poética. Sobre este 
assunto veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1962) op. cit., p. 60. Sobre a preceptiva poética de Quinhentos, já o afirmámos, a 
obra de B. Weinberg apresenta-nos de uma forma muitíssimo aprofundada toda a riqueza do criticismo literário produzido 
no século XVI, quer ao nível de autores, quer de obras, manuscritas e impressas. 
 

389 Veja-se Julius Caesar Scaligeri. Ivlii Caesaris Scaligeri, Uiri Clarissimi, Poetices libri septem: I, Historicvs II, Hyle III, Idea IIII, 
Parasceve V, Criticvs VI, Hypercriticvs VII, Epinomis. Ad Sylvivm Filivm. Apvd Antomivm Vincentivm. M.D.LXI. 
 

390 Vítor Manuel de Aguiar e Silva (1962) op. cit., 38-64, apresenta-nos um resumo de todo o labor concebido pelos grandes 
autores e críticos em torno da Poética a partir do último quartel da centúria de Quatrocentos até ao século de Nicolas 
Boileau-Despréaux. A centúria de Seiscentos e o que nela se produziu em torno do ideário da Poética será matéria do 
capítulo III da obra de Aguiar e Silva, abrangendo as páginas 65-94. 



141 

 

Robortello foi editor e redescobridor de algumas das principais obras da Antiguidade Clássica 

(e o primeiro editor do clássico Do sublime). Ensinou filosofia, retórica, ética, latim e grego 

nas Universidades de Lucca, Pisa, Veneza, Pádua e Bolonha antes de se estabelecer em 

Pádua em 1560. Sustentou imensas polémicas com muitos estudiosos do seu tempo, em 

especial com Sigonius ao ponto de o Senado de Veneza se ver forçado a impor silêncio a 

ambos. As abordagens científicas de Robortello e o trabalho que desenvolveu como editor 

de textos levam os estudiosos a considerá-los como a base da moderna hermenêutica. Os 

seus comentários acerca da Poética de Aristóteles formam a base das teorias renascentistas 

sobre a comédia, de tal modo que influenciaram a maneira de escrever teatro em toda a 

Europa, excepto, talvez, em Inglaterra e em Espanha. Foi também um acérrimo defensor das 

teorias aristotélicas sobre a ética. Em 1548, Robortello publicou uma das suas obras mais 

importantes: In librum Aristotelis de arte poetica explicationes completando a versão greco-

latina do texto da autoria de Alessandre de’ Pazzi (publicado em 1537), como uma paráfrase 

da Ars poetica de Horácio, acrescentando as secções que faltavam trabalhar nos géneros 

aristotélicos originais: a sátira, o epigrama, a comédia e a elegia. No campo da filologia e da 

história, teve grandes disputas com Carlo Sigonio e Vincenzo Maggi publicando orationes 

semelhantes a ensaios, nos quais corrigia as edições editadas em Veneza por Aldus Manucio 

e até mesmo os erros filológicos de Lutero. 

Na opinião de Javier García Rodríguez391, das várias formas em que previamente 

havia aparecido o tratado do Estagirita, Robortello somente conhecia quatro: a paráfrase de 

Averróis na tradução latina (impressa pela primeira vez em 1481), a tradução latina do 

original de Aristóteles de Giorgio Valla (1498), a editio princeps do texto grego (1508) e a 

tradução para latim de Alexandre de’ Pazzi (1536)392. Em nenhum destes exemplos se levou 

a cabo o intento de expor o significado da obra. Os teóricos posteriores de Portugal, 

Espanha, França e Inglaterra dos séculos XVII e XVIII continuaram a remeter e a confrontar as 

suas considerações com as de Robortello. A obra de Aristóteles apresenta-se fragmentada, 

submetida provavelmente a multíplices deformações e alterações sofridas ao longo dos 

séculos. Todavia, isso não a impediu de se tornar a base da doutrina clássica da crítica 

literária europeia, sobretudo a partir do século XVI. De realçar que a prolixa interpretação de 

                                                 
391 Vide Javier García Rodríguez 2003: 63. 
 

392 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 66-69; 388-406; 455-57; 460-62; 568-69; 807-8. Veja-se também Javier García 
Rodríguez 2003: 63. 
 



142 

 

Robortello como primeiro passo contribuiu decisivamente para a formação de tal doutrina e 

para orientação geral da crítica ‘aristotélica’ durante os séculos seguintes.  

Segundo Javier García Rodríguez393, apesar de não contar com um comentarista 

anterior à Poética em quem se pudesse apoiar, Robortello estava profundamente 

familiarizado com um vasto corpus de materiais importantes ao qual poderia recorrer para 

defender o seu comentário: trabalhava com um dos manuscritos da Poética pertencente à 

família Medici, assim como com outros de sua propriedade, que usou para corrigir os textos 

que eram impressos; conhecia cada palavra da Ars poetica de Horácio; tinha especial 

domínio sobre um vasto conjunto de tratados retóricos (a Retórica de Aristóteles, Cícero, 

Quintiliano, Dionísio de Halicarnaso, Demétrio e outras obras mais pequenas); conhecia-as 

tão bem que rejeitava as noções em voga sobre a tragédia e a comédia provenientes de 

Donato e Diomedes; encontrava-se, por fim, ao corrente da poesia grega em todos os seus 

géneros, como também das principais obras poéticas em latim que serviram para justificar 

as suas teorias394. 

 Diz-nos Javier García Rodríguez que o comentário de Robortello respeita a forma 

tradicional praticada no Renascimento: um trecho do texto grego (dividido em 270 partes) 

seguido do correspondente trecho da tradução de Pazzi, a qual é reproduzida quase 

literalmente; depois vem o comentário propriamente dito. É nesta última parte que 

Robortello elimina quaisquer questões textuais, corrige a tradução, expõe as suas ideias, cita 

textos de apoio e exemplos ilustrativos395. Para além deste ponto central da obra, existe 

uma dedicatória a Cosimo de Medici, num prólogo intitulado «De materia, et fine poeticae 

facultatis», numa secção independente no final encontra-se uma «Paraphrasis in librum 

Horatii, qui vulgo de arte poetica ad pisones inscribitur», assim como breves ensaios 

intitulados: De satyra, De epigrammate, De comoedia, De salibus e De elegia396. 

 Segundo Bernard Weinberg397, uma grande parte da construção de Robortello 

baseada em passagens da Poética resulta da sua própria concepção sobre o objectivo da arte 

poética, que expõe brevemente no prólogo para depois desenvolver no decorrer do 

                                                 
393 Veja-se Javier García Rodríguez (2003), op. cit.,  64. 
 

394 Vide B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 66-69; 388-406. 
 

395 Veja-se também Javier García Rodríguez (2003), op. cit., 64-65. 
 

396 Idem, Ibidem. 
 

397 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., p. 388. 
 



143 

 

comentário. Este objectivo aparenta ser triplo: em primeiro lugar, está o duplo objectivo 

horaciano do prazer e da utilidade: “A poesia, bem entendida, dá tudo de si para 

proporcionar prazer, resultando também em ser útil398” e junto a este encontra-se o 

objectivo aristotélico da imitação: “Já que esta imitação e esta representação se verifica 

através do discurso, podemos afirmar que o objectivo da poesia é atingir uma linguagem 

imitativa, do mesmo modo que o da retórica é atingir uma linguagem persuasiva399.” Estes 

dois objectivos são recolhidos juntos da seguinte passagem, onde se comenta 1448b4: 

“Deste modo, a poesia indica dois objectivos a si mesma, um prévio ao outro: o primeiro é 

imitar e o segundo proporcionar prazer400.”  

Todavia, de todos os grandes comentaristas Renascentistas da Poética, Escalígero401 é 

o preceptista que D. António de Ataíde mais vezes cita, aproximando-se o seu modelo 

teórico-literário das ideias do comentador supra mencionado. Na opinião de Javier García 

Rodríguez402, os Poetices libri septem de Júlio César Escalígero foram publicados em 1561403, 

                                                 
398 Explicationes (1548), Prólogo, p. 2: «Poetice, siquis diligenter attendat, omnem suam vim confert ad oblectandum, & si 
prodest quoque», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389. 
 

399 Explicationes (1548), Prólogo, p. 2: «Et quoniam imitatio, & represesentatio hec per orationem fit; dicimus in poetice 
finem esse, sermonem imitantem, sicut in rhetorice sermonem persuadentem», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389. 
 

400 Explicationes (1548), Prólogo, p. 30: «Finem enim duplicem habet sibi propositum poetice, alterum altero priorem: Prior 
est imitari. Alter vero est, oblectare», apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 389. 
 

401 Júlio César Escalígero é o nome literário do humanista italiano Giulio Bordoni (Riva del Garda, 23.4.1484-Agen, França 
21.10.1558). Filólogo clássico de grande influência, transmitiu os princípios do classicismo na sua Poética.  
 

402 Cf. Javier García Rodríguez (2003) op. cit., p. 109. 
 

403 Relativamente aos Poetices libri septem de J. C. Escalígero, assevera A. M. M. Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, o 
seguinte: «estamos em presença de um tratado poético que elege Virgílio como o príncipe dos poetas, na esteira do 
contemporâneo Girolamo Vida (1485-1566), também natural de Cremona:  
“Pois se Virgílio —escreve Espírito Santo (Vida, 1990: 50)— era indubitavelmente o mais excelente de todos os poetas, não 
apenas a sua obra mas também a sua vida e a sua formação deviam servir de modelo. Sem modelo não há formação 
literária e intelectual possível, quando se concebe a aprendizagem e a formação como um processo de assimilação do que 
há de melhor no legado cultural que as várias gerações foram acumulando e nos transmitiram. Vida era um dos que 
pensavam assim.” 
Por isso, não é de estranhar que na carta-prefácio faça menção dos intelectuais que o antecederam nesta reflexão e aos 
quais ele muito fica a dever: Aristóteles, Horácio e Hermógenes de Tarso (séc. II d.C.), entre os Antigos, e Girolamo Vida, 
entre os Modernos.  
É no Livro V da Poética, com efeito, que Escalígero vai apelidar Virgílio de diuinus; um adjectivo várias vezes repetido, e logo 
no segundo capítulo vai sublinhar a sua superioridade relativamente a Homero (Vogt-Spira, 1998: 48):  
“Vnum esse inter omnes unicum, singulis autem instar omnium. Fudit Homerus, hic collegit; ille sparsit, hic composuit. 
Homerus ergo cum vitae nostrae duas instituerit rationes, civilem prudentiam in Ulyssea, militarem in Iliade, easque 
tamquam duas species in duobus viris ostendisset, in uno utramque Aenea composuit Maro, cui etiam sicut alibi diximus 
addiderit pietatem.”  
[Sem rival, ele é o primeiro entre todos, não só tem o valor de cada um deles como, ao mesmo tempo, o de todos. Homero 
espraia-se, este contém-se; aquele dispersa, este reúne. Por isso, Homero, depois de nos ter representado dois modelos da 
nossa vida, a destreza política na Odisseia, a militar na Ilíada, como se tivesse revelado estas duas características em dois 
varões, a ambas juntou Virgílio num único Eneias, a quem, como dissemos noutro lugar, também havia de juntar a devoção 
aos deuses].» 



144 

 

três anos após a sua morte, em 1558404. O manuscrito, dedicado ao seu filho Sílvio, 

conservou-se na sua totalidade entre os seus textos inéditos, e a sua redacção parece ter 

ocupado os seus últimos anos de vida. A obra foi elaborada, assim, num período em que a 

autoridade da Poética de Aristóteles tinha vindo a conquistar uma grande e crescente 

aceitação por parte dos teóricos Italianos, entre os quais estava o próprio Escalígero. Este 

crítico também seguiu, no geral, o caminho marcado pelos seus antecessores italianos e 

assumiu os ensinamentos de Aristóteles: são muitas as passagens da sua Poetice que contêm 

citações, exegeses e conceitos retirados da Poética. 

Escalígero é um apoiante obstinado de uma exposição sistematizada de alta 

qualidade e cuidadosamente organizada, e tal exposição tem de ser, ela própria, o espelho 

das qualidades similares na sua forma de raciocinar. Na verdade, o principal argumento em 

que se apoia a superioridade da Poetice às poéticas precedentes – de Aristóteles, Horácio, 

Vida, etc. – é a sua clara e lógica organização (cf. a “Epístola” que serve de prefácio)405. É por 

ele que, no capítulo introdutório de cada livro, mostra um grande cuidado em indicar o lugar 

que tal livro ocupa no esquema geral, as suas linhas básicas e o método e ordem que se 

seguem. Do mesmo modo, detém-se frequentemente no meio de um capítulo para 

introduzir novas divisões e distinções nos seus materiais, mesmo havendo o risco (o que 

acontece muitas vezes) de fazer distinções que não criem novas conclusões ou deduções na 

obra e que são, de certa, forma gratuitas406. 

A obra divide-se em sete livros407, respectivamente intitulados, “Historicus”, “Hyle”, 

“Idea”, “Parasceue”, “Criticus”, “Hypercriticus” e “Epinomis”. Destes, os Livros V e VI 

                                                                                                                                                         
Trata-se de um livro que é composto por dezassete capítulos que, na edição quinhentista de Lião, se estendem ao longo de 
162 colunas, com aproximadamente 60 linhas, da página 214 à 294, a cuja estrutura interna já dedicámos um breve estudo 
(Melo, 2007: 233-255).»  
 

404 Na exposição, deste item (Escalígero versus Aristóteles face à Poética), segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., 
pp. 14-15; 49; 66; 68; 543; 549; 604; 666; 678; 743-50; 812. Em A history of literary Criticism in the Italian Renaissance, p. 
743, Weinberg afirma que as páginas que aí dedica a Escalígero contituem «a summary of my article on “Scaliger versus 
Aristotle on Poetics,” Modern Philology, XXXIX (1942), 337-360.» Veja-se também Javier García Rodríguez 2003: 109-139.  
 

405 D. António de Ataíde parece reconhecer-lhe esse mérito ao citar Escalígero tantes vezes ao longo do seu Borrador. 
 

406 Veja-se Javier García Rodríguez (2003), op. cit. p. 115. 
 

407 Cf. António Maria Martins Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, que declara: «Depois de ter tratado da teorização poética 
nos livros precedentes (i—Historicus; ii—Hyle; iii—Idea; iv—Parasceue), Escalígero vai dedicar os dois livros seguintes, o v 
(Criticus) e o vi (Hypercriticus), à formação do poeta segundo aqueles preceitos, através do uso da imitação e do juízo 
crítico, como ele próprio adianta a abrir o primeiro capítulo (Vogt-Spira, 1998: 42):  
Poeticae partes omnes recte ut spero atque exacte satis exsecuti sumus. Reliquum est, ut ex his praeceptis poetam 
perficiamus idque duplici via ac ratione, imitatione scilicet ac iudicio.  
[Todos os princípios da poética foram tratados, como espero, de uma forma adequada e com muita ponderação. Ficou por 
abordar a formação do poeta segundo estas regras, de forma metódica e racional, naturalmente através da imitação e do 
juízo crítico].  



145 

 

oferecem aplicações da sua teoria a poetas de todas as épocas e ilustram o seu método 

crítico como mais do que parte integral deste. O Livro VII faz parte do sistema apresentado 

nos quatro primeiros livros, excepto na segunda secção, que inclui o corpo doutrinal 

básico408. O Livro I (Historicus) dedica-se à origem, tipos e modos da poesia, dando particular 

atenção à etimologia dos termos, à história dos géneros e à descrição das diferentes formas 

de poesia. O Livro II (Hyle) analisa aquilo que é a “matéria” da poesia, as palavras, que tanto 

integram os pés, métricas e ritmos. No Livro III (Idea) estuda-se a “forma” da poesia – o que 

é representado por ela, segundo este sistema – nos seus três principais aspectos: os objectos 

representados pelo poeta, a correcta eleição e disposição das palavras empregues para os 

representar e a correcta organização dos poemas no seio de cada género. Por fim, o Livro IV 

(Parasceue) trata da ornamentação do poema mediante as figuras mais adequadas409. 

 A partir deste esquema, é claro que dois dos conceitos essenciais na obra são o de 

‘palavras’ e ‘objectos’; na verdade, Escalígero afirma claramente que estes constituem as 

causas, material e formal da poesia. Para completar a divisão tradicional, acrescenta-se uma 

causa eficiente – o poeta – e uma causa final – o ‘meio’ que constitui a imitação unido ao 

‘fim’ que é o acto de ensinar 410. Como tal, o poeta não desempenha nenhum papel chave 

nesta dialéctica, enquanto os seus fins são constantemente tidos em conta. Assim, este 

sistema gira em volta de três conceitos: palavras, objectos e ensinamento por meio da 

imitação411. 

Para Escalígero a arte divide-se em artes materiais e imateriais, de forma simples ou 

combinada. De acordo com este mesmo esquema, distinguem-se dois tipos de acção: uma, 

derivada da Natureza, mora no interior da pessoa e emana do h)/qoj (ethos) ou boulh/, ou 

                                                                                                                                                         
Os modelos a imitar, neste livro v, contrariamente ao que acontece no seguinte, não se apresentam por ordem cronológica; 
o crítico e humanista franco-italiano vai trazendo à colação passos variados de distintos autores da Antiguidade Clássica, 
segundo o processo tradicional da gramática antiga e da formação retórica, que se baseava na leitura de autores canónicos. 
E esse esquema mental também poderá explicar que a exposição se faça em torno de dois núcleos fundamentais: a 
comparação dos poetas latinos com os poetas gregos, em primeiro lugar; depois, a comparação dos poetas latinos entre si, 
em torno de unidades temáticas tradicionais, a que se segue uma espécie de apêndice, em que se regressa à comparação 
dos poetas latinos com os poetas gregos.» 
 

408 Idem, Ibidem. 
 

409 Idem, Ibidem. 
 

410 Vide Javier García Rodríguez (2003), op. cit., p. 116. 
 

411 Idem, Ibidem, pp. 115-116. 
 



146 

 

bem, procedente do exterior, produz o pa/qoj nessa pessoa; a outra, derivada do Fado, 

consiste em fortuna e casus412. 

O que vale a pena destacar nesta exposição não são os enlaces ou a natureza da 

análise, mas sim o método empregue por Escalígero. Se analisarmos detalhadamente esta 

exposição, descobrimos aqui e ali a presença de todos os elementos que formam a 

tradicional teoria do decorum, como também é possível observá-la nos estudiosos da teoria, 

retórica e poética, ao mesmo tempo, da Antiguidade Clássica e da Idade Média. Estes 

elementos são bem conhecidos: idade, sexo, origem, personalidade, classe ou profissão, etc. 

Porém, enquanto em obras anteriores, tais elementos se estabeleciam de maneira 

dogmática como componentes imprescindíveis em qualquer caracterização, em Escalígero 

são incorporados num sistema. Para este autor poesia é linguagem, qualquer estudo sobre 

ela deverá ter em conta a audiência; estaríamos centrados na proporção já assinalada, entre 

Palavras e Homens. A linguagem, como característica humana que é, deve obrigatoriamente 

entrar numa destas categorias – o necessário, o útil ou o aprazível –.  

Segundo Escalígero, a finalidade da poesia é a imitação, no sentido em que o poeta 

se esforça por criar uma obra que tem uma forma própria e uma existência independente, 

mas que representa algum aspecto da origem do objecto imitado. Insiste-se mais nesta 

forma que no efeito propriamente dito que possa produzir numa determinada audiência. 

Para Escalígero, esta tese é insustentável, visto que a audiência desempenha um papel 

decisivo no seu sistema. Por isso rejeita que o objectivo da poesia seja a imitação e troca-a 

nesse papel pelo prazer e pelo ensinamento413.  

As razões que levam Aristóteles a fazer da fábula (mythos) a ‘alma’ da poesia estão 

claramente mencionadas na sua Poética: a fábula é o elemento que unifica todos os outros 

                                                 
412 Veja-se Poetices, op. cit., cf.III, I, 80-83, apud Javier García Rodríguez (2003) op. cit., p. 122. 
 

413 A a este respeito, António Maria Martins Melo (2014), op. cit., pp. 165-166, referindo-se a Escalígero, afirma o seguinte: 
«Este tratado poético, que é dedicado ao seu filho Sílvio, visa essencialmente a formação deste jovem jurista, a que não 
pode ser alheia a dimensão ética que nos encaminha para a beatitude ou acção perfeita, o que se alcança a partir do estudo 
dos princípios da filosofia. Para tal desiderato muito concorre o conhecimento da história e a leitura dos poetas. Com 
efeito, a poesia serve, entre outras coisas, para que com o exemplo possamos seguir os bons e os imitemos no momento de 
agir e, pelo contrário, aos maus desprezemos e nos abstenhamos de imitar sua pérfida conduta (ut bonos amplectamus 
atque imitemur ad agendum; malos aspernemur ad abstinendum). Uma concepção de poesia que o afasta de Aristóteles, 
pois este havia-lhe reconhecido como finalidade a imitação: «si para Aristóteles es la imitación, para nuestro autor el fin 
último no es la imitación, sino la instrucción placentera por la que los hábitos de las mentes de los hombres son llevados a 
la recta razón, de modo que a través de ellos el hombre puede realizar una acción perfecta, beatitudo» (Sánchez Marín y 
Muñoz Martín, 2007: 129). O mesmo é dizer que ela nos conduz a um comportamento moral irrepreensível, sinónimo de 
felicidade, um conceito que nos aproxima do prodesse et delectare horacianos.» 
Sobre a ideia de beatitudo veja-se ainda notas 407 e 1083 desta tese. Acerca da relação entre beatitudo e prodesse et 
delectare horacianos observe-se Julius Caesar Scaliger (1561), op. cit., pp. 81; 306; 347 e 348. 
 



147 

 

ao subordinante. Para a sua objecção à dita ideia, Escalígero também se apoia nas 

considerações de origem mais externa que interna. O objectivo da poesia é incitar a 

audiência para uma acção ‘beatífica’, alcançado quando se induz o carácter adequado nessa 

audiência. Segundo V. M. de Aguiar e Silva, tal como Maggi, o ‘pius Madius’, também Vachi e 

Minturno, mantêm semelhante atitude moralizadora mas Escalígero, levado pela finalidade 

pedagógica atribuída à poesia, altera um passo essencial da Poética como o que trata da 

imitação poética414. Estas distinções entre Escalígero e Aristóteles são interessantes, não só 

por si mesmas e pela luz que possam trazer para a teoria de Escalígero, como também por 

nos ajudarem a conhecer em que medida a teoria literária renascentista se distingue da 

doutrina clássica (ou ‘aristotélica’) na qual se diz basear. É difícil encontrar dois pontos de 

vista mais diametralmente opostos. Além disso, estas diferenças contribuem para fazer 

ressaltar a unidade, a consistência e a integridade geral do sistema de Escalígero; um 

sistema de tal forma completo e correctamente concebido que o seu autor, por vezes, não 

hesita, na hora, de enfrentar a autoridade de Aristóteles; um sistema cujos fundamentos 

amplos dão lugar a inúmeras conclusões específicas e no seio do qual se enquadram os mais 

diversificados elementos, sem que pareça que foi feito de forma imprópria e forçada415.    

Conforme atrás foi dito, todos os grandes comentaristas renascentistas da Poética 

Escalígero é o preceptista que D. António de Ataíde mais vezes cita, aproximando-se o seu 

modelo teórico-literário das ideias do comentador supra mencionado.  

Um outro autor que o 1.º conde de Castro D’Aire poderá ter examinado para a 

composição do seu Borrador, embora nunca lhe faça qualquer referência directa, é o 

transalpino António Sebastiano Minturno, autor da primeira poética em língua vulgar416. 

                                                 
414 Veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1962) op. cit., p. 63. Perante a asserção do Estagirita de que «a poesia imita os h)/qh do 

homem, Escalígero suspeita a possibilidade de a imitação incidir sobre impulsos passionais que perturbam contagiosamente 
o leitor e por isso estabelece que a imitação não incide sobre os h)/qh, mas sobre os diaqe/seij, estados de alma despidos de 

bruteza passional e depurados pela razão. Deste modo, o poeta não «imitat fabulam, mas docet fabulam.» Nesta linha de 
raciocínio afirma Escalígero: “Propterea quod non est poeticae finis imitatio: sed doctrina jucunda, qua mores animorum 
deducantur ad rectam rationem: ut iis consequetur homo perfectam actionem quae nominatur Beatitudo.» Por 
conseguinte, o poeta deve dar à sua audiência um exemplo desse tipo de carácter, introduzindo uma acção a título 
meramente ilustrativo. Há, assim, uma diferença entre poesia e vida: a primeira desenvolve uma acção com a intenção de 
produzir um carácter; na segunda, é o carácter que conduz à acção. Se se ligar a poesia e a vida numa sequência casual, 
esta sequência seria assim: acção no poema > carácter no poema > carácter na audiência > acção da audiência na vida. 
Deste modo, o caracter obtém a sua classe no poema, não através de uma necessidade interna, mas sim de uma ligação 
inevitável que existe (sempre, segundo Escalígero) entre a poesia e a vida. 
 

415 Vide Javier García Rodríguez (2003) op. cit., pp. 138-139.  
 

416 Segundo Maria Naves (2009) op. cit., p. 11, «En la segunda mitad del siglo XVI (la Poética de Minturno es de 1564) 
destacamos tres hechos que marcan y explican la situación de la teoria literaria seguida por las poéticas: la Poética de 
Aristóteles ocupa un lugar central, destaca sobre las demás fuentes y se convierte en el texto probablemente más leído, 
comentado e influyente de la época; en segundo lugar, se advierte una progresiva orientación hacia un enfoque moralista, 



148 

 

Este crítico italiano do Cinquecento, na opinião de Javier García Rodríguez417, está entre os 

teóricos da literatura que, no século XVI, gozaram de uma grande estima tanto em Itália 

como fora dela e que tiveram uma influência impressionante sobre o pensamento crítico-

literário do período classicista418. As suas obras De Poeta (1559)419 e Arte Poetica (1563), que 

constituem um compêndio das teorias críticas dos meados do século XVI, foram amplamente 

empregues por escritores italianos posteriores e excessivamente citados em Inglaterra e em 

França. Vauquelin de la Fresnay, por exemplo, refere-o como uma das principais fontes da 

sua obra Arte Poética Francesa (1605). No entanto, no caso de Minturno, como no de muitos 

dos seus contemporâneos, há a falta não só de estudos sobre as suas relações com outros 

teóricos e com a história geral da teoria literária, mas também de exposições e análises das 

próprias teorias e da estrutura intelectual das obras nas quais estão inseridas. Parece óbvio 

que exposições e análises deste tipo – mais completas que aquelas que agora são 

apresentadas na maioria dos casos – devem ser um passo fundamental para qualquer 

estudo mais amplo sobre as suas influências e evolução.  

O ano de 1570 ficou marcado pela publicação da Poetica d’ Aristotele vulgarizzata et 

sposta420 de Lodovico Castelvetro421, impresso primeiro em Viena, em 1570, e, mais tarde, 

                                                                                                                                                         
que deriva de la Contrarreforma y hace que el análisis erudito y estrictamente literario que antes había propiciado el 
Humanismo, desplace su interés hacia el contenido del arte y su finalidad social; en tercer término, hay una verdadera 
necesidad de completar la teoría literaria expuesta en la Poética de Aristóteles, añadiendo a la teoría de la tragedia una 
teoría de la comedia que o no se había escrito, o se había perdido, y un análisis, que falta en la poética griega, de la poesía 
Mélica. En los tres ámbitos, la Poética de Minturno tiene un lugar destacado: es una paráfrasis o recreación de la Poética 
aristotélica, se orienta hacia una visión moralista del arte y construye una teoría bastante completa del género cómico e de 
la lírica.» 
 

417 Cf. Javier García Rodríguez (2003) op. cit., p. 140. 
 

418 Sobre As Teorias Poéticas de Minturno observe-se genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 9-10; 66; 68; 167; 207; 
237; 478; 737-44; 755-59; 812; 971-76; 1021. Veja-se também Javier García Rodríguez (2003) op. cit., pp. 140-176. 
 

419 Veja-se Antonio Sebastiano Minturno. Antonii Sebastiani Mintvrni De Poeta, Ad Hectorem Pignatellum, Vibonensivm 
Dvcem, Libri Sex. Cum Priuiligijs. Venetiis, Ann. MDLIX. Ded.: Antonivs Sebastianvs Minturnvs Hieronymo Rvcellio. S. P. D., 
“Neapoli, Calend. Septemb. MDLVIII”. Do mesmo autor veja-se também L'arte poetica del signor Antonio Minturno, nella 
quale si contengono i precetti eroici, tragici, comici, satirici, e d'ogni altra poesia: con la dottrina de'sonetti, canzoni, ed ogni 
forte di rime toscane, dove s'insegna il modo, che tenne il Petrarca nelle sue opere. E si dichiara a' suoi luoghi tutto quel, che 
da Aristotele, Orazio, ed altri autori greci, e latini e' stato scritto per ammaestramento de' poeti. Della poetica toscana. In 
Napoli: nella stamperia di Gennaro Muzio, Erede di Michele Luigi, 1725. L'arte poética estava terminada em 1563, mas só foi 
publicada em 1564 por G. Andrea Valvassori. É a primeira Arte Poética escrita em língua vulgar, disposta em quatro diálogos 
que Minturno sustém com quatro amigos: Vespasiano Gonzaga, Ferrante Carafa, Angelo Constanzo e Bernardino Rota, 
todos eles poetas. Pedem-lhe que explique em língua vulgar o que já havia exposto em latim no De Poeta, em 1559.  
 

420 Viena, Stainhofer, 1570. Uma segunda edição corrigida e aumentada, póstuma, apareceu em 1576 (Basel, Pietro de 
Sedabonis); este estudo baseia-se nesta edição, donde se fazem todas as citações. Dá-se para cada caso a página e a 
referência da linha a partir da qual se faz a citação. 
 

421 Lodovico Castelvetro (Módena, 1505 – Chiavenna, 1571) foi um filólogo e crítico literário italiano. É um dos expoentes 
máximos do aristotelismo literário do Cinquecento. Conquanto, D. António de Ataíde nunca cite este autor, é possível que 
tenha tido conhecimento das suas preceptivas poéticas. 
 



149 

 

numa edição revista, em Basileia, em 1576422. Castelvetro segue o padrão normal para tais 

comentários; a sua obra é dividida em seis grandes «Partes», cada uma delas dividida em 

«Particelle» e para cada «Particella» é dada uma secção do texto grego, uma breve 

declaração da «Contenenza» ou conteúdo, um «Vernáculo – a que Castelvetro chama de 

Vulgarizzamento» ou tradução, e depois uma longa «Spositione» ou comentário. O crítico de 

Módena diferencia-se dos seus antecedentes, também, na sua atitude para com Aristóteles 

e o texto da Poética423; declara as suas dúvidas em relação à teoria do Estagirita e propõe 

desenvolver a sua própria doutrina. A Poética como a conhecemos, diz ele, é  

 

«a primeira forma bruta, imperfeita e não polida, da arte da poesia, a qual é provavelmente 
aquela que o autor preservou porque lhe podia servir de colecção de anotações e de breves 
lembretes, de forma a tê-los à mão quando quisesse compilar e compor a arte completa424.» 
(Tradução nossa). 

 

A sua própria proposta é mais ambiciosa, tentando tornar a arte da poesia clara, 

mostrando e disponibilizando não só o que foi transmitido em poucas páginas pelo maior 

dos filósofos, mas também o que poderia e deveria ter sido escrito para total benefício de 

todos aqueles que desejavam saber como se compõem poemas correctamente e ainda 

como são julgados por outros os textos compostos425. 

                                                 
422 Castelvetro morreu em 1571, e a segunda edição é póstuma; a sua obra foi preparada por amigos com base nos 
manuscritos do autor. Há inúmeras variações entre os textos, mesmo em relação às traduções directas de Aristóteles. 
Levantam-se questões sobre a autenticidade das alterações e sobre que texto usar como base de estudo. Bernard 
Weinberg (1963), op. cit., p. 503 afirma que utilizou a edição de 1576 que provavelmente representa o último pensamento 
de Castelvetro acerca do texto do Estagirita e da teoria poética. Nós seguimos neste ponto o crítico norte-americano da 
Escola de Chicago. Confrontámos as citações com o exemplar da BNL intitulado «POETICA D’  ARISTOTELE VULGARIZZATA, 
ET SPOSTA Per Lodouico Castelvetro. Stampata in Vienna d’Austria, per Gaspar Stainhofer, l’anno del Signore M.D.LXX.» 
 

423 Na exposição, deste item (A Teoria da Poética em Castelvetro), segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 22, 
34, 58, 66, 69-70, 149, 174-77, 183-184, 198-99, 214, 235, 277, 286-87, 292-93, 312, 330, 412, 462, 478, 502-11, 517-19, 
523-25, 529, 532, 540, 543, 546-47, 549, 553, 556-57, 559, 561, 563, 568, 570-71, 574, 580, 587, 593, 603, 608-10, 619, 635, 
676, 678, 689, 691, 695-96, 701-3, 713, 762, 771, 790, 802, 829, 857, 865, 885, 928, 943, 948, 983, 1040, 1057, 1070, 1091, 
1106. Veja-se também Javier García Rodríguez (2003) op. cit., pp. 177-234. 
 

424 Apud Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503: «Poetica d’ Aristotele (ed. 1576), p.)()( 3: “vna prima forma rozza, 
imperfetta, & non polita dell’ arte poetica, la quale è verisimile, che l’autore conservasse, perche seruisse in luogo di 
raccolta d’insegnamenti, & di brieui memorie per poterle hauere preste, quando volesse compilare, & ordinare l’arte 
intera.» Veja-se  Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503, onde refere que, sobre tal matéria, se deve consultar o seu 
artigo, «Teoria da Poética de Castelvetro», Crítica e Criticismo: Antigo e Moderno, ed. R. S.Crane (Chicago: Universidade de 
Chicago, Impr.1952), pp. 349-371. 
 

425 A partir de Bernard Weinberg (1963), op. cit., p. 503: «Poetica d’ Aristotele (ed. 1576), p.)()( 3: “ho tentato… di far 
manifesta l’ arte poetica, non solamente mostrando, & aprendo quello, che èstato lasciato scritto in queste poche carte da 
quel sommo philosopho, ma quello anchora, che doueua, o poteua essere scritto per vtilita piena di coloro, che volessero 
sapere, come si debba fare a comporre bene poemi, & a giudicare, se i composti habbiano quello, che deono hauere, o 
no.”» 
 



150 

 

Aristóteles foi parcialmente usado por Castelvetro como ponto de partida das suas 

teorias, mas também como oponente. O problema imediato, quando se lê a obra do 

comentador de Módena, é descobrir, no processo de adaptação e de refutação efectuado, o 

que acontece à teoria de Aristóteles. Não é muito ousado dizer que, em geral, Castelvetro 

transpõe toda a análise do mundo da arte para o mundo da realidade. Os preceitos estão 

relacionados com a selecção, a disposição e o embelezamento dos materiais. Castelvetro 

trata só superficial e indirectamente a espinhosa questão da relação da literatura com a 

natureza. A noção de imitação como conceito que apresenta diferenças entre um objecto 

que está na natureza e esse mesmo objecto representado numa obra de arte está 

completamente ausente; na verdade, numa obra que é um comentário de Aristóteles, não 

está presente nenhuma das implicações do conceito aristotélico de imitação426. Estas 

implicações desapareceram de tal forma que se diz que a imitação (rassomiglianza) não está 

presente quando se tratam acontecimentos verdadeiros ou históricos e que só está presente 

nos detalhes e nos embelezamentos ‘inventados’ pelo poeta, sempre, claro, de acordo com 

a probabilidade427. E ainda mais, relativamente à imitação, a distinção entre pra/xij (acto) e 

drw/ntej (actores) é despojada do seu significado de tal maneira que o objecto representado 

é convertido na acção do poema e a pessoa representada converte-se no poeta (por 

exemplo a Eneida de Virgílio.) 

Além disso, para o crítico de Módena a vinculação que Aristóteles estabelece entre a 

poesia e a pintura é, por definição, errada porque entre ambas existem mais diferenças que 

semelhanças. Em primeiro lugar, são diferentes quanto ao que representam. A pintura 

(como a história) representa o que é real, a coisa certa e conhecida, enquanto a poesia imita 

o provável, algo incerto e desconhecido. Enquanto a poesia representa acções, a pintura, no 

melhor dos casos, representa objectos; por exemplo a pintura histórica é um género 

definitivamente inferior. Em segundo lugar, são diferentes na relação que se espera entre a 

imitação e o objecto; na pintura, exige-se uma semelhança precisa: a mínima diferença entre 

a imagem e o ser retratado pode ser censurada e condenada na arte como uma imperfeição. 

Na poesia, a imitação é uma expansão, um embelezamento, uma idealização de qualquer 

acontecimento real que podia ser tomado como ponto de partida. Em terceiro lugar, as 

                                                 
426 Veja-se Javier García Rodríguez (2003), op. cit., pp. 208-209. 
 

427 Cf. Castelvetro (1576), op. cit., pp. 583-585. 
 



151 

 

fontes de prazer nas duas são diferentes. A pintura, pela sua relação com o sentido da visão, 

produz prazer, graças à precisa semelhança que na poesia é desagradável; por outro lado, a 

imitação na poesia duma provável acção desconhecida é o que mais agrada428. Isto explica-

se com base na dificuldade que se supõe ao artista. Para o pintor, a representação exacta é o 

procedimento mais difícil, mostra o talento mais elevado e provoca uma admiração 

ilimitada. Para o poeta, esta representação torna-o num mero historiador429; o que constitui 

a sua maior glória é a introdução do ‘irreal’, o ‘inventado’ e o ‘maravilhoso’430. 

O próprio Castelvetro só vê uma base de comparação entre as duas artes, que é o 

facto de ambas perseguirem o conveniente, que aqui significa a representação de coisas tal e 

qual como deveriam ser; porém não viu qualquer intenção em conciliar isto com a obrigação 

de, na pintura, as coisas serem representadas tal como são431.  

Segundo Javier García Rodriguez apud B. Weinberg à luz da íntima afinidade que 

outros teóricos, como Robortello, viram entre a poesia e a retórica, torna-se impensável não 

perguntar se Castelvetro trata as duas artes como um todo. Logo a seguir descobre-se que 

não432. É certo que faz bastantes referências à Retórica de Aristóteles, mais abundantes no 

que diz respeito à elocução, às paixões e ao pensamento, mas a partir delas não chega à 

indicação de uma semelhança geral entre Poética e Retórica433. Nas suas linhas mais gerais, 

o sistema de Castelvetro é essencialmente retórico. É notória a sua insistência em declarar a 

                                                 
428 Cf. Javier García Rodriguez (2003), op. cit., 207. 
 

429 Veja-se Castelvetro (1576), op. cit., p. 114. 40. Rejeitada a concepção popular do poeta como alguém inspirado pela 
divindade, falsificadas ou abandonadas todas as noções do poema como uma imitação da natureza e especificamente 
negada a semelhança com a pintura, o sistema poético de Castelvetro converte-se num sistema muito especial para a sua 
época. A poética passa a ser um ramo da história, mas com a especial característica de ser uma história que tenta agradar à 
sua audiência e proporcionar a glória ao seu autor. Tudo o que num poema está relacionado com as necessidades de 
credibilidade deriva das suas características e critérios da história; tudo o que está relacionado com as necessidades de 
agradar ao público, cujo carácter é delimitado duma maneira muito cuidadosa, toma as suas características e seus critérios 
da retórica. Se há um papel próprio para uma arte da poesia – e em ocasiões isto é praticamente negado – é na combinação 
dos preceitos fornecidos por estas duas artes-matrizes, que se chega aos vícios, como no caso das unidades, para os quais 
as outras artes não dão recomendações específicas. Ou, para expor o caso mais cuidadosamente, o poeta considera-se ele 
próprio como um tipo de historiador e confia cegamente nos ensinamentos da história para que o guiem na hora de 
escrever os seus poemas. Contudo há lugares onde estes ensinamentos são inconvenientes e aqui o poeta – inclusive pode 
até não reconhecer este facto – recorre às relações fundamentais que existem numa obra que usa a linguagem e o público 
para o qual está direcionada. Este segundo tipo de actividade leva-o a formular para si mesmo – ou recuperar algumas das 
prévias formulações de teóricos como Castelvetro – uma série de convenções, regras ou práticas especiais que, tomadas 
em conjunto, configuram uma arte da poesia.  
 

430 Idem, Ibidem, pp. 207-208. 
 

431 Veja-se Castelvetro (1576), op. cit., p. 586. 9; 72. 4; 41. 11; 342. 28.  
 

432 Cf. Javier García Rodríguez (2003), op. cit., p. 208. 
 

433 Sobre as partes qualitativas e quantitativas na poética e na retórica veja-se., por exemplo, Castelvetro (1576), op. cit., p. 
257. 43. Acerca das relações entre a Poética e a Retórica desde a a antiguidade greco-latina até aos nossos dias observe-se 
Antonio García Berrio & Teresa Hernandez Fernandez (1994), op. cit., pp. 12-14.  



152 

 

íntima relação existente entre poesia e história; este facto pode constituir um dos sucessos 

mais originais do sistema de Castelvetro434. Segundo o comentador de Módena, o próprio 

poeta não precisa de estar inspirado pela divindade, nem escrever sob a influência do furor 

poeticus, nem sentir ele mesmo as paixões que as suas personagens encarnam; trata-se 

apenas de superstições vividas pelos poetas para melhorar o seu crédito entre as massas 

ignorantes435.  

A arte nunca é independente, já que suporta sempre as marcas das suas origens na 

história e na retórica. Tem, por isso, muito pouco a ver com a ‘arte’ de Aristóteles436. Na 

história da crítica literária moderna Ludovico Castelvetro437 aparece como o responsável por 

introduzir as três unidades pseudo-aristotélicas de tempo, lugar e acção. Ou, pelo menos, é-

lhe reconhecido o mérito de ter sido o primeiro a dar a forma definitiva ao complexo de 

tempo – lugar – acção e, com isto, de ter exercido uma importante influência no 

desenvolvimento da doutrina clássica que tornou possível a implantação da teoria dos 

classicistas franceses. A Poetica de Castelvetro representa, num certo sentido, o culminar 

das tendências já manifestadas no primeiro comentário à Poética de Aristóteles, a obra de 

Robortello In librum Aristotelis De arte poetica explicationes de 1548438 de que já demos 

conta anteriormente. Castelvetro incorpora na sua análise as novidades que surgiram neste 

espaço de tempo e o que produziu, mas, visto que é mais extremista, está mais longe do 

texto de Aristóteles e mais próximo do ponto de vista do classicismo francês439.  

A diferença qua mais se destaca entre Robortello e Castelvetro é a atitude de cada 

um deles face a Aristóteles. Para Robortello, o texto que comenta é uma obra-prima de 

clareza e lógica. Frequentemente interrompe o seu discurso para sublinhar a excelência da 

                                                 
434 Vide Javier García Rodríguez (2003), op. cit., p. 208. 
 

435 Idem, Ibidem, p. 65. 12; 180. 7; 372. 30; 374.15. 
 

436 Quem quer que a adopte, teórico ou poeta, declara-se a favor dum sistema da poética essencialmente não aristotélico, 
um sistema que estaria inclusive e ainda mais afastado das pressuposições do texto original, mais do que havia estado a 
teoria assimilada pelo comentário de Robortello, porque se acrescentam sempre novas ideias na reformulação ou 
concepção de um novo texto. De certa forma faz-se jus ao aforisma, pois quem reconta reconstrói sempre um novo texto, 
embora similar à redacção de base que lhe serviu de inspiração, contudo, já diferente em certos aspectos, teorias, 
circunstâncias e motivos opinativos. 
 

437 Lodovico Castelvetro (Módena, 1505 – Chiavenna, 1571) foi um filólogo e crítico literário italiano. É considerado o 
representante máximo do aristotelismo literário do Cinquecento. 
 

438 Sobre este assunto veja-se o artigo de Bernard Weinberg, «Robortello on the Poetics», R. S. Crane (ed.), Critics and 
Criticism: Ancient and Modern, Chicago, The University of Chicago Press, 1952, pp. 319-348. 
 

439 Na exposição, deste item, segui genericamente B. Weinberg (1963) op. cit., pp. 174-77; 502-511; 701-03. Veja-se 
também Javier García Rodríguez 2003: 177-210. 
 



153 

 

sua construção e para a defender daqueles que dizem ser fragmentária, imperfeita e falsa a 

Poética do Estagirita. A sua intenção é justificar e aceitar na íntegra o texto de Aristóteles. Se 

alguém propusesse uma análise na essência não-aristotélica seria por causa da sua 

incapacidade em compreender o texto e os velhos costumes da exposição textual; de modo 

algum se devia à sua intenção de divergir. Em Castelvetro, o ponto de partida é um 

desdenhar profundo do texto da Poética. A Poética não é uma obra completa, mas sim uma 

colecção de materiais poéticos a partir dos quais se pode escrever um tratado. Segundo o 

crítico de Módena, as afirmações incluídas por Aristóteles no seu texto, contava-as o 

Estagirita refutar ou rejeitar mais tarde440; opina ainda que muitas passagens estão 

deslocadas441 e existem contradições que são óbvias442. O desdém de Castelvetro chega 

inclusive mais longe. Não hesita em classificar como falsas determinadas ideias de 

Aristóteles443. Rejeita as ideias de Aristóteles quando julga não estarem confirmadas 

adequadamente444. Partindo da inutilidade dos preceitos de Aristóteles para a arte da 

história chega mesmo a perguntar: «O que nos impede de afirmar que estes preceitos não 

são nem apropriados nem úteis para a própria poesia, seguindo a força deste 

argumento?»445  

Nada mais distante da ideia de Castelvetro que tentar uma justificação para o texto 

aristotélico. A sua estratégia mais habitual é pegar numa passagem à escolha da Poética, 

assinalar as razões pelas quais as distinções que se fazem são incompletas e erradas e depois 

fazer a sua própria lista de distinções sobre o mesmo tema. Podemos ver o exemplo da 

análise que faz do trecho da Poética sobre o impossível verosímil (1460a26)446. Segundo 

Aristóteles  

                                                 
440 Idem, Ibidem, pp. 35. 1; 111. 24. 
 

441 Idem, Ibidem, pp. 91. 36; 174. 8; 218. 16; 234. 30; 294.33; 341.24; 386.30. 
 

442 Idem, Ibidem, p. 275. 30. 
 

443 Idem, Ibidem, pp. 691. 15; «Hora presuppone Aristotele per cosa simplicemente vera quella, che non è cosi.» Sobre esta 
questão veja-se também 315. 38; 386. 24; 491. 13; 694. 6; 697. 6: «Hora presuppone Aristotele per cosa simplicemente 
vera quella, che non è cosi.»  
 

444 Idem, Ibidem, p. 280. 29: «vorrei, che mi fosse mostrato per altro, che per autorita di lui che pare dire, & ridire piu volte 
questo medesimo senza addurre ragione di niuno valore.» 
 

445 Idem, Ibidem, p. 7. 1: «che ci vetera, che seguendo noi il vigore di questo argomento non siamo costretti a dire, che non 
sieno ne conueneuoli, ne gioueuoli alla stessa poesia?» 
 

446 Idem, Ibidem, p. 564. 12: «Hora, se io non m’inganno, questa matéria si sarebbe intesa meglio, & sarebbe data Maggiore 
luce alle cose, che s’hanno da dire, se si fossero fatti tre capi, in ciascuno de quali fosse la virtu, che si douesse seguire, e’l 
vitio, che si douesse fuggire. E’l primo fosse quello della possibilita, & della’ impossibilita e’l secondo fosse quello della 
credibilita & della’ ncredibilita, de quali due capi in fino a qui s’è parlato. e’l terzo fosse quello del giouamento della 
constitutione della fauola, & del non giouamento.» Traduzimos o passo da seguinte forma: «Agora, se não me engano, esta 



154 

 

 

«deve preferir-se o impossível verosímil ao possível inverosímil; não devem compor-se 
enredos com partes irracionais mas, pelo contrário, não devem ter absolutamente nada de irracional 
e, se tiverem, que seja fora do enredo, como o facto de Édipo não saber como moreu Laio447.» 

 

Entre as tendências que, já desde Robortello, marcaram um afastamento do espírito 

da Poética, a mais significativa, do ponto de vista metodológico é a progressiva deslocação 

da ênfase principal desde o poema até ao público. Este afastamento significa que todos os 

aspectos da poesia são considerados em função das necessidades ou exigências do público 

de características muito específicas e não das exigências artísticas do próprio poema. Não é 

muito ousado dizer que, em geral, Castelvetro transpõe toda a análise do mundo da arte 

para o mundo da realidade448.  

Ainda assim, de um modo geral, podemos asseverar que o essencial da estética de 

Aristóteles permaneceu intacto nas interpretações dos seus mais altos exegetas, como 

Robortello, Escalígero, Minturno, Vettori ou Castelvetro e alguns outros. Bastará ler os 

comentários destes autores aos passos mais importantes da Poética, como os relativos à 

mimese, ao conceito de natureza a imitar, à distinção entre poesia e história, ao universal 

poético, à verosimilhança, à catarse trágica, à coerência poética, comentários insertos na 

obra de Galvano Della Volpe, para se concluir que não houve desvio imenso e fundamental 

na fidelidade ao pensamento de Aristóteles449. Um apecto houve, todavia, já o aludimos 

atrás, em que o pensamento aristotélico foi frequentemente alterado: no problema das 

relações com a moral. Mas os tempos da Reforma e Contra Reforma, bem como a influência 

de Averróis também contribiu para o facto.  

                                                                                                                                                         
questão seria melhor compreendida, e ter-se-iam iluminado as coisas que devem ser ditas, se forem feitas três distinções, 
em cada uma das quais se segue a virtude e se evita o vício. A primeira seria entre o possível e o impossível e a segunda 
entre o incrível e o inacreditável; estas duas divisões já tinham sido analisadas. Finalmente, a terceira é então a da sua 
utilidade ou inutilidade para a formação da fábula.» A partir deste momento procede-se ao desenrolar da distinção, à 
subdivisão em oito combinações possíveis, à formulação na qual entra a primeira e a segunda divisão ‘à natureza ou à razão 
humana’, enquanto a terceira é da competência do poeta. Existem inúmeras passagens deste tipo. Assim sendo, o 
verdadeiro propósito de Castelvetro, é substituir as concepções do Estagirita pelas suas próprias e desenvolver uma série 
de formulações que podem ser consideradas como propriedade da teoria poética de Castelvetro. 
 

447 Cf. Ana Maria Valente, (2004), op. cit., p. 96. 
 

448 Digamos que, à guisa de explicação, que Aristóteles na Poética considera as qualidades especiais do poema como obras 
de arte (e não como objectos naturais), que analisa as características dos objetos que afectam sua utilidade nas obras de 
arte (em vez das suas qualidades naturais), que só tem em consideração apenas as capacidades dos homens que afectam a 
inteligência, a apreciação e a avaliação das obras (em vez de todas as suas características como homens). Isto é, obras e 
objectos e homens são sempre vistos com respeito a condições especiais da arte da poesia. Em Castelvetro, qualquer ideia 
de ‘condições especiais’ tende a perder-se; as obras são tratadas como se fossem objectos naturais, os quais permanecem 
inalterados à medida que passam na obra, e homens são homens. 
 

449 Cf. Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 60 e ss. 
 



155 

 

As ideias da Poética de Aristóteles eram possivelmente tratadas pelo Filósofo, por 

forma a serem direccionados a um público interno, mais restrito, com maiores e mais 

avançados conhecimentos sobre poesia, lógica, física, metafísica. Ainda assim e tratando-se 

de uma obra esotérica450 e apesar de algumas contradições, a sua redescoberta pelos 

comentadores da Renascença fazem dela uma obra ímpar na cultura ocidental, a base de 

toda a teoria literária antiga e actual; não podemos deixar de referir que a metalinguagem451 

desenvolvida na Poética do Estagirita ou na Epistola ad Pisones de Horácio452, além de 

influenciarem toda a Antiguidade Clássica e o Medievo (incluindo a cultura árabe medieval 

da Península Ibérica e da Sicília) com as suas ideias teóricas e preceptivas vêm a dar origem 

paulatinamente e sobretudo depois de Francesco Robortello com a sua tradução e 

comentário (1548) a um bloco doutrinal de ideias literárias que se consolidou por toda a 

Europa ocidental e haveria de influir a obra de D. António de Ataíde e de outros preceptistas 

lusos453. 

No seu Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever, D. António de 

Ataíde não foi indiferente às preceptivas propostas pelos autores dos séculos XV e XVI. A 

interpretação de tão importantes estudos afigura-se ao leitor como uma «obra aberta como 

uma proposta de um “campo” de possibilidades interpretativas, como configuração de 

estímulos dotados de uma substancial indeterminação, de modo que o fruidor seja levado a 

uma série de leituras sempre variáveis454», como uma constelação de recursos que 

proporcionam o germinar de diferentes relações ou o confluir de mútuas conexões. Ainda 

assim, o difícil e complexo meio social do Humanismo português e espanhol não se afigura 

como obstáculo para que um número cada vez maior de estudiosos, da área da filologia 

clássica e hispânica, afirme a sua intenção de aprofundar os conhecimentos acerca da 

peculiaridade e contribuições ibéricas para o desenvolvimento da Poética. Estamos já longe 

da opinião, na altura, correcta de «que fuera de las fronteras de la hispanística se há juzgado 

                                                 
450 Veja-se Eudoro de Sousa ⁵1994: 13 e ss. 
 

451 Vide António García Berrio & Teresa Hernández Fernández (2004), op. cit., 28 e ss. 
 

452 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., 13 e ss. 
 

453 Vide Carlos Reis (1995), op. cit., pp. 414-415; Segismundo Spina (1967) op. cit., p. 7 e ss; Karl Kohut (1973) op. cit., p. 1 e 
ss.; Mariana Amélia Machado Santos 1961: 5 e ss.; Aníbal Pinto de Castro 1976: pp. 83-102. 
 

454 Cf. Umberto Eco, (1989) op. cit., 173-174. 
 



156 

 

muy mal el valor de la apotación española (y más todavia de la portuguesa) a la poética del 

Renacimiento y el Barroco455.»  

Karl Kohut afirma, de seguida, que «más desprecio hay todavia en el juicio de 

Spingarn, que se contenta con despachar la poética española considerándola un recuerdo de 

teorias italianas456.» Os juízos expressos por Spingarn e Saintsbury dos começos do século XX 

catacterizavam a postura geral dos estudiosos até há alguns anos atrás. Era assim em 1973 e 

K. Kohut quando declara «mientras que por ejemplo para Italia se dispone de excelentes 

trabajos de sínteses en los de Buck y Weinberg, para Francia en los de Bray y Patterson, para 

España no se há vuelto a intentar una sínteses de ese tipo después de Menéndez Pelayo457», 

quiçá a melhor história crítica literária de todas as literaturas europeias segundo as palavras 

de K. Kohut apud Saintsbury458. Em consequência de tudo isto a investigação sobre as teorias 

literárias espanholas e portuguesas do Renascimento e do Barroco experimentaram um 

retrocesso considerável em comparação com Itália ou França459. No entanto, os sinais dos 

tempos indicam-nos que paulatinamente as realidades estão a mudar e disso é exemplo o 

capítulo que se segue, onde expomos a forma como se foi materializando a formação de um 

cânone poético em Espanha e em Portugal a partir de Nebrija e da sua vinda de Itália em 

1473. 

 

 

2. Preceptistas poéticas espanholas de 1580 a 1624: propósitos e 
polémicas  

                   
Importante para a formação de um cânone poético português foram as suas intensas 

ligações a Espanha no período que tem lugar sobretudo a partir da assinatura do Tratado de 

Alcáçovas em 1479. Ficou delineado para portugueses e castelhanos um extenso espaço 

temporal pacífico e uma favorável aceitação de tudo que procedia de Castela. A data 
                                                 
455 Veja-se Karl Kohut 1973: 1. Este autor expõe no seu estudo Las Teorias Literarias en España y Portugal durante los Siglos 
XV y XVI o estado da investigação, na sua época, sobre os preceitos poéticos e estéticos produzidos na Ibéria, no período 
que ele próprio delimitou entre 1473 e 1600. A partir da página dezasseis do trabalho supra citado apresenta um resumo 
muito circunstanciado das fontes espanholas de teoria literária: 1.º Poéticas; 2.º Tratados de teoria literária en sentido 
amplo; 3.º Retóricas; Obras sobre historiografia; Refundições e comentários; 6.º Prólogos, aprovações e elogios; 7.º 
Discussões ocasionais de problemas teóricos em obras de todo o tipo. 
 

456 Idem, Ibidem. 
 

457 Idem, Ibidem, p. 3. 
 

458 Idem, Ibidem. 
 

459 Vide Karl Kohut, (1973) op. cit., 3. 



157 

 

mencionada serve como ponto de referência para assinalar o princípio de uma mais 

profunda influência castelhana em Portugal. Foram diversos os contributos para o 

enraizamento castelhano em Portugal, tais como a activa difusão de obras castelhanas junto 

das elites portuguesas, a religião, o ensino e até mesmo o teatro. A posição da corte 

também desempenhou uma actividade e importante papel na valorização para que tudo 

quanto fosse castelhano estivesse de moda em Portugal. Para isso muito contribuiu a 

política de enlaces matrimoniais entre as famílias reais portuguesas e castelhanas que é vista 

como a principal causa da introdução da língua castelhana nas cortes portuguesas como já 

aludimos anteriormente. Ente 1498 e 1578, quatro rainhas castelhanas presidiram sem 

interrupção a corte portuguesa, as três mulheres de D. Manuel I e a mulher de D. João III, D. 

Catarina460. As rainhas de origem castelhana chegadas a Portugal com a sua particular corte 

de damas, confessores461 e outros súbditos apresentavam forte resistência na adaptação à 

cultura Portuguesa mantendo-se sempre fiéis ao idioma castelhano. Esta insistência teve 

forte impacto na cultura portuguesa462 e foi uma das principais razões do bilinguismo nas 

cortes.  

O século XVI significa, antes de mais nada, a definitiva penetração da sensibilidade 

renascentista na literatura espanhola. Os ventos literário-artísticos da Renascença italiana 

chegarão ao país vizinho e hão-de influenciar a literatura espanhola463 de forma definitiva464. 

                                                 
460 A propósito da rainha consorte, esposa de D. João III, da prole do ‘Piedoso’ e da política de casamentos, na Ibéria do 
século XVI, declara Anne Marie Jordan, 2017: 127, o seguinte: «o casamento de D. Maria de Portugal (1527-1545), filha de 
D. Catarina de Áustria, com Filipe II representou uma união que mais uma vez uniu as casas reais de Avis e Habsburgo 
durante o Renascimento.»  
 

461 Exemplo disso foi Frei Luís de Granada (1504-1588), conselheiro espiritual e confessor de D. Catarina. Cf. Anne Marie 
Jordan (2017), op. cit., p. 215. 
 

462 No prefácio da autoria de Maria de Lourdes Belchior Pontes à obra de José Maria Valverde 1958: 9 diz-se o seguinte, 
relativamente à influência da literatura espanhola em Portugal: «a História da Literatura Portuguesa ilumina-se e esclarece-
se, integrada no quadro das literaturas peninsulares. O influxo é factor integrante da nossa literatura, particularmente nos 
séculos XVI e XVII.» 
 

463 Acerca deste assunto veja-se José–Carlos Mainer (2014): 63-113. Veja-se ainda de Carlos Alvar et al 2017: 227- 422. 
 

464 Segundo Mario M. González no documento [em linha]: http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-
DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf, afirma parecer-lhe «necessário evitar a simplificação que significa ater-se à 
fragmentação cronológica utilizada de longa data nos manuais de História da Literatura Espanhola. Neles, é 
tradicionalmente aceite a divisão dos séculos de referência em “Renascimento”, para século XVI (dividido em “Primeiro 
Renascimento”, para a primeira metade do século ou o reinado de Carlos I, e “Segundo Renascimento”, para a segunda 
metade ou o reinado de Felipe II) e “Barroco”, para o século XVII.» Declara ainda o mesmo autor que «o conjunto dos 
séculos XVI e XVII costuma ser designado, nos manuais de História da Literatura Espanhola como “o século de ouro” ou, 
mais apropriadamente, “os séculos de ouro”, para salientar assim o brilho que caracteriza o período no campo das 
realizações literárias e artísticas. A designação, embora válida em algum sentido, além de extremadamente imprecisa 
quanto à sua abrangência, tende a uniformizar, por um lado, toda a produção literária do período e, mais ainda, leva a 
entender que se trata de dois séculos uniformemente caracterizados apenas pelo sucesso nacional espanhol em todos os 
aspectos, quando, na verdade, é necessário considerar, ao longo de um período tão extenso, um processo histórico muito 
complexo e carregado de conflitos.» 

http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf


158 

 

A Espanha dos Áustrias (c. de 1500 – 1700) assitirá ao surgimento de autores e obras 

intemporais. Fernando Rojas com a sua Celestina, Hernán Núñez465, Juan de Mena466, o 

primeiro autor canónico da literatura espanhola467, o gramático Nebrija, Jorge Manrique, 

Francisco Sánchez de las Brozas, Garcilaso de la Vega468, o verdadeiro ‘inventor’ da língua 

poética do Renascimento espanhol e, introdutor em definitivo da linha petrarquista em 

Espanha469, Sánchez de Lima e a sua Arte Poética, o paleógrafo Juan Vázquez del Mármol, 

Juan de Boscán, o introdutor em Espanha do denominado dolce stil nuovo470, Cristóbal de 

Castillejo, Garci Sánchez, Torres Naharro, Cartagena, Santillana, Juan Hurtado de Mendoza, 

Gonzalo Pérez, frei Luis de León, Juan de la Cruz, Teresa de Ávila e depois, numa segunda 

fase, de Fernando Herrera471, Miguel de Cervantes472, Francisco de Quevedo473, Tirso de 

Molina, Lope de Vega474, Pedro Calderón de la Barca475 e Luis de Góngora476 entre tantos 

outros.  

                                                                                                                                                         
 

465 Hernán Núñez de Toledo y Guzmán nasceu em Valladolid em 1475 e morreu em Salamanca em 1553. Foi um latinista, 
helenista, paremiólogo e humanista espanhol, também conhecido como o Comendador Griego, ou Comendador Hernán 
Núñez, El Pinciano ou Fredenandus Nunius Pincianus. Núñez estudou em Bolonha os escólios de Donato, a introdução de 
Agostino Dati e a elucidativo de Badius Ascensius) 465.  
 

466 Juan de Mena (Córdova, 1411 - Torrelaguna (Madrid), 1456), poeta espanhol pertencente à escola alegórico-dantesca do 
pré-renascimento espanhol e conhocido sobretudo pela sua obra Laberinto de Fortuna. 
 

467 Cf. José María Pozuelo Yvancos (dir.) 2011: 193. 
 

468 Sobre Garcilaso de la Vega observe-se José–Carlos Mainer (2014), op. cit., 68 e ss. Veja-se também Maria de Lourdes 
Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 65. 
 

469 Vide Eloísa Álvarez & António Apolinário Lourenço (1994), op. cit., p. 125. Observese ainda José–Carlos Mainer (2014), 
op. cit., 262 e ss. 
 

470 Segundo E. Álvarez & A. A. Lourenço 1994: p. 82 «a Juan de Buscán cabe, portanto, o mérito de ter introduzido nas letras 
hispânicas as inovações renascentistas italianas, ainda que o triunfo definitivo destas se fique a dever essencialmente ao 
génio poético de Garcilaso de la Vega, o verdadeiro inventor da língua poética do Renascimento espanhol e paralelamente 
do espanhol moderno.» 
 

471 Acerca do papel de Fernando Herrera na literatura espanhola observe-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 69 e ss. 
Veja-se também Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 65. 
 

472 Sobre o Don Quijote de La Mancha observe-se a edição comemorativa do tricentenário da Real Academia Española da 
autoria de Arturo Pérez-Reverte ⁵2016: 5 e ss. Acerca da importância de Miguel de Cervantes na literatura espanhola leia-se 
ainda José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 88 e ss. Observe-se também Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., 
p. 115. 
 

473 Sobre a relevância de Miguel de Cervantes na literatura espanhola leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 109 e 
ss. Atente-se ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 148. 
 

474 Cf. José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 96. e ss. 
 

475 Em relação ao papel de Pedro Calderón de la Barca leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 100 e ss. Observe-se 
igulamente Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 136. 
 

476 Veja-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 106 e ss. Vide ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 
148. 
 

https://www.google.pt/search?biw=1350&bih=613&q=francisco+de+quevedo&stick=H4sIAAAAAAAAAGOovnz8BQMDgwYHsxCnfq6-gXGRSUaOEphpWJiblqLFF5BaVJyfF5yZklqeWFnMfUvA-0EQ87dPPwIE_QT_VL7z3Z8PABdqiJNFAAAA&sa=X&ved=0CJEBEMQNMBFqFQoTCPuVxND25ccCFcJYFAodK4gMCQ


159 

 

Na primeira metade do século XVI, em cerca de quarenta anos, o sistema poético 

espanhol experienciou uma transformação de tal forma radical que os ‘velhos sinais’ se 

deviam adaptar, caso alcançassem o prémio da imprensa, no modo em que eram 

concebidos, apresentados e interpretados nas circunstâncias que ditavam os ‘novos sinais’ 

(usando um expressão feliz de Alberto Blecua477). Em Portugal sucedeu algo de idêntico478. 

Relembremos Sá de Miranda479, António Ferreira e Luís de Camões. São poucos os que 

depois de 1570 escrevem em medida velha. Ou seja, essa mudança foi paralela em Portugal 

e a dinastia de Avis cabeça de um imenso império em expansão não podia deixar de lado o 

surgimento das novas preceptivas. Cataldo Sículo480, Nicolau Clenardo481, Sá de Miranda482 e 

também António Ferreira483 entre outros irão, através dos aspectos técnico-formais e 

ideológicos, contribuir para que uma comoção nova, profundamente ligada aos novos 

modelos vindos de Itália, deixasse marcas na literatura portuguesa484.  

                                                 
477 Luis Alberto Blecua Perdices (Zaragoza, 1941) é un filólogo e cervantista espanhol, filho do também filólogo José Manuel 
Blecua Teijeiro e irmão de José Manuel Blecua Perdices (actual Director da Real Academia Espanhola). 
 

478 Sobre as teorias literárias em Espanha e Portugal durante os séculos XV e XVI, veja-se o estudo de Karl Kohut, 1973. 
 

479 Acerca de Sá de Miranda como poeta lírico veja-se Isabel Almeida: 2006: 78. 
 

480 Veja-se Adriano Milho Cordeiro (1992), O poema triunfo dos anjos e das musas que se congratulam com Gonçalo filho de 
Martinho de Cataldo Sículo. Coimbra, FLUC. 
 

481 Cf. M. Gonçalves Cerejeira ⁴(1974-1975), O Renascimento em Portugal. Coimbra, Coimbra Editora. 
 

482 Vide T. F. Earle (2013), Estudos sobre cultura e literatura portuguesa do renascimento. Coimbra, Imprensa da 
Universidade. Veja-se ainda do mesmo autor a obra publicada em 2000, António Ferreira. Poemas lusitanos. Lisboa, 
Fundação Calouste Gulbenkian.   
 

483 Vide T. F. Earle (2013), Comédias de Francisco Sá de Miranda. Lisboa. Imprensa Nacional Casa da Moeda. Observe-se 
também de Márcia Arruda Franco (2005), Sá de Miranda, poeta do século de ouro. Coimbra, Angelus Novus. Veja-se ainda 
Paula Alexandra de Campos Pais Ferreira dos Santos (2009), A recepção de Horácio nos Poemas Lusitanos de António 
Ferreira. Coimbra Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. 
 

484 António Maria Martins Melo 2014: 160, a propósito do Renascimento em Portugal, afirma o seguinte: «O Concílio de 
Trento tem lugar no séc. xvi, num momento crucial para o Renascimento, pois, na opinião de José Vitorino de Pina Martins, 
ele pode constituir uma fronteira diferenciadora de dois períodos distintos: um primeiro Renascimento de matriz filológica, 
que se caracteriza pelo cultivo das litterae humaniores e que, geralmente, se designa por Humanismo; o segundo, mais de 
pendor naturalista, marcado pelo espírito experimentalista dos descobrimentos (Martins, 1983: coll. 274-283).  
Porém, em Portugal, assiste-se a uma inversão deste contexto histórico, pois o movimento humanista, segundo Costa 
Ramalho (1977-1978; 1980; 1998), só havia de dar os seus primeiros passos com a chegada ao reino de Portugal, em 1485, 
de Cataldo Parísio Sículo (c. 1455-c. 1517), futuro preceptor de D. Jorge, filho bastardo de D. João II. De forma contundente, 
vitupera este humanista siciliano os que defendiam o «bárbaro latim tradicional», proclamando os perigos da nova 
educação, sobretudo os provenientes da leitura de autores do Paganismo, como se pode ler em carta sua dirigida ao 
Marquês de Vila Real, D. Fernando de Meneses, no dealbar do séc. xvi (Ramalho, 1985: 41-42):  
Audio, nescio quos theologiculos, quo doctiores, sanctioresque apud imperitum uulgum uideantur, non solum magno, 
eminentique poetae in magna hominum celebritate sub sanctitatis specie nominatim Virgilio detrahere, sed ipsam penitus 
Latinam linguam lacerare, esseque omnino ab hominum usu, conspectuque ueluti indignam, repellendam. (…) Dicunt 
propterea poetas legi non debere, quia ad libidinem incitant hominum mentes, dum lasciua amatoriaque proferunt uerba 
(quasi nemo alius libidinosus sit, nisi qui poetis operam dederit). 
[Consta-me que certos teólogos de meia-tigela, para se darem ares de mais doutos e mais santos entre os néscios, com ares 
seráficos, não só dizem mal de um grande e eminente poeta, célebre entre os homens, como Virgílio, mas rasgam sem 
piedade a própria língua latina, dizendo que deve ser banida da prática dos homens, como se fosse indigna de aparecer 



160 

 

As influências e intercâmbios com Espanha contribuirão decisivamente para a 

imitação do que era produzido e publicado no país vizinho. Já no tempo dos Filipes o teatro 

espanhol invadiu o território português, não só pela sua riqueza literária e capacidade de 

produção de espectáculo que tanto fez brilhar este meio difusor no século de ouro espanhol, 

mas também porque os próprios autores portugueses traduziam as suas obras para 

castelhano, já que por vezes esta era a única forma de verem as suas peças representadas. 

Desde Gil Vicente485 a Camões, passando por Sá de Miranda, toda uma plêiade de autores 

usaram para as suas composições a escrita dos dois ‘principais’ espaços linguísticos ibéricos, 

que irão paulatinamente tornar-se línguas imperiais, disseminadas por todo o mundo. Ou 

seja, também a formação do cânone poético português terá sofrido influências profundas 

vindas da vizinha Espanha. 

Segundo Pozuelo Yvancos foi longo o caminho que forjou os perfis quinhentistas do 

cânone poético castelhano486. O comentário de Hernán Núñez (1475-1553) à obra Laberinto 

de Fortuna, refere ainda Pozuelo, tornou Juan de Mena no primeiro autor canónico da 

literatura espanhola487, levando este escritor a disfrutar de uma proeminente reputação 

                                                                                                                                                         
perante eles. (…) Dizem que não devem ler-se os poetas, porque incitam à luxúria o pensamento dos homens, com seu 
vocabulário provocante e erótico (como se apenas fosse libidinoso quem lê os poetas)].  
Outros investigadores, porém, como o português da diáspora, Sousa Rebelo, situam o seu termo a quo num momento 
posterior, ou seja, com a publicação, em 1529, do Commentum super prologum naturalis historia Plinii, de Martinho de 
Figueiredo, que o autor dedica ao monarca D. João III. Na mesma linha se situa o pensamento de Pina Martins. Trata-se de 
uma época em que se difunde o ideal clássico do homem culto e cortês e se afirma uma elite de literatos, dentro e fora da 
corte, dando um impulso definitivo ao Humanismo, em Portugal. Corria o ano de 1533, quando chegaram a Portugal 
Nicolau Clenardo (Cerejeira, 1974 e 1975) e André de Resende (Matos, 2000: vii-xcvi), e sucede a vã tentativa régia de 
instalar, segundo o modelo humanista, uma Escola de Artes no Mosteiro de Santa Cruz (Dias, 2006: 54). 
Do ano de 1534 é a Oratio pro rostris, de André de Resende, pronunciada na Universidade de Lisboa, que pode ser 
considerada um manifesto em defesa das novas orientações pedagógicas. Põe fim a esta abertura cultural florescente, no 
início do reinado de D. João III (Dias, 1969), o estabelecimento da Inquisição, no ano de 1536 (Gomes, 2012: 7-12).  
Esta manifestação tardia do humanismo português pode ter contribuído decisivamente para a afirmação da sua 
individualidade no contexto europeu, o qual se notabilizou numa literatura de viagens e na obra de divulgação dos 
descobrimentos, como há muito o demonstrou Joaquim de Carvalho (1980: 9), e Sousa Rebelo (1982: 8, 37) o anotou.» 
 

485 Não podemos olvidar que Gil Vicente, apelidado como pai do teatro português escreveu e representou a sua primeira 
peça O Auto da Visitação, ou Monólogo do Vaqueiro em castelhano, ou seja, a primeira obra de Mestre Gil teve raízes 
espanholas e composta para anunciar o nascimento do princípe D. João, futuro João III de Portugal. Este seu primeiro 
trabalho conhecido foi representado nos aposentos da rainha D. Maria, consorte de Dom Manuel, para celebrar o 
nascimento do príncipe (o futuro D. João III), sendo esta representação considerada como o marco de partida da história do 
teatro português. Ocorreu isto na noite de 8 de Junho de 1502, na presença, da Corte, do soberano e da rainha, de Dona 
Leonor, viúva de D. João II e D. Beatriz, mãe do rei, no Paço Real, então no Castelo de São Jorge, em Lisboa. É vulgar chamar 
ao português a língua de Camões; todavia não nos esqueçamos que também o grande épico luso escreveu composições em 
castelhano, facto normal na época em que viveu. 
 

486 Na exposição do item em estudo, segui genericamente José María Pozuelo Yvancos (dir.) (2011), Las Ideas Literarias da 
Historia da Literatura Española, Vo., Caps. 4, 5 e 6, pp. 193-225. Sobre as preceptivas poéticas em Espanha, veja-se ainda, 
Alberto Porqueras Mayo (1986),  La teoría poética en el renacimiento y manierismo españoles. Barcelona, Puvill Libros. 
 

487 Juan de Mena (Córdova, 1411 - Torrelaguna (Madrid), 1456), poeta urbano espanhol pertencente à escola alegórico-
dantesca do pré-renascimento castelhano, é conhecido sobretudo pelas obras Laberinto de Fortuna e Coronación del 
Marqués de Santillana. 
 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Jo%C3%A3o_III_de_Portugal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Castelo_de_S%C3%A3o_Jorge


161 

 

entre os seus contemporâneos. No entanto, Pozuelo destaca que Mena também foi 

responsável por contribuir de forma activa para a sua imagem como poeta culto, através de 

um comentário em prosa à sua obra Coronación del Marqués de Santillana, revelando os 

seus elevados objectivos literários, mas expondo as limitações do seu universo intelectual 

perante os modelos clássicos e italianos488.  

No século XVI, entre a Corte e a Escola, foram tecidas considerações sobre 

preceptivas poéticas das quais se destacam Sánchez de Lima e Díaz Rengifo. O ano de 1580, 

segundo Pozuelo, marca o início de um sistema literário maduro: nele não são apenas 

publicadas as Anotações de Herrera, mas também El arte poética en romance castellano489 

do praticamente desconhecido Miguel Sánchez de Lima490. De facto, o título remete para a 

Arte Poética de Horácio, conquanto a forma escolhida seja o diálogo, à maneira dos italianos 

e não a epístola, como fez o Venusino491.  

 Segundo Pozuelo Yvancos o diálogo de Sánchez de Lima, 

 

«discurre en tono aleccionador, com digresiones morales y una aproximación a los asuntos 
poéticos sin huellas de doctrina aristotélica y con atención a las manifestaciones literárias de su 
tiempo y en su lengua. Concede importancia, así, al ingenio o “vena”, “un natural bueno e inclinado a 
poesia”, cuyo ejemplo más cumplido se le antoja Montemayor, “que no fue letrado, ni más de 
romancista”. La poesia es una ocupación ingeniosa, provechosa y positiva para el entendimento, tanto 
“cuanto danosos y perjudiciales” resultam los libros de caballerías, corruptores de la juventud y 
plagados de “mentiras y vanidades”. […] La buena poesia tiene provecho y gusto y reúne los saberes 
de las siete artes liberales492.»  

 

Em 1592, é publicada pela primeira vez, em Salamanca, Arte Poética Espanhola de 

Juan Díaz Rengifo493, nome por trás do qual provavelmente se esconde o jesuíta Diego 

García494. As coordenadas intelectuais de Rengifo contrastam com a obra de Sánchez de 

                                                 
488 Cf. Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., p. 193. 
 

489 A licença para a publicação da obra é de Março de 1576. 
 

490 De acordó com José Manuel Rico García (2000), «La epístola poética como cauce de las ideas literarias» in Begoña López 
Bueno (dir.), I Encuentro Internacional sobre Poesía del Siglo de Oro – La epístola. Universidad de Sevilla, Secretariado de 
Publicaciones, 395-427, A «arte poética en romance castellano (1580) del portugués Miguel Sánchez de Lima […] representa 
el primer intento de sistematización de las combinaciones estróficas posibles na poesía castellana.» 
 

491 Vide Aníbal Pinto de Castro (2002), pp. 141-151.  

 

492 Veja-se Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., pp. 214-215. 
 

493 Segundo Isabel Paraíso Almansa 2000: 49 «No tenemos demasiados datos sobre la persona que escribió el Arte Poética 
Española. El nombre que aparece al frente del libro, “Juan Diaz Rengifo”, no es el verdadero. Según los escasos estudios que 
tenemos sobre el particular – alguno incluso muy reciente -, el autor es el jesuíta abulense Diego García, y se ignoran hasta 
hoy las causas exactas por las que firmó su obra con el nombre de Juan Díaz Rengifo.» 
  

494 A 2.ª edição foi impressa em Madrid em 1606 por Juan de la Cuesta e data de 1606. Cabe-lhe em sorte um agradável 
sucesso editorial, principalmente por causa da difusão através das escolas da Companhia, da mesma maneira que há a 



162 

 

Lima. Se analisarmos as anotações que assinalam as fontes usadas, constatamos de imediato 

que o tratado – não diálogo – de Díaz Rengifo sobrevém de uma formação escolar e para ela 

é orientado. Ao contrário do diálogo anterior, o tratado apresenta um veredicto favorável à 

poesia do seu tempo, cujo florescimento considera ser espontâneo e, por isso, se encontram 

«poetas españoles a cada rincón que si les preguntan del arte con que componen no saben 

dar razón della495.» A poesia requer, portanto, uma regulação rigorosa, equivalente às 

muitas que existem para a poesia latina. 

Rengifo define a arte de uma forma técnica, como «un hábito o facultad del 

entendimento que endereza y rige al poeta y le da reglas y avisos para componer versos con 

facilidad496»; realça, seguindo Horácio, o papel civilizador da poesia, recordando que Orfeu e 

Anfião497 «con la suavidad de sus versos cantados a la vihuela[498] redujeron a vida política y 

civil los hombres de aquel tiempo, que como salvajes vivían en los montes, sin ley, sin rey y 

sin república499.» A tensão entre ingenium e ars é também objecto de destaque por parte de 

Díaz Rengifo, bem como a importância da natural inclinação da veia poética, pois sem ela 

não se alcança a perfeição. Em última instância, e além de tudo o mais, a poesia serve para 

glorificar a Deus500. 

Deve-se a um médico, Alonso López Pinciano501, a primeira adaptação sistemática da 

poética neo-aristotélica em Espanha502. O que podia parecer constituir-se como um 

                                                                                                                                                         
muito apreciada e útil «Rima Consoante» com a qual se completa o volume. Reimpressa com alguma frequência nas 
primeiras décadas do século XVII, a obra de Rengifo teve o prazer duma segunda vida nas imprensas durante a primeira 
metade do Setecentos, graças à versão alargada do barcelonês José Vicens, com exemplos adequados ao gosto barroco dos 
últimos Aústrias.  
 

495 Cf. José María Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 215. 
 

496 Idem, Ibidem, p. 216. 
 

497 Na mitologia grega, Anfião era filho de Zeus e de Antíope – rainha de Tebas. Com seu irmão gémeo, Zeto, foi exposto ao 
nascer no Monte Citerão, onde cresceram os dois entre pastores, sem conhecer os pais. Recebeu uma lira de Apolo, que o 
ensinou a tocar enquanto o seu irmão se ocupava da caça e do pastoreio. Construiu a cidade de Tebas tocando lira, 
enquanto os blocos ao som do instrumento iam se movendo sozinhos. 
 

498 A vihuela é um instrumento de cordas com formato parecido com a guitarra de origem espanhola. O seu fundo é plano e 
conta com seis ou sete ordens de cordas que se acredita que afinavam em uníssono. As cordas eram de tripa, sendo as mais 
graves banhadas de prata. Segundo alguns estudiosos A vihuela é um instrumento que alcança seu máximo esplendor na 
península Ibérica durante o século XVI, em torno de um ambiente cortesão e sobre as capelas musicais de reis e nobres. 
Mas seria um erro pensar que seu âmbito ficou reduzido à península, tendo em conta as contínuas viagens de Carlos V e 
Felipe II por toda a Europa. 
 

499 Apud Doris R. Schnabel (1996), El Pastor Poeta – Fernando de Herrera y la tradición lírica pastoril en el primer siglo 
áureo. Kassel, Edition Reicheberger, p. 213. 
500 Cf. José María Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 216. 
 

501 Alonso López, mais conhecido como "el Pinciano" (Valladolid cerca de 1547 - 1627) foi um dos humanistas espanhóis 
mais insignes do século XVI. O doutor Alonso López Pinciano conquistou um lugar excepcional entre os preceptistas 
espanhóis graças à sua Philosophía Antigua Poética, publicada em Madrid, em 1596, que constitui a mais alta criação da 
estética literária espanhola no século XVI. Morreu na terra que o viu nascer, em 1627. Foi doutor em medicina e médico de 



163 

 

paradoxo, na realidade, não o é, pois «si el médico templa los humores, la poética enfrena 

las costumbres que de los humores nacen503.» A obra pretende preencher uma falha, já que 

a Poética, «según fama, está muy mal entendida de los Pirineos acá504» e, em Espanha, só foi 

estudada «a la parte que del metro habla505», como é o caso de uma determinada «arte 

poética que en romance ha salido nuevamente, dicen que por un religioso506», referindo-se, 

provavelmente, a Díaz Rengifo. Philosophia Antigua é totalmente aristotélica, ao considerar 

a métrica como elemento essencial da poesia: «la imitación en prosa es un poema sin atavío, 

pero vivo y verdadero, y la escritura sin imitación, en metro, es un cuerpo muerto 

adornado507.» O trabalho de Pinciano constitui-se como uma das mais altas criações sobre a 

estética literária espanhola no século XVI, podendo considerar-se um tratado pedagógico de 

Poética dividido em epístolas. Segue a Poética e a Retórica de Aristóteles, e de uma forma 

secundária, Horácio508. Crê-se que o livro de A. L. Pinciano Philosophia Antigua Poetica foi 

escrito com o propósito de pôr um freio classicista aos êxitos dramáticos de Lope de Vega509. 

Acresce ainda que na opinião de Alfredo Carballo Picazo  

 

«en el XVIII esas reglas y preceptos intentan fijar de nuevo la creacción literária. […] 
[P]roclama la poética Aristóteles “infalible como los elementos de Euclides” […] renovando la 
declaracion de fe de Scalígero. […] [O]bserva en esses siglo con rara fidelidade las normas aristotélicas 
en la versión del Pinciano. Y después, ya para sempre, la PHILOSOPHIA ANTIGUA POETICA se convierte 
en un libro raro y curioso, sólo buscado por el erudito510.» 

 
                                                                                                                                                         
María de Áustria, irmã de Filipe II, casada com Maximiliano II de Habsburgo e que, ao ficar viúva, foi a Madrid, em 1576, 
para passar o resto da sua vida no convento das Descalças Reais. Também cuidou da saúde da infanta Margarita, sua filha e 
religiosa nesse mesmo convento. López vivia na rua das Urosas, onde habitavam igualmente Juan Ruiz de Alarcón e Luis 
Vélez de Guevara, e ali residiu até 1625, quando pediu a isenção de pagar impostos para sua filha, o que conseguiu, com 
efeito, dois anos depois. A Filosofia Antiga Poética é a sua obra mais famosa. Compôs, também, um poema épico, El Pelayo 
(1605), de boa feitura métrica, mas carente de inspiração e traduziu os Aforismas de Hipócrates. 
 

502 Vide José María Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 216. 
 

503 Veja-se Alonso López Pinciano (2016), Filosofía Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S.L. 
 

504 Idem, Ibidem, p. 69. 
 

505 Idem, Ibidem, p. 16.  
 

506Idem, p. 69. 
 

507 Idem, p. 126. 

  

508 Cf. Alfredo Carballo Picazo (1973), op. cit., p. VII. Até ao século XX a obra impressa de A. López Pinciano não teve grande 
êxito. Ainda assim na apreciação credenciada de Alfredo Carballo Picazo foi A. L. Pinciano um dos maiores humanistas e 
críticos espanhóis do século XVI. «No debe yacer… el Pinciano relegado a los estantes de oscuras y olvidadas bibliotecas. Es 
el único de los humanistas del siglo XVI que presenta lo que podemos llamar un sistema literario completo, cuyas líneas 
generales pueden restaurarse, aun independentemente del texto de Aristóteles.» Veja-se José Polo Polo (1991). 
 

509 Sofre este autor e sua recepção em Portugal veja-se Maria Idalina Resina Rodrigues 1987: 239 e ss. Cf. também Maria de 
Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 127. Leia-se José-Carlos Mainer (2014), op. cit., pp. 96 e ss. 
 

510 Veja-se Alfredo Carballo Picazo (1973), op. cit., pp. X-XI. 
 



164 

 

Abordemos de seguida as Poéticas contrapostas de Luis Alfonso Carballo e de Juan de 

la Cueva, autores peninsulares contemporâneos de D. António de Ataíde. L. A. Carballo 

nasceu em 1571 na aldeia de Entrambasaguas, no concelho asturiano de Cangas del Narcea 

e faleceu em 1635511. Das várias obras publicadas e em manuscrito destacamos Cisne de 

Apolo, obra dedicada a D. Enrique Pimentel512. Luis Alfonso Carballo toma contacto com 

bibliotecas muito importantes, das quais destacamos a dos condes de Benavente513, que lhe 

terão possibilitado investigações e aquisição de conhecimentos que lhe permitiram mais 

tarde escrever, entre outras, o já mencionado Cisne de Apolo. Conhece e discorre com 

razoável destreza as fontes antigas (sobretudo Cícero e Horácio) e os autores modernos, 

com especial relevo para Vida, sem que faltem referências a certos autores hispânicos como 

por exemplo a Francisco Sánchez de las Brozas, El Brocenese e à sua Minerva, ou a Huarte de 

San Juan514 a propósito do engenho poético. Alude também a Frei Luís de Leão, autor do 

Cantar de cantares de Salomón a propósito do sentido literal e figurado das Escrituras515.  

Na obra, intitulada, Exemplar poético, Juan de la Cueva (1543-1612)516, relativamente 

ao trabalho de Alfonso Carballo, mostrou-se, pouco devotado e empenhado em marcar 

                                                 
511 Ingressou no mosteiro beneditino de Corias nas cercanias da sede de concelho. A partir de 1601 é clérigo reitor em 
Villarrodrigo, vila próxima de Benavente na província de Zamora, terras de Leão. Mais tarde regressa às Astúrias e em 
Oviedo é nomeado reitor do Colégio de San Gregorio fundado por Fernando Valdés Salas. Em 1608 é fundada a 
Universidade de Oviedo e com o desaparecimento do colégio de São Gregório começa a leccionar nas classse da 
universidade. Nesse mesmo ano encarrega-se da gestão do arquivo da Catedral de Oviedo. Em 1616 abandona os 
beniditinos e ingressa na Companhia de Jesus. É enviado para o Monasterio de Monforte de Lemos (Lugo), Monterrey 
(Orense) (1618 - 1619), Logroño (1619 - 1622), Segovia (1622-1628) e finalmente a Villagarcía de Campos (Valladolid), onde 
faleceu a 2 de fevereiro de 1635. Cf. Alberto Porqueras Mayo (1997): 1-8. 
 

512 Filho de D. Alonso Pimentel, oitavo conde de Benavente (um dos grandes de Espanha) e da sua primeira esposa D. 
Catalina Vigil de Quiñones. 
 

513 Vide Alberto Porqueras Mayo, (1997), op. cit., p. 4. 
 

514 Juan Huarte de San Juan (San Juan Pie de Puerto, 1529 - Linares, 1588), foi um psicólogo, médico e filósofo espanhol. 
Escreveu o famoso Examen de ingenios para las sciencias, obra publicada em 1575 e cuja impressão foi paga pelo conde 
Garcés por causa dos curtos meios económicos do seu autor. O êxito foi tal que foi reimpressa em Espanha mais quatro 
vezes ainda durante o século XVI. 

 

515 Vide José María Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 220. Acrescenta de seguidaP. Yvancos: «no es Carballo un 
neoaristotélico militante, y le interessa en mayor medida la cuéstion de los poetas que la de la poesia: aunque sería 
excessivo calificar la obra de poética platónica cabal, en ella se exponen las principales ideas sobre el furor poético, a partir 
de Badius Ascensius – que tan presente tenía a Landino – y del comentario a Contra poetas impudice loquentes de Bautista 
Mantuano. Basta con reparar en la definición que escoge para poeta, a la zaga de Badius: “Poeta aquel se llama 
propriamente que, dotado de excelente ingenio y com furor divino incitado, diciendo más altas cosas que com solo ingenio 
humano se pueden imaginar, se llega mucho al divino artificio.”» 
 

516 Juan de la Cueva de Garoza (Sevilha, 23 de Outubro de 1543 – Granada, outubro de 1612); foi um poeta e dramaturgo 
espanhol pertencente ao apelidado Siglo de Oro. Da sua autoria é a obra, Exemplar poético, composta, no essencial, em 
1606. Sobre a obra de Juan de la Cueva, veja-se, José Cebrián (1991), Estudios Cf. ainda Maria de Lourdes Belchior Pontes 
(1958), op. cit., p. 127. 
 

http://es.wikipedia.org/wiki/Sevilla
http://es.wikipedia.org/wiki/1543
http://es.wikipedia.org/wiki/Granada
http://es.wikipedia.org/wiki/1612
http://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_de_Oro


165 

 

distâncias, deixando bem claro que não recorreu ao «cisne ronco517» mas sim, a fontes 

credíveis, as quais menciona:  

 

«De los primeiros tiene Horacio el puesto, / en números y estilo soberano / cual en su Arte al 
mundo es manifiesto. / Scalígero hace el paso llano / com general enseñamiento y guía; / lo mismo el 
doto Cinthio y Viperano. / Maranta es ejemplar de la poesia, / Vida el norte, Pontano el ornamento, / 
la luz Minturno cual el sol del día. / Estos y otros, com divino aliento, / enseñsan lo que el cisne no há 
cantado / ni pudo passar por pesamiento518»; a sequência fica completa, quando refere o «océano 
sacro de Stagira, / donde se afirman los dudosos pasos519.» 

 

A Luis Carrillo y Sotomayor520, «el primer culto de España521», como lhe chama 

Lourenzo Gracián na sua Agudeza, deve-se uma obra de feitura única, mais próxima do 

ensaio que do tratado, de prosa complexa e cultista, que defende o rigor intelectual do 

ofício de poeta, intitulada, El Libro de erudición poética522. Segundo Carrillo y Stomayor, os 

leitores cultos deveriam interpretar, com muita paciência, as referências e as metáforas do 

texto. Na literatura, erudição e dificuldade não têm que ser “obscuridade”, uma vez que esta 

era “obscura” devido à sua profundidade. Os poemas, pensa Carrillho, escrevem-se para 

aqueles que procuram o deleite nas agudezas e dificuldades e não para aqueles que 

consideram trabalhoso superá-las, sendo dever do artista procurar o sumo, o perfeito. A 

criação lírica não é tarefa para fracos, mas para mentes excelsas e a glória deverá ser o 

prémio que tantos desejam523.  

                                                 
517 Vide  José María Pozuelo Yvancos (2011) op. cit., p. 221.  
 

518 Idem, Ibidem, p. 47. 
 

519 Idem, Ibidem, p. 48. 
 

520 Luis Carrillo y Sotomayor (Baena, Córdoba, 1585 - El Puerto de Santa María, Cádiz, 22 de Janeiro de 1610);  foi um poeta, 
prosista e tradutor espanhol reperentante do tópico, tão comum no Siglo de Oro do homem de armas e letras, muito 
obcessivo em relação ao passar do tempo como exagerado em termos de paixão religiosa.  
A respeito do tópico das armas e das letras Paula Santos (2009), op. cit., p. 80 afirma o seguinte: «de acordo com Luís de 
Sousa Rebelo (op. cit., p. 196), que se baseia no estudo de Ernst Robert Curtius (Literatura Europeia e Idade Média Latina, 
1.ª ed. original 1948; trad. portuguesa, Eio de Janeiro, Instituto Nacional do Livro, 1957, pp. 174-189), o topos das armas e 
das letras deriva de Homero, fixando-se na Eneida de Virgílio na bipolarização sapientia-fortitudo. Sousa Rebelo considera 
que “ao chegar-se ao Renascimento, transmuda-se o tópico da sapientia et fortitudo no das armas e das letras, rastreado 
por Curtius, como ideal da educação cortesã, em Baldassar Castiglione (Il Cortegiano, 1528), bem como noutros autores 
italianos, vindo a alcançar uma voga intensa e a sua plena realização, em Espanha, nos séculos XVI e XVII”. De facto, é 
extensa a lista de autores do século XVI que trataram o tópico das armas e das letrasm em especial Garcilaso de la Vega, 
que, posteriormente, serviu de modelo a Camões, Diogo Bernardes, Pedro de Andrade Caminha, Sá de Miranda, João de 
Barros.»  
  

521 Cf. Lorenzo Gracián (1702), Agudeza y arte de ingenio. Tomo II. En Casa de Juan Bautista Verdussen, Impressor de Libros, 
p. 7. 
 

522 A obra foi publicada em 1611, embora já estivesse escrita em 1607. 
 

523 Segundo J. M. P. Yvancos (2011), op. cit., p. 223, «el Libro de la erudición poética (1611) descree del valor del ingenio 
natural considerado aisladamente, pero tampoco atiende al arte entendido como técnica o disciplina, sino a un saber más 
profundo, de raíz filosófica y baseado en el estudio: “No a pie enjuto, no sin trabajo se dejan ver las musas.” No es casual 

http://es.wikipedia.org/wiki/Baena
http://es.wikipedia.org/wiki/Provincia_de_C%C3%B3rdoba_(Espa%C3%B1a)
http://es.wikipedia.org/wiki/1585
http://es.wikipedia.org/wiki/El_Puerto_de_Santa_Mar%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Provincia_de_C%C3%A1diz
http://es.wikipedia.org/wiki/1610


166 

 

Conclui a defesa destes conceitos com um canto à riqueza e galhardia da língua 

espanhola, não a considerando menos apropriada que as clássicas para criar tan buenas 

sentencias, tan agudas impropriedades524, servindo como meio, igualmente apto, para a 

grande e culta poesia. Ela tornar-se-á acessível a todos os que sem receio erijam a sua 

ambição para os exemplos mais altos bem como para as batalhas mais ásperas. Estamos 

perante uma tese aristocrática e polémica, todavia plena de actualidade, na sua época. 

Muitos poetas espanhóis depois de Góngora e Carrillo – e também anteriores, – professaram 

a mesma opinião. 

As Tablas poéticas525 do murciano Francisco Cascales526 são consideradas uma das 

contribuições mais importantes no âmbito da Poética hispânica. Segundo María Cristina 

Salatino de Zubiría 

 

«publicadas en 1617, las Tablas cascalianas sistematizan de manera muy completa la tópica 
clasicista – combinación sincrética de sus líneas fundamentales: platónica, aristotélica, horaciana y 
retórica – vigente en creadores y preceptistas del Siglo de Oro español. Según afirma reiteradamente 
García Berrio, Cascales se mantiene ciego y sordo a las innovaciones formales barrocas, a la vez 
profundas y objeto de discusiones no pocas veces acerbas entre sus contemporáneos. Catedrático de 
provincia, el autor de las Tablas se aferra a sus bien aprendidos latines; se abroquela en los 
humanistas italianos de reconocida auctoritas y elabora el más conservador de los tratados sobre 
poética, sin dejar fuera prácticamente ningún tema presente en la tradición textual aristotélica u 
horaciana527.» 

 
 

O Discurso poético do poeta e pintor Juan de Jáuregui, editado em 1624528, é um 

título que poderia levar a supor que nessa obra se trata de uma reflexão poética profunda; 

porém, são as perspetivas retóricas, sobre qual deve ser a recta prática dos poetas que são 

                                                                                                                                                         
que Carrillo – con la autoridad de la epístola ciceroniana Ad Quintum fratrem – escoja a Lucrecio como símbolo de esa 
poesía de altísima exigencia que resulta ininteligible para el vulgo. Erudición y dificultad no tienen por qué comportar 
oscuridad (“no pretendo yo por cierto ni nunca cupo en mi imaginación lugar a aprobar la escuridad por buena… Sé cuán 
abominable sea, y cuánto más a los más agudos entendimientos, a los más acertados oídos”) y debe imperar el decoro, de 
modo que a res elevadas corresponda un estilo copioso y grave, siempre regido por la moderación y la templanza, para 
evitar así “los vícios que engendra o ya la demasía de las figuras o el demasiado cuidado de las palabras o confusión dellas.» 
 

524 Cf. Luis Carrillo y Sotomayor (2016), Libro de la erudición Poética. Barcelona, Red ediciones S.L., p. 45. 
 

525 Esta obra só é publicada em 1617, porém já estava escrita em 1604. 
 

526 Francisco Cascales (Fortuna, 1563 - Múrcia, 1642) foi um erudito e humanista espanhol. Existem poucos dados sobre a 
afamília do escritor; teve ao que parece um irmão gémeo. Do estudo da gramática passou à vida militar (1585) nos países 
Baixos e em França. Contactou com insignes humanistas, tendo viajado por Itália, onde possivelmente frequentou alguma 
universidade. Em Nápoles foi amigo de ilustres poetas espanhóis e em Cartagena, de Luis Carrillo y Sotomayor, a cujo 
culteranismo se opôs. 
 

527 Veja-se Antonio García Berrio (2006). 
 

528 Juan de Jáuregui y Aguilar (Sevilla, 24 de noviembre de 1583, - Madrid, 11 de janeiro de 1641), poeta, erudito, pintor e 
teórico literário espanhol do denominado Siglo de Oro. Cf. Maria de Lourdes Belchior Pontes (1958), op. cit., p. 159. 
 



167 

 

objecto de discussão no trabalho de Jáuregui. Segundo este crítico andam os vates 

perturbados por «una anchurosa secta introducida contra la religión poética y sus estrechas 

leyes529. Nesses trabalhos Jáuregui outorga a medida poética da sua resistência ao 

gongorismo, ainda que aceite alguns dos seus usos530 (o que custaria a imediata contestação 

por parte do grupo de Lope de Vega, através do Orfeo en lengua castellana de Juan Pérez de 

Montalbán). Segundo Francisco Javier Álvarez Amo, 

 

«la trayectoria poética de Jáuregui parece deliberadamente calcada sobre el consabido 
esquema del “gran Virgilio”: comienza en la bucólica; concluye en la epopeya. Es cierto que, a 
continuación del aserto previo, hay que matizar: su periplo editorial no empieza ni termina con 
aportaciones originales, sino con sendas traducciones de Torquato Tasso y de Lucano, quienes, 
además, distan de representar la poesía eclógica y la poesía épica en su pureza clásica531.» 

 

Para Jáuregui, o Discurso foi apenas mais um marco na polémica na qual tomou parte 

a respeito da «nova poesia532.» Para o preceptista sevilhano existem distintas classes de 

leitores: «en el conocimiento de los escritos hay diversos grados; el supremo es conocer por 

sus causas todo el valor de la obra o bien sus deméritos todos, y el ínfimo es entender el 

sentido de lo que se habla y agradarse dello533.» Jáuregui distingue ainda entre leitores e 

críticos, entendidos estes como poetas «más doctos, más artífices, más versados en su 

facultad y en la inteligencia de todas poesías en diversas lenguas534»; têm um juízo mais 

elevado sobre as obras que se publicam, sem perder de vista que a poesia deve ser 

entendida pelos demais, embora não chegue a ser considerada de forma completa senão 

                                                 
529 Acerca deste assunto não devemos descurar as observações de Marcelino Menéndez Pelayo (1994), I.819. Sobre as 
ideias supra expostas veja-se também [em linha]: 
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_12.pdf. Este tratado deve ser 
tido em consideração para formar um todo com Orfeu – publicado meses antes e com as mesmas licenças. 
 

530 No documento [em linha]: http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-
82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html podemos ler – «entre los numerosos estudios sobre el gongorismo se destaca el 
libro de A. Collard [1967], donde se demuestra que la crítica del culteranismo incluye tanto la dificultad u oscuridad verbal 
como la conceptual («conceptismo» es término posterior al siglo), pero que de ésta se hizo una ortodoxia mientras a la 
primera se la vio como una heterodoxia ante la cual había que tomar partido. El Discurso poético de Juan de Jáuregui (M. 
Romanos [1978]) ha sido considerado por algunos como el manifiesto del conceptismo por oponer el «concepto ingenioso» 
al «sonido estupendo», y representa desde luego un diagnóstico (cauto y lúcido, a diferencia del mordaz Antídoto que 
Jáuregui compusiera antes) en el que se critican las demasías del nuevo estilo, pero postulando un lenguaje rico, elevado y 
difícil en la sentencia, lejos de la llaneza.» 
 

531 Cf. em [linha]: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801. 
 

532 Veja-se [em linha]: http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf. 
Veja-se ainda José María Pozuelo Yvancos (2011), op. cit., pp. 224-225. 
 

533 Vide [em linha]: http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1. 
 

534 Apud Joaquín Roses Lozano (1984), Una poética de la oscuridad – Recepción crítica de las Soledades en el siglo XVII. 
London – Madrid, Tamesis, p. 109. 
 

http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_12.pdf


168 

 

por muito poucos. Aí radica na sua opinião o principal defeito das obras de Góngora: são 

ininteligíveis para o vulgo e os mais engenhosos não a apreciam. 

 

 

3. Contributos portugueses do século XVI para a discussão de um 
cânone poético 

 
 Até ao aparecimento do que podemos realmente considerar Arte Poética, escrita em 

vernáculo por um autor português, foi longa a caminhada. O primeiro trabalho que pode ser 

consignado como tal é precisamente o Borrador de D. António de Ataíde, principiado em 

1599. Não obstante se trate de uma obra manuscrita, não teria sido completamente 

incógnita como podemos depreender das palavras de Diogo Barbosa Machado535. 

Surgirão mais tarde em língua portuguesa diversas Artes Poéticas536. Tendo em conta 

a gradual difusão da cultura humanística, não surpreende que a matriz essencial do código 

poético renascentista fosse formada, em Portugal como no resto da Europa, pelas obras 

reconhecidas dos teorizadores greco-latinos, em especial a Poética de Aristóteles e a Ars 

Poetica de Horácio, cujos preceitos se observariam mais tarde complementados pela leitura 

de alguns diálogos platónicos, ou de certas reestruturações dos neoplatonistas italianos537. 

Os proveitos do conhecimento desses textos, ou das interpretações que iam desencadeando 

nos meios mais avançados do Humanismo europeu, desenvolveram-se e multiplicaram-se, 

todavia, com maior espontaneidade e celeridade, devido à gradual projecção outorgada ao 

ensino da Poética no sistema pedagógico renascentista. Para isso contribuiu um vasto e 

múltiplo conjunto de elementos pertencentes a diversos códigos, como os simbólicos, os 

míticos, os estéticos, os temáticos, os retórico-estilísticos, e até os ideológicos ou éticos. O 

labor dos teorizadores e dos poetas caldeou, ao longo do século XVI, um corpus de preceitos 

que, pelas particularidades socioculturais da nossa vida colectiva nessa época, encontrou 

expressividade num grupo de textos de carácter normativo ou paraliterário, propagados 

pelo ensino, pelo livro ou pela sinopse de teorias e pela própria produção poética. Só 

podemos pronunciar-nos sobre o rigor normativo e a adequada valoração estética de cada 

                                                 
535 Cf. Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212: «Arte Poetica. Da qual se lembra Manoel de Faria, e Sousa no Cathal. Dos 
AA. Portuguezes que tinha prompto para a impressaõ, o qual examinamos, e era Original escrito da sua própria maõ.» 
 

536 Veja-se António Manuel Esteves Joaquim 2005: 56 e ss. 
 

537  Na exposição, deste item, segui genericamente Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 505 e ss. 
 



169 

 

obra, se observarmos o seu acato em relação ao conjunto de regras que determinava o 

código poético em vigor na época538. Sabemos, porém, que, em relação ao fenómeno 

literário, em todos os seus multímodos e complexos aspectos, a delimitação periodológica 

está muitas das vezes dependente das infracções ou subversões que a obra apresente em 

relação ao código em vigor. É evidente, como afirma Aníbal Pinto de Castro,  

 

«que o código poético, na complexidade de aspectos que comporta e envolve, não se 
encontra integralmente expresso no conjunto (por muito vasto que este seja) dos textos teoréticos 
que fixam, para cada época, a teoria poética que lhe é particular. A essa metaliteratura, a que Michal 
Glowinski chama poética explícita, há que juntar o contributo dos textos literários propriamente ditos, 
sempre portadores de uma poética implícita, deveras importante para o conhecimento de certos 
códigos integrantes do código poético, como, por exemplo, os temáticos539.» 

 

Atentaremos, no entanto, por ora, somente nas questões características da teoria 

explícita que, aliás, passados três decénios sobre a publicação do artigo já referenciado, da 

autoria de A. Pinto de Castro540, não têm merecido entre nós particular ou profunda 

atenção.  

Os proveitos da compreensão desses textos, ou dos comentários que se iam 

originando nos centros mais avançados do Humanismo europeu, cresceram e proliferaram, 

porém, com maior desembaraço e celeridade, graças à progressiva projecção outorgada ao 

ensino da Poética nos planos pedagógicos do Renascimento. Circunscrita, no começo, ao 

tratamento da técnica versificatória ou estilística, a Poética, na prossecução das bases 

medievais, surgia como parte integrante da Gramática. O exemplo vinha, no nosso caso, de 

Espanha, onde, já em 1481, António de Nebrija incluíra nas suas Introductiones in latinum 

grammaticen todo o livro (o quinto) que tratava de quantitate syllabarum metris et accentu. 

 Na Noua gra[m]matices Marie matris dei virginis ars  de Estêvão Cavaleiro541, de 

1516, também o Livro IV tratava De prosodia et de omnium syllabarum quantitate. Antes, 

porém, de, no capítulo VI, determinar os vários metros, dá o autor algumas definições, entre 

as quais a de arte poética, onde se patenteava já o traço manifesto da leitura de Horácio542.  

                                                 
538 Sobre a importância do código literário, veja-se Vítor Manuel de Aguiar e Silva 1974: 23-33. 
 

539 Cf. Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 506. 
 

540 Idem, Ibidem. 
 

541 Veja-se Américo da Costa Ramalho 1978: 51-74. 
 

542 Vide Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 507. 
 



170 

 

Em 1504, D. Pedro de Meneses considera-a, juntamente com a Retórica, entre as 

disciplinas reconhecidas e estudadas nos cursos de Artes. Todavia, os estatutos de 1508, 

dados à Universidade por D. Manuel I, não lhe fazem referência, muito provavelmente 

porque se tratava de uma cadeira facultativa, ainda sem provimento regular. 

A ligação da Poética à Gramática irá subsistir por muito tempo. Ainda em 1534 André 

de Resende, na sua Oratio pro rostris, delega na Gramática a função de capacitar quem a 

aprendesse a bem de compreender os poetas. Além disso, nessa obra invoca Resende a 

necessidade de estudar o Grego, aludindo ao famoso verso Vos exemplaria graeca / 

Nocturna uersate manu, uersate diurna543. Dois anos depois Jerónimo Cardoso iria 

igualmente, numa oração de sapiência, considerar a Retórica e a Poética como partes 

integrantes da Gramática. 

Em 1537, o Cardeal-Infante D. Henrique procede à reforma do Colégio de S. Paulo, de 

Braga, surgindo então a Poética numa posição de inteira independência, na moldura 

curricular das Humanidades. A nova disciplina foi a princípio confiada a Nicolau Clenardo e 

no ano seguinte a João Vaseu, passando para Marcial de Gouveia quando Vaseu 

acompanhasse D. Henrique a Évora em 1540. 

Sabe-se que no ano de 1546 e 1547 a Poética preenchia posição igualmente 

relevante nos cursos ministrados em Santa Cruz de Coimbra, onde leccionava544 Inácio de 

Morais, que viera do colégio hieronimita Santa Marinha da Costa, junto de Guimarães545.  

Em Évora não deixaria Vaseu de dar prosseguimento ao programa que professara em 

Braga, e é de crer que outros mestres, encarregados do ensino particular, no seio das 

grandes famílias da nobreza, acompanhassem tais exemplos, em concordância com as 

directrizes da pedagogia renovada. Em 16 de Novembro de 1547, e muito provavelmente 

devido a estes factos, a Poética e a Retórica alcançam uma posição de excelência no quadro 

das disciplinas instituídas no Colégio das Artes; o régio fundador, D. João III limitava-se a 

consagrar de modo categórico uma organização antecedente, delineada à luz dos padrões 

europeus da época. A disciplina que nos ocupa surgia, por assim dizer, naturalmente, 

                                                 
543 Idem, Ibidem, p. 511. 
 

544 Apud Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 508, pode ler-se: «por alvará de 30-IX-1546, datado de Santarém, 
nomeava D. João III Inácio de Morais para ler na Universidade “hũa cadª de poesia por tpo de hũ Anno q começara Ao p.º 
dia de outubro”. Devia ler duas horas em cada dia, uma de manhã e outra de tarde, e devia seguir “a arte e os autores q lhe 
forem ordenados plo conselho do Rector & cõselh.ros.”» 
 

545 Veja-se Manuel Augusto Rodrigues 1981. 
 



171 

 

inserida num conjunto composto ainda pela Gramática, Retórica, Lógica, Filosofia, Grego e 

Hebraico546. A situação não sofreria qualquer alteração de maior quando, em 1555, a 

instituição passou para a Companhia de Jesus. O ensino da Poética ligava-se, então, muito 

estritamente ao da Retórica, colocando-se mesmo um pouco na sua subordinação. A análise 

da elocução, como parte da Retórica, reservada à formação do estilo literário, possibilitava 

como consequência um completo acerto das respectivas regras ao aprendizado da 

exercitação poética, desde que preenchida com os preceitos que lhe eram característicos, 

particularmente os que recaíam sobre a técnica do verso. E para isso chegariam os princípios 

coligidos em obras de desígnio didáctico-pedagógico como a Collectanea Rhetorices de João 

Vaseu547, publicada em 1538, cuja intenção pedagógica transparece no próprio título e que 

não deixaria de ser adoptada pelo autor quando veio leccionar para Portugal, bem como por 

todos os mestres da disciplina pela inerente facilidade de acesso ao seu texto. 

 A aprendizagem de conhecimentos teóricos encontrou um conveniente suplemento 

no comentário dos poetas latinos mais em voga, como se depreende dos programas 

incluídos no regulamento do Colégio de Guiana, lavrado sob as indicações do português 

André de Gouveia e presumivelmente perfilhado depois pelo Colégio das Artes de Coimbra. 

Aí se determinava que o ensino da Poesia ministrado na 1.ª Classe fosse «ex Virgilio máxime, 

et Lucano, et Persio: tum ex Iuuenale, Horatio et Ouidio548.» 

Mesmo que os trechos teoréticos da Antiguidade não fossem objecto de um estudo 

metódico e sistemático, conferiam por certo auxílio duradouro a tais observações, e os 

discípulos, ao deixarem os gerais do Colégio, se os não sabiam na totalidade, levavam uma 

preparação que tornava fácil e de certo modo claro o ingresso directo nas Poéticas de 

Horácio e de Aristóteles, ou o contacto com os comentadores modernos que as actualizavam 

e difundiam por toda a Europa, mas sobretudo em Itália. Exemplo disso são os casos de 

Aquiles Estaço549 e Tomé Correia550. Contudo não significa tal facto que a teorização poética 

                                                 
546 Cf. Aníbal Pinto de Castro 1976: 84-85. 
 

547 Vide Nair de Nazaré Castro Soares 2014: 9-32. 
 

548 Apud Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 509. 
 

549 Aquiles Estaço (12 de Junho de 1524 Vidigueira – 28 de Setembro de 1581), Roma foi um humanista e escritor 
português, que viveu a partir de 1555 em Roma, onde foi secretário do papa. A. Estaço é, nos dias de hoje, conhecido 
sobretudo pelo seu longo comentário em latim à obra de Catulo, publicado em 1566 em Veneza. A obra existe em 33 
bibliotecas italianas, um recorde para uma obra do séc. XVI. Ainda assim há finalmente cada vez mais estudiosos a dedicar-
se à investigação da sua obra In Quinti Horatii Flacci Poeticam Commentarii.  
Diversos estudiosos lusos como Américo da Costa Ramalho, Aníbal Pinto de Castro e Belmiro Fernandes Pereira dedicaram 
alguns dos seus trabalhos à vida e obra de Aquiles Estaço. 
 



172 

 

tenha sido particularmente rica em Portugal. Sucedeu inclusivamente que algumas peças 

basilares da produção lusa nesse campo, por vezes de insigne projecção a nível europeu 

(como as obras de Tomé Correia), não deram entre nós todos os proveitos que delas se 

poderiam ter recolhido. As lacunas deixadas por essa escassa produção nacional eram 

facilmente preenchidas pelo que nos vinha de fora, em especial de Itália, como já 

verificámos em sub-capítulos anteriores.  

Todavia, como já verificámos também, a Espanha não se podia gloriar de produção 

teorética muito mais relevante ou abundante, vivendo igualmente em função do que era 

concebido em Itália na área da Poética: Robortello, Escalígero, Pigna, Minturno, Castelvetro. 

Não é por acaso que, em 1596, lamentando essa pobreza nas letras do país vizinho, López 

Pinciano – autor já aqui abordado – escrevia na sua Philosophia antigua poética:  

 

«Sabe Dios há muchos años desseo ver un libro desta materia sacado a luz de mano de otro 
por no me poner hecho señal y blanco de las gentes, y sabe que por ver mi patria, florecida en todas 
las demás disciplinas, estar en esta parte tan falta y necessitada, determine a arriscar por la 
socorrer551.» 

 

 Um conjunto de autores formados esteticamente na compreensão dos textos de 

Horácio e de Aristóteles, bem como dos seus hermeneutas, em Portugal ou por intercâmbio 

com o estrangeiro, ia assumindo, no sentido de alvitrar e expor, de forma mais ou menos 

estruturada, as linhas fundamentais de uma teoria poética que, completada com o 

conhecimento da nova literatura, em latim, italiano ou castelhano, havia de possibilitar a 

constituição de um código bem determinado. 

Um dos textos de teoria poética de imensa amplitude e mais extensa permanência no 

território luso foi incontestavelmente a Epistula ad Pisones de Horácio, cuja presença na 

cultura lusa pode confirmar-se através de documentos desde os fins do século XV. Por 

                                                                                                                                                         
550 Tomé Correia terá nascido em Coimbra, talvez em Abril de 1536. Depois de despir a indumentária de jesuíta, rumou a 
Palermo em 1559 para leccionar Humanidades, e logo seguiu para Roma, onde explicou Retórica no Colégio Dominicano, 
vindo a terminar o «curriculum de Magister» em Bolonha, como catedrático de Prima da cadeira de Humaniades, que 
deteve nove anos (desde 1586) até morrer. Jaz na igreja carmelita de S. Martinho em Bolonha e segundo Mariana Amélia 
Machado Santos 1961: 6, é do seguinte teor o seu epitáfio: «Thomae Correae Conimbricensi / Civil Romano / Oratori 
Summo Poetae Eximio / Parnormum Romam Bononiam Ad Primas Humaniorum Cathedras Litterarum Ascito / Octavius 
Bandinus Bononiae Prolegatus / Amicus et haeres / Funus Curavit Monumentum Posuit / Viscit Annos LVIII Menses X. / Obiit 
V Kal: Februarii M.D.XC.V.» 
 

551 Cf. Alonso López Pinciano (2016), Filosofía Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S. L., p. 15. Como observámos 
anteriormente, as grandes poéticas do país vizinho só aparecerão no último quartel do século XVI: El arte poético en 
romance castellano do português Miguel Sanches de Lima, simples tradução de Horácio, foi publicado em 1580; El Arte para 
componer en metro castellano de Jerónimo Mondragón (perdida) deve situar-se por volta de 1593; a Philosophia, como já 
observámos, é de 1596 e o Cisne de Alonso de Carballo, de 1602. 
 



173 

 

exemplo, Cataldo Sículo professava que os Carmina deveriam ser texto de leitura dos seus 

discípulos, a começar por D. Jorge de Lencastre, filho bastardo de D. João II.   

Também João de Barros, no Diálogo em louvor da nossa linguagem, de 1540, 

aproveita vários ensinamentos do poeta de Venúsia, citando um hemistíquio do v. 78 e 

adaptando vários ditames dos vv. 51-53 para o enriquecimento lexicológico do português552. 

Por outro lado verifica-se igualmente uma clara influência da teoria horaciana nos 

ensinamentos da Arte de la poesia castellana, obra do espanhol Juan del Encina muito 

divulgada entre nós. 

Aquiles Estaço publica, em 1553, na cidade de Antuérpia, os In Quinti Horatii Flacci 

Poeticam Commentarii, onde, fundamentado na bibliografia mais recente (de Budé, Aldo 

Manuzio553, Bembo554, Robortello e Robert Étienne555), efectua uma diligente hermenêutica 

do texto, de índole preponderantemente filológica, observando uma exigente fidelidade em 

relação à teoria primígena, cujos imperativos pretendia justapor à composição de uma 

poesia épica digna de memorar as glórias militares dos Portugueses. A obra aparecia 

dedicada ao malogrado Príncipe D. João556, pai de D. Sebastião, que a morte viria a arrebatar 

no ano seguinte, facto que haveria de deixar todo o reino consternado557. Quis Aquiles 

Estaço homenagear a Pátria e o Príncipe e por isso escolheu, de entre vários frutos das suas 

meditações558, o texto dos seus Comentários a Horácio. As razões da opção incluíam-se 

                                                 
552 «Si, porque a licença que Horácio em sua Arte Poética dá aos latinos pera compoerem vocábulos novos, contanto que 
saiam da fonte grega, essa poderemos tomar, se os derivarmos da latina.» Gramática da língua portuguesa. Cartinha, 
Gramática, Diálogo em louvor da nossa linguagem e Diálogo da viciosa vergonha. Reprodução fac-similada, leitura, 
introdução e anotações por Maria Leonor Carvalhão Buescu 1971: 401. 
 

553 Aldo Manuzio (em latim: Aldus Manutius; em italiano: Aldo Manuzio; Bassiano, no Lácio, 1449/50 - 6 de fevereiro, 1515) 
foi um tipógrafo italiano, considerado um dos primeiros mestres do ‘desenho’ tipográfico. 
 

554 Pietro Bembo (Veneza, 20 de maio de 1470 – Roma, 18 de janeiro de 1547) foi gramático, escritor, humanista, 
historiador e cardeal veneziano. Foi o primeiro a estabelecer as regras da língua italiana de modo seguro e coerente, com 
base nas práticas dos maiores escritores toscanos do Trecento. Contribuiu decisivamente para a difusão, em Itália e no 
exterior, do modelo poético petrarquista. As suas ideias foram também fundamentais para a formação musical do estilo 
madrigal do século XVI. Segundo Vanda Anastácio 2005: 7, Pietro Bembo «teve uma participação decisiva na polémica que 
se gerou em Itália na viragem do século XV para o XVI acerca da utilização do vernáculo como língua de cultura, por 
oposição ao latim.» 
 

555 Robert Estienne (Estienne também escrito Étienne e em latim Stephanus; (Paris, 1503 – Genebra, Suiça, 7 setembro de 
1559) foi um estudioso e tipógrafo ou impressor parisiense do século XVI, especialmente conhecido por ter sido o primeiro 
a imprimir a Bíblia com a inclusão de capítulos e versículos numerados. 
 

556 O Príncipe D. João sempre mostrara o gosto pelas Letras, razão também ela que se articula com as anteriores e que 
justifica a oferta da obra. 
 

557 Veja-se Nair de Nazaré Castro Soares 1996: 17 e ss. 
 

558 Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 2 v.: «Ergo de lucubrationem mearum aceruo hos in Q. Horatii Flacci poeticam 
comentarios legi, tibique, si non aspernabere, mittendos esse iudicaui.» 
 



174 

 

modelarmente no trilho de glorificação épica que, desde os fins do século XV, se vinha 

expressando em Portugal e que viria a culminar na publicação de Os Lusíadas, em 1572. 

As proezas marítimas e militares praticadas pelos Portugueses desde o início dos 

Descobrimentos aguardavam ainda quem dignamente as celebrasse, segundo o ideal 

clássico-humanístico que encontrava em Homero e Virgílio os modelos a imitar. Além disso, 

o Príncipe legatário e presuntivo das grandezas e obrigações de tão amplo império iria 

também ele com certeza dar substância digna de equivalente glorificação. Na opinião de A. 

Pinto de Castro «a louvaminha do áulico integrava-se, por estas palavras, no conceito de 

vida, no preço da glória e nas convicções estéticas, que caracterizavam o espírito da 

época559.» 

Depreende-se pelas palavras de Estaço que a difusão dos ensinamentos horacianos, 

comentados com segurança e perspicuidade, facilitariam com toda a certeza o advento de 

poetas e oradores capazes de concretizar a sublimação épica. Para que essa exaltação se 

concretizasse, Estaço orientava, assim, com a sua obra, um fundamental contributo, ao 

ministrar através dos seus Commentarii os conhecimentos susceptíveis de melhor lhes 

fomentar os engenhos560.  

De seguida Estaço compôs um Proemium, onde trata diversos quesitos, como o de 

saber se a Epistula ad Pisones podia ou não ser considerada uma «arte poética» (fls. 3v-4), o 

da identificação dos Pisões, a definição de poética e métrica; acto contínuo enumera os 

autores que, na Grécia e em Roma, haviam tratado de matérias relativas à Poética. 

Desenvolve, na continuação do seu discurso, breves reflexões sobre a ordem seguida por 

Horácio no que diz respeito à exposição dos seus princípios e juízos, tomando como termo 

de comparação a Poética de Aristóteles. Depois de tratadas estas questões Aquiles Estaço dá 

início ao comentário que observa as normas vigentes deste tipo de exegese entre os 

universitários e mestres do Humanismo. 

Transcrito o passo que pretende comentar, seguem-se as ponderações e explanações 

julgadas convenientes ou imprescindíveis, uma vez que Estaço pretendeu, na opinião de A. 

Pinto de Castro «não apenas […] explicitar o significado, mas […] estabelecer o significante 

na sua originária pureza linguística561.» 

                                                 
559 Vide Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 94. 
 

560 Cf. Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fls. 2 v.-3. 
 

561 Veja-se Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 95. 



175 

 

Ainda segundo Castro, os Commentarii estão de acordo com os melhores preceitos 

da primeira fase do Humanismo, apresentando um labor primacialmente filológico, «levado 

a cabo mediante o confronto das versões divergentes conhecidas, tanto manuscritas como 

impressas, seguido da lição que ao comentador aparece como a mais correcta562.» 

Seguidamente vem a explanação do assunto quase sempre fundamentado na referência a 

outros autores, precedentes ou ulteriores ao texto interpretado, através dos quais se 

aclaram dúvidas de natureza semântica, se pesquisam as fontes e, uma ou outra vez, se 

salientam os devidos efeitos563.  

Não se nos oferecem dúvidas de que examinou vários manuscritos e textos 

impressos, pois a cada passo o assevera564. Os seus comentários recaem com frequência em 

aspectos preferentemente históricos, mas que não deixam de possuir um real interesse, 

quando se alonga em reflexões sobre aspectos referentes ao palco no teatro antigo, ou 

ainda quando institui a diferenciação entre a comédia togata e a comédia praetexta. 

Sucede, ainda, que as reflexões do comentador luso valoram a matéria da doutrina 

horaciana. Deste modo, verificamos que, ao analisar os vv. 14-23, onde Horácio cuidara 

somente da necessidade de uma coerência harmónica entre as partes do conjunto, Estaço 

permite-se observar a função dos episódios, de jeito a alcançar a diferença na fábula, 

recorrendo-se da autoridade de Aristóteles e de Demétrio de Falero565. 

Todavia os preceitos horacianos mais fundamentais, comentados, glosados e 

desenvolvidos pelos teorizadores quinhentistas não mereceram por parte de Estaço 

delongadas observâncias. Por exemplo, em relação aos vv. 268-9 – «Vos exemplaria Graeca / 

nocturna uersate manu, uersate diurna566» – da Arte Poética horaciana, que mereceram 

especial atenção e múltiplos e demorados comentários por parte de tantos hermeneutas do 

                                                                                                                                                         
 

562 Idem, Ibidem. 
 

563 Aquiles Estaço sintetizou o seu método nos fls. 8 v.-9, quando afirma «in explicanda Horatij Poetica facturus id sum quod 
fere sempre meo more et proprio quidam instituto feci, ut qui verius appelabuntur ab antiquis vel grammaticis, vel 
interpretibus e libro hoc poetice, cum illotum etiam verbis atque ut illos vel calamos scriptos, vel impressos legero, ponam 
simula c tester.» 
 

564 Ao comentar o hemistíquio inserto no fl. 33v., «Captae post Troiae» (v. 141), escreve: «Est in manuscripto peruetere 
códice captae post moenia Troiae; lectio non sane contemnenda, ut sit hic figura poetis non insolens, id est, post capta 
Troiae moenia.», Aquiles Estaço prova-nos que compulsou vários documentos manuscritos e impressos. 
 

565 Vide fls. 8-8 v. e 11. 
 

566 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit.,  84. 
 



176 

 

século XVI, o comentador da Vidigueira apenas consagra um breve esclarecimento de 

interpretação linguística567. 

Algo de análogo podemos afirmar em relação aos vv. 289-94568, que expressavam o 

preceito do labor limae, tão propagado pelos discípulos modernos do poeta de Venúsia569 ou 

do miscuit utile dulci570, do v. 343, sobre o qual se fundamentaria o conceito da função 

formativa da arte571; da conjugação do engenho com a arte, para a obtenção de bons 

resultados, no labor da invenção poética; dos cuidados a atentar quanto aos julgamentos e 

às críticas e da precisão de conservar na gaveta a obra literária durante o prazo bastante 

para o seu integral amadurecimento. 

A célebre comparação ut pictura poesis, do v. 361, é, talvez, dentro dos fundamentos 

da teoria horaciana572, o que prende mais atenção ao nosso comentador. 

A doutrina original do venusino conservava na obra de Aquiles Estaço, portanto, toda 

a sua força e autenticidade originais, porquanto nunca foi posta em causa ou pelo menos 

altercada, o que lhe outorgava incontestável autoridade, sem lhe abreviar a acessibilidade e 

a perspicuidade. Em resumo, podemos afirmar que a unanimidade de pontos de vista entre 

o autor luso e Horácio é inquestionável e constante ao longo dos Commentarii.  

A consulta da sua obra é assaz fácil, pois não só teve quase sempre o cuidado de os 

citar, como compôs, no fim do opúsculo, uma espécie de tábua onomástica dos autores 

citados no texto. Aí figuram oradores, exegetas, historiadores, poetas e filósofos, gregos, 

latinos e cristãos, com os quais Estaço documenta as suas interpretações, fundamenta 

explanações linguísticas ou asserções históricas de natureza variada, justifica opções 

estéticas, numa mostra de erudição revelantes da sua notável cultura e observador espírito 

crítico573. Granjeiam referência mais atenta por parte do comentador português, os 

gramáticos e, mormente, os teorizadores ou comentadores de Retórica e de Poética. 

                                                 
567 Vide Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 51 v. 
 

568 Observe-se R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 88. 
 

569 Veja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 55. 
 

570 Vide R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 96. 
 

571 Veja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 61. 
 

572 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 98. Veja-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 63. 
 

573 Figuram nessa tábua, no fl. 76v., os seguintes autores: Platão, Aristóteles, Xenofonte, Máximo de Tiro, Isócrates, Dionísio 
de Halicarnasso, Pausânias, Demétrio de Falero, Hermógenes, Fílon Hebreu, Clemente de Alexandria, Aquiles Tatios, 
Teodoreto, São João Crisóstomo, Amónio, Estrabão, Plutarco, Porfírio, Lucianao, Ateneu, Estobeu, Eustáquio, O Suda, Júlio 
Pólux, Homero, Hesíodo, Reógnis, Simónides, Calímaco, Eurípides, Nono, Cícero, Júlio César, Salústio, Lívio, Patérculo, 
Tácito, Paulo Orósio, Quintiliano, Quírio Fortunaciano, Aulo Cornélio Celso, Aulo Gélio, Lactâncio, Macróbio, Diomedes, 



177 

 

Os gramáticos, tanto os da Antiguidade como os da Idade Média, obsequiaram os 

filólogos humanistas com copiosos esclarecimentos para o estabelecimento crítico dos 

textos e para a sua explicação linguística. Estaço seguiu o exemplo de tantos outros 

comentadores célebres da centúria de Quinhentos, por isso, não surpreende que traga à 

colação autores como Macróbio, Probo, Prisciano e Sérvio, entre vários outros. Lugar de 

destaque ocupam Élio Donato, pela sua importância574, e Diomedes. 

O primeiro granjeara grande divulgação no curso de toda a Idade Média e a sua Ars 

grammatica, constituída pela Ars minor e pela Ars secunda ou maior, fora diversas ocasiões 

reimpressa nos últimos anos do século XV e começos do sequente. Quanto a Diomedes, 

vinha sendo igualmente propósito de ininterruptas edições juntamente com Donato. Estaço 

socorreu-se seguramente de uma dessas edições conjuntas, porventura da que fora 

publicada em Paris, em 1527, e logo reimpressa no ano seguinte575. Segundo Aníbal Pinto de 

Castro o preceptista luso de Donato refere ainda, explicitamente, no fl. 34v., um 

Commentariolum de tragoedia et comoedia, que conjecturamos relacionado com os 

comentários por aquele autor consagrados às comédias de Terêncio576. 

Na área exclusiva da teorização literária, para aclarar o sentido do texto horaciano e 

mesmo para lhe identificar as origens mais directas, Aristóteles é, naturalmente, a 

autoridade que invoca com maior constância e mais cumpridor respeito577. Tudo leva a crer 

que a necessidade de explicar Horácio o conduzisse ao texto aristotélico, que viria a 

merecer-lhe também particular e cuidada atenção, conforme declara ao Príncipe D. João578. 

Aquiles Estaço conhecia bem a obra de Platão uma vez que recorre a vários dos seus 

Diálogos, especialmente o Fedro. Recorre também aos escritos de Dionísio de Halicarnasso e 

ao De elocutione de Demétrio de Falero, impresso em Florença, em 1524, bem como às 

Artes de Cornélio Celso. As Institutiones Oratoriae, de Quintiliano, dão-lhe também um 

                                                                                                                                                         
Santo Agostinho, Donato, Carísio, Probo, Terenciano, Terêncio Escauro, Terêncio Africano, Prisciano, Sérvio Mauro, 
Parrásio, Joviano Pontano, Guillaume Budé, Bembo, Plauto, Lucrécio, Virgílio, Tibulo, Pérsio, Juvenal, Prudêncio, Catulo, 
Horácio, Ovídio, Estácio, Marcial e Ausónio. 
 

574 Sobre a relevância da obra de Élio Donato para os comentadores do século XVI, veja-se Adriano Milho Cordeiro (2011). 
 

575 Cf. Iodocus Badius Ascencius (1527), Diomedis et Donati Artes Grammaticae diligentissime repositae, cum 
annotationibus Juan, Caesarii. Parisiis, vaenundantur Jodoco Badio Ascencio. 
 

576 Vide Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 98. Sobre o assunto veja-se segundo A. Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 
98. 
 

577 Veja-se Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 98. 
 

578 Vide Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 56. 
 



178 

 

perseverante e firme arrimo, bem como as obras de Cícero consagradas à Retórica, muito 

suas conhecidas, porquanto amplamente comentara também o De optimo genere oratorum. 

Ainda que todas as obras supra referidas fizessem parte imprescindível da bibliografia 

compulsada por qualquer humanista com boa preparação, outros trabalhos citados por 

Aquiles Estaço parecem-nos de suma relevância, pois revelam uma actualização crítica, 

filológica e bibliográfica, devido ao facto do prolongado tempo que esteve nos centros 

culturais de Lovaina e de Paris. Na verdade, ao longo das setenta e oito folhas do opúsculo, 

Aquiles Estaço mostra-se perfeitamente a par do que de melhor se publicava na Europa do 

seu tempo, em matéria de teorização literária.579 Logo no Proemium dos seus Comentarii, 

por exemplo, quando discute a questão de saber se a Epistula ad Pisones podia ou não 

atentar-se como uma «arte» (para concluir pela afirmativa), baseia-se na opinião de Pedro 

Bembo, tal como fora expressa nas cartas580 polémicas acerca da imitação trocadas pelo 

comentador nascido em Veneza com Giovanni Pico della Mirandola581. 

Era-lhe familiar também o enorme interesse verificado, no segundo quartel do 

Cinquecento em Itália, à volta da Poética de Aristóteles, pois ao ocupar-se das intervenções 

do coro, no decorrer dos actos, em obras dramáticas, Estaço apresenta-se pleno conhecedor 

das In librum Aristotelis de arte Poetica explicationes, de Francesco Robortello, publicadas 

em 1548, pelo livreiro florentino Lourenço Torrentini. Nem sequer lhe escapam, no dizer de 

A. Pinto de Castro, «as críticas que àquele comentador merecera um passo da versão latina 

que, do texto grego, Alessandro de’ Pazzi divulgara em 1536, no volume intitulado Aristotelis 

Poetica in latinum conversa, e que possivelmente conheceria também582.» No mesmo passo 

invoca a opinião do famoso humanista Guillaume Budé, afirmando: «viderit vero Robortellus 

meritione Paccium accuset qui e)mbo/limon intercalere carmen sive canticum sit 

                                                 
579 Sobre o assunto veja-se Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., pp. 98-99. 
 

580 Cf. fls. 3 v.-4. Segundo Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., pp. 99-100, «Estaço podia ter chegado ao conhecimento do 
texto dessas cartas através do segundo dos Physici libri duo de Pico della Mirandola (Basileae, apud jo. Frobenium, mense 
maio, anno MDXVIII), ou dos Opuscula aliquot de Bembo (Lugduni, apud Gryphium, 1532).  
 

581 Giovanni Pico della Mirandola (Mirandola, 24 de fevereiro de 1463 — Florença, 17 de novembro de 1494) foi um erudito, 
filósofo neoplatónico e humanista do Renascimento italiano. Giovanni, o filho mais jovem de Gian Francesco I e Giulia 
Boiardo, conde e condessa de Concordia e de Mirandola no Ducado de Modena, impressionava, desde a infância, devido 
aos seus dotes intelectuais que incluíam uma extraordinária memória e dons artísticos muito desenvolvidos. 
 

582 Vide  Segundo Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 100. 
 



179 

 

interpretatus, cuius est Budaeus sententiam secutus, locosque ad id e Ciceronis libris plures 

addit583.» 

Entre os autores mencionados, merecem especial atenção os nomes Aldo Manuzio e 

Robert Estienne, que Estaço invoca ao comentar a menção horaciana à morte de 

Empédocles, nos vv. 463-64 («Siculique poetae / narrabo interitum»)584. Assim depois de 

citar Aristóteles e Dionísio de Halicarnasso, escreve: «nisi et Aldi Manuttii et Roberti 

Stephani libri fefellerunt, ac pro e)pikh= illud alterum fecerunt, quod erratum illorum fuisse 

vehementer suspicor585.» 

Segundo A. Pinto de Castro586, no primeiro caso, Estaço referia-se aos comentários 

aldinos, aos Carmina, publicados em Veneza, em 1509587, enquanto no segundo se revelava 

já o conhecimento do Elucidariu poeticus, siue Dictionarium nominum propriorum que o 

famoso humanista francês publicara, em Antuérpia, no ano de 1553588. Aquiles Estaço 

manteve-se bibliograficamente bem actualizado, manuseando assiduamente os textos 

originais, bem como obras antigas e modernas, que lhe permitiram entender e explicar 

matérias de teorização literária com a mais perspícua eficiência.  

A. Pinto de Castro é de opinião que, «se, uma vez aperfeiçoado nos meios culturais 

da França e da Flandres, o humanista alentejano tivesse regressado à pátria para aqui 

espalhar, da cátedra ou através dos prelos, as sementes que por lá sazonara, vasta e 

profunda teria sido a sua acção de doutrinador estético589.» Irá desenvolver a carreira de 

orator em Roma, ao serviço dos Pontífices Pio IV, Pio V e Gregório XIII e ainda dos reis D. 

Sebastião e Filipe II de Espanha, facto que o irá manter longe dos nossos focos de cultura, 

bem como desviá-lo da actividade pedagógica e exegética590. 

                                                 
583 Veja-se fl. 42. A obra de Guillaume Budé, intitulada Commentarii linguae graecae, havia sido impressa, pela primeira vez, 
em 1529, para logo ser reeditada em Paris, em 1548. 
 

584 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 110. 
 

585 Observe-se Achillis Statii Lusitani, Commentarii, fl. 75. 
 

586 Veja-se Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 100. 
 

587 Cf. Poemata […] undeviginti metrorum genera […] adnotationes nonnullae in toto opere […] Curante Aldo Manutio […] 
Venetiis, 1509. 
 

588 Veja-se a este propósito Elucidarius poeticus, sive Dictionarium nominum propriorum […] Antuerpiae, ex oficina J. 
Gymnici, 1553. 
 

589 Vide Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 101. 
 

590 Apud Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 101. Veja-se ainda José Gomes Branco, Os discursos em latim do 
humanista Aquiles Estaço, loc. cit., p. 3. 
 



180 

 

A obra In Q. Horatij Flacci poeticam Commentarij deve ter passado discretamente em 

Portugal, pois dela só encontramos nas estantes lusas um exemplar na Biblioteca Pública de 

Évora com a cota ‘Século XVI, n.º 2718’. O influxo da obra de Aquiles Estaço na formação da 

doutrina literária do Renascimento luso deve, por isso, ter sido algo limitado, o que não 

elimina o pressuposto, da autoria de Segismundo Spina, de ter servido de texto a António 

Ferreira591. O excelente trabalho de Estaço voltará a ser valorizado por Cândido Lusitano em 

1758 592. Na opinião de A. Pinto de Castro «a índole primacialmente filológica do trabalho do 

Comentador quinhentista não passara despercebida à ampla cultura clássica do tradutor de 

Setecentos593.» Ainda assim foi Aquiles Estaço o primeiro Comentador do texto Epístola aos 

Pisões de Horácio, não apenas em Portugal, mas na Península. Mais uma razão para que se 

inicie um corpus onde se reúnam os textos mais relevantes e emblemáticos da teoria 

literária produzida por autores lusos do século XVI, cuja publicação urge promover, a fim de 

que melhor se possa compreender, do ponto de vista sincrónico e diacrónico, o fenómeno 

literário na língua portuguesa594. Curiosa é a edição levada a cabo, em Antuérpia, por Pedro 

Veiga595, em 1578. No desejo de tornar o texto mais compreensível pelos jovens estudantes, 

o editor-comentador não vacilou em trocar, por outros de sua autoria, copiosas partes ou 

frases do original, chegando a glosar versos inteiros596. 

Na opinião de A. Pinto de Castro o trabalho de Tomé Correia, patente nas In librum 

de Arte Poetica Horatii explanationes, editadas em Veneza, em 1587, é «pessoal, profundo e 

fundamentado597», visto que resultou de um conhecimento muito próximo e intenso da 

hermenêutica italiana, não só do texto horaciano, mas também dos de Aristóteles e de 

Platão598. Com Tomé Correia temos a prossecução das teorias ligadas ao Platonismo e 

                                                 
591 Vide S. Spina 1967: 52-53. 
 

592 Cf. Arte Poética de Q. Horacio Flacco, Traduzida, e ilustrada em Portuguez por Candido Lusitano. Lisboa, Na Officina 
Patriarcal de Francisco Luiz Ameno. MDCCLVIII. 
 

593 Vide Aníbal Pinto de Castro (1976), op. cit., p. 102. 
594 Essa era a proposta de A. Pinto de Castro em 1976. Ainda hoje, infelizmente, o trabalho está por efectuar. 
 

595 Vide Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 512. 
 

596 Cf. HORATIVS / FLACCVS VENVSINVS (1578), DE ARTE POETICA, / Vera & gemina, & non supposita & adulterina, / prout 
antehac habebatur. / filij praesertim vtilitatemque, magno cum / labore & temporis dispendio, maiori sed vsque mentis / 
anxietate fatigatio neque restituta, & in verum indubi- / tatum- que suae antiquioris editionis statum reposita. / est opus 
emendare, magis, quam scribere: maior, / Exuli erat vati & esse labor / [vinheta] / ANTUERPIAE, / Expensis ipsius Veguij. / 
Excudebat Christianus Hauwelius. Trabalhámos sobre o exemplar da Biblioteca Pública de Évora. Sobre o autor apenas 
dispomos a sucinta notícia de Barbosa Machado (1966), op. cit., p. 626. 

 

597 Idem, Ibidem. 
 

598 Idem, Ibidem. 
 



181 

 

triunfo dos ideiais do Cristianismo. Durante os últimos trinta anos da centúria de 

Quinhentos, as principais ideias neoplatónicas da poesia são consideradas quer por poetas 

quer por comentadores. Todavia continuam a observar, em termos argumentativos, quem 

seja favorável, mas também quem seja contra, aliás, como já acontecera antes. A 

diversificação e expansão do padrão expresso do ponto de vista do ideário nas obras de 

escritores e comentadores irá atenuar os dilemas entre escolas e linhas de pensamento que 

se poderiam opor aos neoplatónicos. Nesse período pode notar-se um aumento do número 

de críticos e teoristas que apresentam uma atitude prossecutiva das ideias pós-tridentidas 

diante de questões de literatura o que não deixa de envolver profundamente a visão 

neoplatónica da arte e da beleza. Alguns deles são eclesiásticos, e inevitavelmente reflectem 

as conclusões de sucessivos encontros do Concílio de Trento – conclusões que tendem a 

colocar severas limitações na prática e usos da poesia. Isto pode ser visto como um 

desenvolvimento geral do século, um pesar sobre os excessos pagãos dos anos anteriores e 

um desejo de rivalizar, senão ultrapassar, o rígido Puritanismo das igrejas reformadas. No 

próprio mundo literário, algumas reviravoltas podem ser detectadas no caso de Tasso, pois 

foi este autor o que primeiro impôs uma interpretação alegórica sobre a sua obra-prima, e 

depois efluiu para a desastrosa «purificação» da Gerusalemme Liberata em Gerusalemme 

Conquistata. Tal purificação estava em completa harmonia com os desejos de alguns 

comentadores como Tomé Correia599. Segundo M. A. Machado Santos, «o problema da 

razão e da fé, – capital na Idade-Média –, ainda não fora destronado de todo. Em Tomé 

Correia, encontramo-lo, ao pôr a compreensão poética a par da religião, querendo fazer 

concordar uma com a outra600.» Sob este ponto de vista, Tomé Correia apresenta-se ainda 

como um autor que ambiciona compatibilizar o neoplatonismo com a religião cristã, 

procurando interpretar a Poética através da fé católica, em certa medida na linha do 

pensamento de ficiniano. Segundo M. A. Machado Santos, na teoria do comentador luso, 

Filosofia e Teologia «estão ainda enleadas no seu pensamento, e há nele certas 

reminiscências judaico-arabizantes; mas o seu misticismo católico coloca-o no limiar da 

Renascença, entre as ideias neoplatónicas da escola italiana e as da Contra-Reforma 

peninsular601.»  

                                                 
599 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., p. 297. 
 

600 Vide Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 12. 
 

601 Idem, Ibidem. Sobre a estética neoplatónica no Renascimento veja-se Paricia Castelli 2011: pp. 191-215. 



182 

 

Giason Denores, autor de índole neoplatónica – tal como Correia602 –, publicou, em 

1586, um trabalho sobre Poética intitulado Discorso intorno à que’ principii, cause, et 

accrescimenti, che la comedia, la tragedia, e til poema heroico ricevono dalla filosofia 

morale, & civile, & de’ governatori delle republiche, onde é notória a justaposição das teorias 

de Platão e Aristóteles. O mais impressionante neste trabalho reside no facto de que toda a 

arte da poesia deve estar sujeita a fins utilitários. Enquanto a maioria dos teorizadores se 

contentam em fazer declarações gerais sobre a finalidade da poesia, Denores insiste em ver, 

em todas as partes e características do poema, um meio específico para alcançar esses fins. 

O seu resumo final deixa bem claro o seu ponto de vista: «já mostrámos claramente que a 

maioria das partes da tragédia, comédia, e do poema heróico – mudança de sorte, 

reviravoltas, reconhecimentos, carácter, pensamento – praticamente não servem outro 

propósito senão esta utilidade603.» A declaração geral está, obviamente, presente em quase 

todas as páginas da obra e toma várias formas em diversos contextos604. 

Em comparação com a obra de Giason Denores a obra De antiquitate, dignitateque 

poesis & poetarum differentia (1586-87) de Tomé Correia está perfeitamente ciente do seu 

platonismo por isso recorre a uma posição que explica de uma vez os argumentos favoráveis 

de Platão605 sobre a poesia e justificando a partir das teorias do filósofo fundador da 

Academia, o facto de os poetas terem de ser banidos da cidade. Tomé Correia começa por 

uma defesa da poesia composta por todos os elementos tradicionais: a sua dignidade antiga, 

a posição nobre entre as artes, o seu status como uma primeira filosofia trazendo 

conhecimento e maneiras para as pessoas rudes. Mas imediatamente, uma diferença: nem 

todos os poetas são dignos deste elogio606. Este louvor pertence àqueles poetas a quem 

                                                                                                                                                         
 

602 Não podemos desligar o carácter neoplatónico da obra de Tomé Correia (1586-87) da de outros comentadores seus 
coevos: Viperano (1570); Agnolo Segni (1573); Lorenzo Gambara (1576); Girolano Frachetta (1581); Giason Denores (1586); 
Lorenzo Giacomini (1587); Jacopo Mazzoni (1587); Gioseppe Malatesta (1589); Antonio Possevino (1593) e Torquato Tasso 
(1594). Sobre as caraterísticas das obras destes autores veja-se B. Weinberg (1963), op. cit., pp. 297-348. 
 

603 Discorso (1586), p. 43: «gia habbiamo apertamente fatto uedere, le piu parti della tragedia, della comedia, & del poema 
heróico, la tramutation di fortuna, le peripetie, le agnitioni, il costume, la sentenza non tender quasi ad altro, che alla 
utilità» apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 317. 
 

604 Veja-se B. Weinberg (1963), op. cit., p. 317. 
 

605 Por exemplo no Íon, Platão ocupa-se com a poesia, tentando compreender se esta decorre da inspiração divina ou se é 
produto do conhecimento. 
 

606 Cf. Maria da Penha Villela-Petit (2003). Neste documento, esta estudiosa dá-nos conta do verdadeiro papel dos poetas 
na Grécia Antiga. «Como notaram vários comentadores e tradutores da República ([…] Émile Chambry), bem como Hans-
George Gadamer em sua conferência, feita em 1934, "Platão e os poetas", a crítica aos poetas não era nenhuma novidade. 
Daí a expressão de "velha divergência (ou disputa)" utilizada por Platão. Verifica-se ao mesmo tempo o quanto é erróneo 
lhe atribuir a origem da crítica aos poetas. E, no entanto, é o que de amiúde fazem os adversários de Platão — ou melhor, 



183 

 

Platão chamava de mensageiros e intérpretes dos deuses, já o mesmo devia ser negado 

àqueles que cantavam versos vazios apreciados, somente, pelo público inculto. Para explicar 

estas diferenças entre os poetas, Correia recorre ao princípio metafísico dos três níveis de 

existência da alma humana. O mais elevado destes é celestial e divino, representando a 

existência de Deus no homem e retirado da deterioração dos sentidos e do corpo. O nível 

intermediário é sobre o ser humano em particular, representando uma combinação entre os 

pontos mais altos e baixos da origem do homem, do divino e do selvagem; é o domínio da 

mente, da razão, do conhecimento. O nível mais baixo é a região obscura do corpo e dos 

sentidos, onde o homem se esconde dos animais inferiores a si; é dominado por visões, 

fantasias, aparências. Correia diz que para cada um destes níveis corresponde uma categoria 

da poesia e um tipo de poeta. 

 A exaltação divina é responsável pela primeira classe, por excelência, da poesia. 

Marca a presença de Deus no homem e é a expressão das suas maiores capacidades. Foi esta 

exaltação ou inspiração a que Platão se referiu. Daqui vem todo o tipo de poesia que 

proclama os grandes feitos dos nossos ancestrais e que serve para nos tornar, a nós e aos 

nossos descendentes, mais perfeitos. A poesia dos profetas e dos videntes, das cartas e 

obras sagradas, pertence à categoria que se segue: Segundo Correia  

 

«neste tipo de poesia estavam presentes todos os profetas sagrados, cujas obras podemos 
encontrar nas cartas sagradas, que em parte anteviam muitos acontecimentos no futuro, revelavam 
aos mortais muitas coisas sobre Deus e matérias acerca do céu, que em parte proclamavam grandes 
feitos, despertavam o homem para os alertas divinos, para a religião e para outras virtudes e que o 
desviava dos vícios. Todos estes aspectos foram realizados por aqueles homens, inspirados e 
motivados por um espírito celestial, e merecidamente tudo isto é referido neste primeiro tipo de 
poesia607.» 

                                                                                                                                                         
de um Platão caricatural —, com o intuito de acusá-lo, seja de algum imperdoável pendor contra a liberdade de 
pensamento no sentido moderno (Karl Popper), seja de um fatal desvio de onde resultou o começo do pensamento 
metafísico que virou as costas à grandeza do primeiro pensamento grego e do qual a crítica à "poesia" seria seguramente 
um sintoma. (Refiro-me aqui à interpretação de Heidegger muito marcada pelas acusações de Nietzsche.) / Para 
apreciarmos a posição de Platão, é bom nos tornarmos mais atentos, graças à experiência dos antropólogos, ao que 
representa a palavra dos poetas dentro de uma sociedade onde prevalece a tradição oral. Não se constitui ela como a 
referência imprescindível enquanto depositária dos valores e ensinamentos éticos? A palavra dos poetas tinha então tudo a 
ver com a paideia, isto é, com a educação em sentido lato e, portanto, com a formação do êthos. Os poetas eram 
verdadeiramente os mestres, os educadores da Grécia, como se dizia sobretudo de Homero. E foi disso que souberam se 
servir os sofistas. Sem tal situação em mente como ponderar a crítica que, em sua busca de uma verdade mais elevada, os 
primeiros pensadores dirigiram aos poetas, e ainda mais a posição assumida por Platão em sua luta contra a corrupção do 
êthos do indivíduo e da polis, agravada pelos ensinamentos dos sofistas?» 
 

607 De Antiquitate (1586), p. 679: «In hoc genere poeticae versati sunt omnes fere illi sacri vates, quorum monumenta in 
sacris litteris habemus, qui partim fututra multa predixerunt; partim de Deo, rebusque celestibus multa mortalibus 
aperuerunt: partim excellentia facta exornarunt: partim monitis diuinis ad religionem, caeterasque virtutes adhortati sunt, 
partim à virtijs deterruerunt. Quae omnia illi affiati, & instincti caelesti numine fecerunt, & merito, ad hoc primum poeticae 
genus referuntur.» Seguimos texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 320. 
 



184 

 

 

 
 A segunda classe, inferior em vários aspectos à primeira, é o produto dos poderes 

humanos da razão: «...sabe da origem das coisas e sente prazer em feitos e palavras 

honestas, e interessa-se por coisas finitas608.» É um tipo de poesia filosófica e moral, dando 

conhecimento, avisos de boas acções, alertando contra vícios; exemplos disso são referidos 

por Tirteu, Teógnis, Empédocles, Nicandro e Lucrécio. 

 À classe mais inferior, escura e ignóbil porque nasce da opinião e de visões, pertence 

toda a poesia que tem na sua base a imitação. A esta classe Aristóteles dedicou em exclusivo 

a sua Poética e Horácio a maior parte da sua obra Ars Poetica. A imitação em si está dividida 

em dois subtipos: 

 

«um tipo de verdade, uma imitação exacta que torna cada uma e todas as coisas exactamente 
no que são; o segundo, pouco natural e inventado, expressa cada coisa, não exactamente do jeito que 
são, mas como aparentam ser, ou como possam parecer aos olhos dos outros. Daqui surge uma forma 
de poesia que se baseou em opiniões sobre coisas verdadeiras e avançando com uma semelhança 
muito próxima a essas [coisas] e distinta, que está perfeitamente adaptada à imitação da verdade. A 
segunda forma, que seguindo simplesmente o que parece e aparenta ser coloca à frente dos olhos não 
a verdadeira semelhança mas um tipo de falsa aparência da semelhança, está perfeitamente adaptada 
ao prazer. A primeira nada muda por imitação, a última propõe ligeiras faltas para grandes dimensões, 
recupera os ouvintes pelo tipo de linguagem e a variedade de harmonia, muda perfeitamente os 
sentimentos dos homens e a origem das coisas porque transforma-los por imitação, não como eles 
realmente são mas como podem aparentar ser, visto que é um tipo de detalhe esboçado e não um 
conceito, delicadamente trabalhado, de coisas609.» 

 
 
   Correia continua a sua explanação, afirmando que os primeiros dois tipos, apesar de 

altamente recomendados por Platão, não são aceites; ao passo que o terceiro é aceite 

mesmo com a sua subdivisão implícita, rejeitada, excluída e banida na sua segunda 

subdivisão. Para o fim das duas primeiras categorias é a instrução; já o fim da terceira é o 

prazer. Correia parece aceitar estas diferenças ao vê-las em Platão e numa explicação 

adequada às “contradições” de Platão.  

                                                 
608 Ibid., p. 682: «cognoscit naturam rerum, & honeste factis, & dictis delectatur, & res in numerum includit.» Seguimos 
texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 320. 
 

609 Ibid., pp. 682-83: “«mitatio quaedam vera & recta que talem vnamquamque rem effingit, qualis ipsa est; altera simulata, 
& ficta vnamquamque rem exprimit, non qualis ipsa est, sed qualis videtur, aut multitudini videri potest. Hinc existit vna 
forma poetice, quae veris de rebus opinionibus nixa est, & germanam illarum, & expressam similitudinem proponens tota 
ad imitationem veritatis accommodatur. Altera, quae sequens id tantum quod videtru, & apparet, non simparatur. Illa nihil 
immutat iitando, hec ad ingetem magnitudinem extollit exigua mala, auditores verborum genere & concentus varictate 
recreat, commutat animos rorum, quia non quales sunt, sed quales videri possunt effingit imitando, cum sit adumbratio 
quaedam, non subtitlis rerum cognitio.» Seguimos texto fixado por B. Weinberg (1963), op. cit., p. 321. 



185 

 

 Vejamos de uma forma sucinta as principais ideias de Tomé Correia que começa por 

elevar a Poética à altura de primeira entre todas as Ciências do espírito, outorgando-lhe não 

só a categoria de mais antiga, como a mais digna para exprimir a transcendência dos 

conceitos divinos e humanos. Opina Correia que, na Antiguidade, até se julgou ser a criação 

poética um dom divino, outorgado aos eleitos que transmitiram a Verdade de Deus! Tomé 

Correia, partindo dos elementos constitutivos da Poesia, atinge a realidade de Deus, 

transpondo o conceito helénico de Poética, pagão e divinizante, para o pensamento religioso 

e cristão da Renascença católica, através da filosofia de Platão e do tradutor neoplatónico 

Proclo.  

Há no homem três espécies de vida, ou melhor, a vida humana é tríplice: «triplex est 

animi humani vita in hoc corpore hebeti et tardo commorantis610.» A primeira, superior, e a 

mais nobre, é como que uma união do homem a Deus; é uma vida acima da vida terrena; é a 

união mística do Ser e da Criatura. A segunda espécie de vida é própria da humanidade. É 

aquela que a razão orienta, baseada nos exemplos e nos dons que viu em Deus. Contudo o 

mais ínfimo grau de vida – o mais obscuro e remoto –, é comum ao homem e aos outros 

animais. As imagens, o superficial, o exterior, são o que impressiona. É o relato da aparência 

e do fantasma611.» 

 A divisão da Poética em três classes distintas tem as suas raízes no método tripartido 

de Platão. Segundo Tomé Correia a alma só encontra a sua beleza na contemplação 

espiritual da beleza divina. O Belo está na alma, por semelhança desta com Deus. «Eis aqui, 

portanto, a Beleza, a Bondade e a Verdade igualadas; e isto não se pode encontrar na 

Natureza. A finalidade da Arte será, pois, os Logoi (os arquétipos) e não, como Aristóteles 

dizia, o imitar-se a Natureza. A arte neoplatónica (de Plotino e Proclo) é abstracta; o belo-

harmónico é a sua finalidade612.» Também as teorias de Albertino Mussato613 e de 

                                                 
610 Vide Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 6. 
 

611 Segundo Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 7, «tal como no homem se pode considerar esta tríplice 
vida, assim na Poética distinguiremos três modalidades de expressão: a primeira, a média e a ínfima. / É na excelente e 
divina poesia, emanada de Deus e transubstanciada em furor poético, cheia de harmonia e ritmos, consonâncias e 
equilíbrios, parecendo com eles querer reflectir-nos a própria proporção e concordância do que é divino, como se os versos 
e o metro fossem a semelhança dos espaços longos e breves; é no acto poético, – como se fora um dom de Deus –, que o 
homem mais se aproxima, por semelhança, da divindade; e, criando poesia, beleza, e música, revela a admirável natureza 
de Deus Criador. A Arte Poética é inspiração supra-terrena. Pois que Deus é a própria Música, o homem participa, por 
imitação, deste grandioso poder de criar; tem na Poesia o elo, o vínculo, entre o humano e o divino.» 
 

612 Idem, Ibidem, p. 12. 
 

613 Albertino Mussato (Pádua, 1261 – Chioggia, 31 de Maio de 1329), político, historiador, poeta e dramaturgo pré-
humanista italiano. 
 



186 

 

Boccacio614 irão influenciar as ideias de Tomé Correia615. Visto que a sua intenção era 

claramente fazer um comentário sobre Horácio, os problemas da poesia são vistos de um 

ponto de vista concreto; Platão só entra por acaso e numa mera aptidão ilustrativa. No 

entanto, existem inúmeros pontos de interesse relativos a Platão, e possivelmente uma 

modificação na teoria apresentada na De antiquitate. Platão é primeiramente convocado 

para as observações em Ars poetica 1-23, onde Correia vê acima de tudo um princípio de 

adequação ou “conuenientia.” Esta adequação é de vários tipos e entre eles está o tipo 

platónico: «Na verdade Platão, no Livro IV da Republica, também afirma que os poetas não 

têm permissão para dizer o que querem, mas ensina que os poetas devem observar a lei da 

adequação. De facto existem determinados limites dos quais não podem passar, para evitar 

que sejam ditas coisas contrárias às normas aceitáveis da vida e de costumes616.» Correia 

parece insinuar que no contexto Horaciano, as preocupações de Platão, a maioria religiosas 

e éticas, são reduzidas a um nível político e social617. Assim, neste argumento sobre os fins 

da poesia, os elementos platónicos de instrução dos novos e formação dos caracteres são 

atenuados na retórica tradicional «vt admoneatur, delectetur, doceatur»618. Porém o autor 

luso passa da atenuação para a negação quando discute sobre o assunto da exaltação 

poética. Recorde-se que Correia na obra De antiquitate situou a função da exaltação poética 

nas maiores obtenções da actividade poética, como manifestação da presença de Deus nos 

                                                 
614 Giovanni Boccaccio (Florença ou Certaldo, 16 de junho de 1313 – Certaldo, 21 de dezembro de 1375) foi um poeta e 
crítico literário italiano, especializado na obra de Dante Alighieri1. A sua obra mais famosa intitula-se Decameron (vocábulo 
com origem no grego antigo: deca, "dez", hemeron, "dias", "jornadas"); é uma coleção de cem novelas escritas entre 1348 e 
1353. A obra de Boccacio é considerada um marco literário na ruptura entre a moral medieval, em que se valorizava o amor 
espiritual, e o início do realismo, iniciando o registo dos valores terrenos, que veio redundar no humanismo; nele não mais 
o divino, mas a natureza, dita o móvel da conduta do homem. Foi escrito em dialeto toscano.  
 

615 Observe-se a este respeito a opinião de Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 11. 
 

616 Explanationes (1587), p. 6: «Nam etiam Plato in iiiji. De Rep. negat permitti poetis dicere, quicquid voluerint, sed 
spectandam esse conuenientiam docet. Nam quidam sunt circunscripti termini, vltra quos egredi, fas non est, ne aliena à 
vitae institutis, & moribus dicantur» apud B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322. 
 

617 Segundo Werner Jaeger 1979: 924, a censura mais grave de Platão em relação à poesia é que esta corrompe os juízos de 
valor, pois «ao escutarmos as palavras de um herói trágico que se queixa dos seus males e se porta com paixão, sentimos 
prazer e entregamo-nos inteiramente nas mãos do poeta. Seguimo-lo arrastados pelo movimento de simpatia dos nossos 
sentidos e celebramos como bom poeta aquele que melhor sabe produzir em nós estas emoções. A “simpatia” é a essência 
de todo o efeito poético. Na nossa vida privada, porém, quando sofremos qualquer golpe duro do destino, seguimos 
precisamente o contrário desta tendência a submeter-nos às nossas sensações mais moles. […] Estamos assim em presença 
do estranho fenómeno de na poesia nos alegrar o espectáculo dum homem que na realidade não gostaríamos de ser e com 
o qual nos envergonharíamos de nos ver identificados. Por outras palavras: o nosso ideal moral do Homem está em franca 
oposição com os nossos sentimentos poéticos.»  
 

618 Cf. B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322. 
 



187 

 

poetas que escreveram poesia religiosa e profética619. Contudo, nesta obra Correia nega a 

existência de tal intervenção divina, não seguindo assim de forma cega a teoria de Marsílio 

Ficino sobre a criação poética620. Segundo Ficino manifesta-se claramente no domínio da 

beleza, a ascensão do Homem para o infinito, bem como o seu vínculo de analogia com 

Deus. «A harmonia, a forma e a medida, o belo, em suma, que Deus, na sua arte absoluta, 

imprimiu nas coisas, estabelece uma ponte entre o homem, a obra da criação e Deus: a 

unificação do mundo e de Deus realiza-se através do conhecimento da beleza possuído pelo 

homem621.» Mas voltemos a Correia e à sua negação da intervenção divina no que diz 

respeito aos poetas que escreveram poesia religiosa e profética622. Uma coisa são os textos 

canonicamente tidos como sagrados e que falam de Deus, outra, os testemunhos poéticos 

que dizem respeito aos assuntos humanos623. Tomé Correia atribuiu à Poética fins culturais, 

éticos e educativos e consequentemente sociais. Esta era uma tradição Grega muito antiga 

(a finalidade ética da Poesia), que vamos encontrar revivescida no autor luso e da qual 

Aristóteles quis separar-se, uma vez que considerou a Arte um passatempo, um mero deleite 

para o lazer. A moral de Aristóteles não tem filiação poética ou artística. Já a moral de 

                                                 
619 Também Platão na República 607 B-C havia dado aos poetas ocasião de se defenderem e de provarem que são não só 
agradáveis, mas úteis à vida do Estado, prometendo ouvir-lhes os argumentos com maior atenção. Vejamos a este respeito 
a tradução do passo, da autoria de M. H. da Rocha Pereira 1983: 474, onde estas ideias se encontram plasmadas: «diga-se 
que, se a poesia imitativa voltada para o prazer tiver argumentos para provar que deve estar presente numa cidade bem 
governada, a receberemos com gosto, pois temos consciência do encantamento que sobre nós exerce; mas seria impiedade 
trair o que julgamos ser verdadeiro.» 
 

620 V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 44, afirma o seguinte a respeito do neoplatonismo ficiniano: «as doutrinas de 
Marsílio Ficino aceitam, fundando-se, aliás, em Nicolau de Cusa, uma relação de semelhança entre Deus e o homem, não no 
plano da substância, da essência, mas no plano da acção, do produzir. A Deus, criador dos seres, pertence a vis entificativa, 
mas ao homem pertence a vis assimilativa que lhe permite estabelecer uma ordem ideal entre os símbolos, objecto do seu 
conhecimento. Deus, ao criar as coisas, é a arte absoluta, mas o homem, em virtude do dinamismo específico que o seu 
espírito recebeu do Criador, tem a possibilidade de se aproximar dessa arte absoluta, numa ascensão jamais interrompida 
que procura o infinito como o rio busca o plaino. O aspecto fáustico desta ascenção não nos deve levar ao erro de supor um 
excesso orgulhoso onde só existe a indeclinável imposição do destino transcendente do homem.» 
 

621 Idem, Ibidem. 
 

622 Para Tomé Correia é essencial que toda a boa e própria forma de escrever derive de um conhecimento de coisas. 
Observe-se B. Weinberg (1963), op. cit., p. 322. 
 

623 Diz-nos a este respeito M. A. Machado Santos (1961), op. cit., pp. 7-8 o seguinte: «os Profetas como David e Moisés 
pertencem ao escol, são os primeiros entre os melhores; nem há quem tenha podido ultrapassá-los. E é nesta poesia que se 
pode colher ensinamentos e revelações. […] O Poeta é um instrumento de Deus, da Verdade, em suma, oculta e velada aos 
olhos de muitos espíritos ignorantes. O Poeta é um instrumento de Deus. Age por influxo divino. É quem mais se aproxima 
da divindade. A linguagem do Grande Poeta deve por isso ser calma e profética; a inspiração que recebeu, foi uma dádiva 
numénica; o sentido da poesia sagrada é de alcance transcendente, de eleição, de suma sabedoria. / O Poeta Sagrado é 
quase um deus; está na posse de um dom supra-terrestre. É o intérprete; é quem revelou os mistérios da religião. (“Hi vere 
sunt interpretes Dei per quos ille hominibus et res multas penitus abditas et quod fieri vellet denunciavit”) / Mas, não 
revalemos para os erros dos antigos Gregos e Romanos. Se o poeta é quase um deus, não é Deus todavia. Transmite, 
enuncia narra os mistérios profundos da Suma Sabedoria. […] E não esqueçamos que, para Tomé Correia, o verdadeiro 
Deus é Cristo. As Sibilas, os Vates, os grandes poetas de Roma e da Grécia, nunca tiveram comunhão com o saber divino. Se 
cantaram os deuses pagãos ou julgaram predizer o futuro, não foram profetas. É erro julgá-los no mesmo plano do Poeta 
Sagrado, no plano do profeta esclarecido pelo Deus da Verdade.»  
 



188 

 

«Plotino e de Tomé Correia, está alicerçada em bases estéticas, de raiz poético-religiosa624.» 

A criação Humana e as suas gestas literárias, para Correia tal como para Ficino aparecem, 

pois e em concordância de conceitos625. Segundo Mariana Amélia Machado Santos  

 

«o Poeta, em Tomé Correia, interpreta Deus em formas de Arte; passa, numa atitude mística, 
do puramente religioso para o belo-auditivo, para a musicalidade da palavra escrita, para o ritmo do 
verso, entendido como obra profunda de crença e consideração dos grandes mistérios da Verdade e 
será produto do espírito eleito, distinguido pela graça de Deus Verdadeiro626.»  

 

A obra de Arte tinha para Correia, tal como em Aristóteles, no último Livro da 

Política, um pendor estético e um desígnio social: a educação do Homem de Estado e do 

Povo. Francisco de Holanda, vinte anos anos antes havia defendido na Itália a Pintura como 

Filosofia e entendeu que, ser Pintor era a maneira mais grandiosa do reflectir humano627. 

Tomé Correia defendeu que a Poética é a Ciência do Saber, a Filosofia Moral, a Estética por 

Excelência. Nas palavras de M. A. M. Santos «a Renascença procurava a forma que melhor se 

adaptasse ao saber do homem universal628.» Ambos receberam o influxo das ideias que 

vigoravam em Itália. Mas, se Francisco de Holanda tentou, com enorme singularidade, 

reverter para o Pintor os atributos de Filósofo, Criador, Esteta e Moralista629, Tomé Correia, 

                                                 
624 Idem, Ibidem, p. 10. 
 

625 V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., pp. 44-45, a propósito dessa consonância afirma o seguinte: «como a escada de 
Jacob entre o inteligível e o sensível, entre o superior e o inferior, mercê da sua ascensão libertadora para Deus, nascida de 
uma decisão autónoma da sua alma: tal como Deus se ligara imediatamente ao homem, assim este deve regressar 
directamente a Deus. Quer dizer: este regresso, ao mesmo tempo que marca a reformatio do homem, define também a 
afirmação transfiguradora das coisas – a “humanitas” exalta e nobilita, através de si, o próprio mundo. E a exaltação do 
mundo opera-se através da forma que o homem confere às coisas.» 
 

626 Veja-se Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., pp. 7-8. 
 

627 Francisco de Holanda, originalmente Francisco d'Olanda, (Lisboa, 6 de Setembro de 1517 - Lisboa, 19 de Junho de 1585), 
considerado um dos mais importantes vultos do Renascimento e do Humanismo em Portugal, foi arquitecto, escultor, 
desenhador, ensaísta, crítico de arte, historiador e iluminador. 
 

628 Cf. Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 13. 
 

629 Francisco de Holanda 1983: 26-29, assevera, acerca da pintura, o seguinte: «a pintura diria eu que era uma declaração 
do pensamento em obra vesivil e contemplatiua, e segunda natureza. É imitação de Deos e da natureza prontíssima. É 
mostra do que se passou, e do que inda será. É imaginação grande que nos põe ante os olhos aquilo que se cuidou tão 
secretamente da idea, mostrando o que se inda não viu, nem foi por ventura, o qual é mais. É tambem ornamento e ajuda 
das obras diuinas e naturaes, dando a aruor do homem que as raízes traz do ceo o marauilloso fructo da pintura. É esta arte 
copioso tisouro de infinitas imagens e feguras elegantes, o qual se não poderá nunca acabar nem diminuir. É honor das 
artes, e huma mostra do interior homem, semelhante á delicadeza da alma, e não á do corpo. É proporção das formas 
perfeitas e imperfeitas e spelho em que reuerbera e se vê a obra do mundo. É historia de todo o tempo. É mantimento e 
pasto do entendimento e recriação do grão cuidado. É verdadeiro fingimento e arrazoado. É alma do sprito e da mente. É 
corpo da memoria. A santa pintura he contemplação activa. É terra e chão em que o arado do trabalho, com penas, grifos 
ou pinceis dão fructos mui deleitosos e louuados. É mar dos engenhos e dos engeniosos; é pego, e rio, e fonte; é ceo de 
todolos artifícios e boas artes, e é hum novo mundo do homem e seu próprio reino e obra, assi como o mór mundo é 
próprio de Deus derivado hum do outro. É huma candea, huma lux que inesperadamente num lugar escuro mostra que 
antes não eram conhecidas. E é finalmente a pintura fazer e criar de novo numa tauoa limpa e lisa, ou num papel cego e 
inobre, criar e fazer de nouo quaisquer obras, divinas ou naturaes, com tão perfeita emitação que paresça naquele lugar 



189 

 

que não regressou a Portugal, reinvindicou como sacerdote que era, para a religião católica, 

o mérito de ter no Poeta Sagrado o Criador da Verdadeira Filosofia, da Verdadeira Moral, da 

Verdadeira Sabedoria, que formasse almas: «e ambos, reflectiram o humanismo 

quinhentista de uma Estética místico-religiosa até então não defendida em Portugal630.» 

Também outros autores portugueses se dedicaram a explicitar as doutrinas dos antigos 

clássicos. Proclamadores eficientes da teoria horaciana foram sobretudo Sá de Miranda, 

Diogo Bernardes e António Ferreira que «pela maior acessibilidade das suas composições, 

pelo atractivo de uma roupagem estilística a contrastar com a erudição dos comentaristas e 

pelo seu prestígio pessoal, exerceram uma acção muito mais profunda e eficaz631.» Foi 

António Ferreira632 que em várias das suas epístolas, mas sobretudo nas que dirigiu a Pero 

de Andrade Caminha (VIII do Livro I dos Poemas Lusitanos633) e a Diogo Bernardes (XII do 

Livro II634), aquela anterior a 1558, uma vez que nela se refere a Sá de Miranda como 

estando vivo, quem mais conscientemente sustentou a responsabilidade de adaptar o 

código horaciano ad usum poetarum lusitanorum635.  

A propagação das ideias da Poética de Aristóteles tornara-se muito compreensível 

depois da publicação latina de Alessandro de’ Pazzi, editada em 1536 (a que já aludimos)636 e 

aos numerosos comentários então publicados, em especial os de Robortello637 e os de 

                                                                                                                                                         
star tudo aquilo que não stá; e ser longe o que está tão perto e chegar-se ou afastar-se de nós como vero e incorporado, o 
que he imaginado e incorpóreo, isto somente com ajuda de duas linhas, huma recta e a outra oblica, tiradas da rega e do 
compasso e assi mesmo com a razão do claro e da sombra que dixe no principio. E forma-se de três eficazes percitos, que a 
tem como columnas, sem os quaes não póde star. O primeiro he invenção ou idea; o segundo he proporção ou symetria; a 
terceira he decoro ou decencia, como mais largamente diremos em outra parte. D’aqui se póde conhecer que cousa he 
pintura e pintor neste pouco que tenho dito.»    
 

630 Cf. Mariana Amélia Machado Santos (1961), op. cit., p. 15. 
 

631 Veja-se Aníbal Pinto de Castro (1984), op. cit., p. 513. 
 

632 Sobre a importância de António Ferreira como divulgador da Poética clássica entre nós veja-se a obra de Segismundo 
Spina, Introdução à Poética Clássica, São Paulo, 1967. 
 

633 Vide T. F. Earle 2000: pp. 279-287.  
 

634 Idem, Ibidem, pp. 365-367.  
 

635 Observe-se Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 513. Diz-nos ainda o autor agora citado que a partir de meados do 
século XVI a doutrina horaciana é revigorada e complementada pelo conhecimento mais exacto da Poética de Aristóteles. 
As necessidades da exegese praticada sobre a Epístola aos Pisões motivaram ab initio a divulgação do tratado do Estagirita, 
uma vez que a forma de comentário mais utilizada na centúria de Quinhentos partia do confronto intertextual e a matriz de 
Horácio era fundamentalmente a teoria aristotélica. Como já atentámos o comentário de Estaço oferece um exemplo 
acabado desta linha de aproximação que os exegetas do seu tempo efectuaram em relação aos preceitos poéticos dos dois 
comentadores antigos. Sobre Aristóteles e Horácio na Península Ibérica veja-se ainda Segismundo Spina (1967), op. cit., 52-
55. 
 

636 Cf. Aristotelis Poetica, Per Alexandrum Paccium, Patritium Florentinum, in Latinum conversa […] Venetiis, In Aedibus 
Haeredum Aldi, et Andreae Asulani Soceri, M. D. XXXVI. 
 

637 Veja-se Francisci Robortelli Utinensis in Librum Aristotelis De Arte Poetica Explicationes […] Florentiae. In Officina 
Laurentii Torrentini Ducalis Typographi, M. D.. XLVIII. 



190 

 

Escalígero, Minturno e Castelvetro638, comentadores sobre cujas trabalhos já nos 

pronunciámos antes e que não eram de forma alguma desconhecida entre nós639. Em 

Portugal a teoria literária do Estagirita conheceu uma difusão gradual nas escolas lusas com 

o ensino dos Jesuítas640, sustentado particularmente nos De Arte Rhetorica libri tres do 

Padre Cipriano Soares641, editado em 1562 e reimpressos posteriormente por diversas vezes. 

Segundo A. Pinto de Castro, «codificando um ideal estético de cunho humanístico e sóbrio 

teor clássico, este compêndio, pelo contributo que trouxe à divulgação de Aristóteles, irá 

abrir generosamente as vias para a barroquização do código literário renascentista, sob os 

auspícios da Companhia de Jesus642.» Platão apresenta princípios gerais sobre a poesia, 

contudo não executou uma análise intensa dos seus envolvimentos no plano da expressão, 

ou sequer a um ordenamento sistemático da te/cnh643. A sua influência revela-se já num 

espaço temporal relativamente tardio e na prossecução da leitura dos neplatonistas de 

origem italiana como Ficino644 ou Castiglione645. Em termos de criação literária, a teoria 

                                                                                                                                                         
 

638 Cf. Poetica d’ Aristotle Vulgarizzata et Sposta per Lodovico Castelvetro […] Stampata in Vienna d’ Austria, per Gaspar 
Stainhofer, l’ anno del Signore M. D. LXX. Acerca das numerosas edições, comentários e traduções da obra, veja-se Poética 
de Aristóteles, edição trilingue por Valentín García Yebra (³1999), op. cit., pp. 424-432. 
 

639 Basta, para o comprovar, observar as várias citações que deles encontramos no Borrador de D. António de Ataíde, como 
veremos na terceira parte deste trabalho. 
 

640 Vide José Eduardo Franco e Carlos Fiolhais 2017: 10 e ss. 
 

641 Helena Costa Toipa (2012), a respeito de Cipriano Soares, o primeiro professor regente da primeira classe de 
Humanidades do Colégio das Artes, entregue à Companhia de Jesus em 1555, afirma o seguinte: «natural de Espanha, 
nascido em Ocaña, em 1524, entrou na Companhia em Portugal, em 1549, e exerceu funções docentes em Lisboa, Évora 
Coimbra e Braga, tendo sido colega de Pedro Perpinhão, tal como Manuel Álvares. O De Arte Rhetorica pracipue deprompti 
ab eodem Auctore recogniti, et multis in locis locupletati é um manual escrito a partir dos textos dos autores citados no 
título, selecionados das suas obras de Retórica.» (Cf. Aníbal Pinto de Castro, Retórica e Teorização Literária em Portugal. Do 
Humanismo ao Neoclassicismo, p. 36). Manuel Álvares é o autor da famosa De institutione Grammatica libri tres, publicado 
pela primeira vez em 1572. 
 

642 Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 514, diz-nos o seguinte sobre o assunto, em nota de rodapé: «a propósito da 
responsabilidade da Companhia de Jesus na evolução da teoria literária em Portugal na segunda metade do século XVI, 
veja-se, [...] o P.e Miguel Batllorí, La barroquización de la “Ratio Studiorum” en la mente y en las obras de Gracián, in 
Gracián y el Barroco. Roma, Edizioni di Storia e Letteratura,1958, pp. 102-105.» Também Platão foi objecto de estudo por 
parte dos comentadores de Quinhentos; todavia ao contrário do que sucedera com Aristóteles e Horácio, as suas ideias 
sobre poética não haviam sido compiladas num tratado cujo texto desse lugar a comentários; o filósofo da Academia ao 
abordar o assunto dispersou-o por vários Diálogos, em especial a República, o Fedro e o Íon. O banimento dos poetas para 
fora da po/lij ocorre nos Livros II, III e X da República; a teoria da imitação foi elucidada nesse mesmo Diálogo (III, 394 e ss. 

e X, 295 e ss.); para o furor poético interessam particularmente o Fedro (245 A e 265 B) e o Íon (534). 
 

643 Sobre este assunto veja-se Bernard Weinberg (1963), op. cit., pp. 250 e ss. 
 

644 Marsílio Ficino (Figline Valdarno, 19 de outubro de 1433 – Careggi, Florença, 1 de outubro de 1499), filósofo italiano, é o 
maior representante do Humanismo florentino. Juntamente com Giovanni Pico della Mirandola, está na origem dos grandes 
sistemas de pensamento renascentistas e da filosofia do século XVII. Traduziu obras de Platão e difundiu as ideias do 
filósofo fundador do Liceu. 
645 Baldassare Castiglione (Casático, 6 de dezembro de 1478 – Toledo, 2 de Fevereiro de 1529) foi um diplomata italiano. 
Estudou latim e grego em Milão, onde, na corte de Ludovico, teve seus primeiros contactos com a vida cavaleiresca. Como 
aludimos na página 137 desta tese, segundo V. M. de Aguiar e Silva (1962), op. cit., p. 45, a arte possui para Ficino uma 
fundamentação metafísica, um fundo sentido religioso, uma vez que ela integra o próprio processo de salvação do homem 



191 

 

poética platónica, principalmente através de Ficino646, está implícita na poesia de Camões. 

Mas o reflexo desssa doutrina nos trabalhos dos tratadistas portugueses só viria a ter 

manifestação siginificativa nas obras de Tomé Correia, especialmente no De Antiquitate 

Dignitateque Poesis et Poetarum differentia, no Globus Canonum et Arcanorum Linguae 

Sanctae ac Divinae Sripturae, de Fr. Luís de S. Francisco, editado em 1568647 e, só muito mais 

tarde, na Arte Poética e da Pintura, de Filipe Nunes em 1615648. Embora o conhecimento das 

teorias platónicas acerca da criação poética como forma de imitação por excelência tivessem 

chegado um pouco tarde «a conciliação do ideal helénico de poesia com as exigências do 

pensamento católico pós-tridentino, [abriu] caminho à veemência da poesia ao divino e 

[facilitou] a evolução rumo ao Barroco649» e a mudanças literárias de monta. Citámos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                         
e das coisas concebidas. Deus in natura, é a actividade criadora do homem, um prolongamento da própria criação divina. 
Marsílio Ficino traduz num plano psicológico o que afirmara num plano metafísico, quando exprime a convicção de que a 
obra de arte reflecte o seu criador através da analogia com o espelho que reflecte o rosto, – «Ita enim seipsum in operibus 
istis exprimit et figurat: ut vultus hominis intuentis in speculum seipsum figurat in speculo» – pois de acordo com o seu 
conceito de individuação, a subjectividade representa para ele um certo nível do ser e na sua antropologia metafísica, a 
imaginação e a sensibilidade são conseguidas de modo objectivo, como revelação do circuitus spiritualis que agrega todas 
as categorias do real. A concepção fisciniana coloca obviamente a arte para lá de qualquer análise e André Chastel fala a 
este respeito de um ‘golpe de estado’ que Ficino levou a cabo no seio do platonismo e cujas consequências a Renascença 
aceitou em lata medida. Para o filósofo de Figline Valdarno, o dom e a intuição tomam sobre si valia primordial, no domínio 
da criação poética, em prejuízo da sabedoria adquirida, dos preceitos, do trabalho paciente e amplo.   
  

646 Acerca da relevância do neoplatonismo ficiano na teoria da criação poética, veja-se Vítor M. de Aguiar e Silva (1962), op. 
cit., p. 44 e ss.  
 

647 Vide Mariana Amélia Machado dos Santos (1961), op. cit., p. 5. 
 

648 Cf. Filipe das Chagas (1615), Arte poetica, e da pintura, e symmetria, com principios da perspectiva. Lisboa, Pedro 
Crasbeeck.  
 

649 Veja-se Aníbal Pinto de Castro (1984) 3, op. cit., p. 515. 



192 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE III 

 

UMA REFLEXÃO SOBRE A POÉTICA DE ANTÓNIO DE ATAÍDE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



193 

 

1. DA POESIA E DA OBRA ‘LITERÁRIA’  EM GERAL 

 

 

 

A arte é histórica e, enquanto histórica, é a salvaguarda 
criadora da verdade na obra. A arte acontece na Poesia.  

[…] A arte 
tem uma história, no sentido exterior de ela ocorrer também na  

mudança dos tempos, ao lado de muitos outros fenómenos, e de aí  
se ver sujeita a transformações e perecer, oferecendo à história 

aspectos mutáveis. A arte é histórica, no sentido essencial 
de que funda a História e, mais propriamente, no sentido indicado. 

A arte faz brotar a verdade. A arte faz assim surgir, na obra, a verdade do ente.  
 

Martin Heidegger 2010: 62.    

 

 

 

«Um livro é uma coisa entre as coisas, um volume perdido entre os volumes que povoam o indiferente Universo, 

até que encontra o seu leitor, o homem destinado aos seus símbolos. Acontece então a emoção singular 

chamada beleza, esse mistério belo que nem a psicologia nem a retórica decifram. “A rosa é sem porquê”, disse  

Angelus Silesius; séculos depois Whistler declararia “A arte acontece”650.» 

 

 

Estabelecido que foi o contexto de leitura das Poéticas antigas e da configuração sob 

a sombra tutelar, do pensamento poético-normativo no Renascimento e Classicismo, estão 

criadas as condições para nos focalizarmos na Poética de D. António de Ataíde. Há que 

conceber a Poética do 1.º conde de Castro D’Aire na esfera da arte, no sentido aristotélico 

do termo. Dessa forma a arte pode ser concebida como ciência – porque o filósofo de 

Estagira o legitima – e o objectivo da ciência é examinar e constatar as normas gerais que a 

determinam651. Tal como em Aristóteles, a Poética do 5.º conde da Castanheira apresenta 

um carácter esquemático e analítico. As suas normas referem-se não só à técnica e à forma 

externa da composição poética, mas também à essência em si mesma e ao seu conteúdo. 

A questão chave que se coloca na Poética do filósofo da Academia prende-se com o 

facto de como deve estar composta uma obra dramática para manter continuamente o 

interesse do espectador. Ataíde vai mais longe e esclarece quão relevante é uma epopeia 

                                                 
650 Jorge Luis Borges 2014:  8. 

  

651 Cf. Alicia Villar Lecumberri 2013: 12. 



194 

 

como Os Lusíadas e por que razão a obra de Camões se apresenta como uma pintura da 

História de Portugal652. Era relevante fazê-lo no período filipino. 

 Quando se imita uma acção e o público sente sua essa acção fictícia, nesse momento 

a palavra faz-se poesia. Assim, podem-se imitar acções por meio de palavras, cores, sons ou 

gesticulação. Aristóteles, Horácio ou Ataíde dão a esse tipo de imitação o nome de poesia. Já 

Simónides (VI-V a. C.) definia a pintura como poesia silenciosa e a poesia como pintura 

falante653. Esta comparação entre poesia e pintura apontadas pelo Estagirita ou pelo 

Venusino tornaram-se uma constante da literatura ocidental. 

 Para o 1.º conde de Castro D’Aire os géneros dramáticos eram importantes imitações 

de vida. Todavia, devíamos centrar a nossa opinião nas poesias épicas de Virgílio, Torcato de 

Tasso e de maneira peculiar em Os Lusíadas de Luís de Camões. Grande era o amor de 

Ataíde pelos autores portugueses, pela sua língua e pela obra que melhor espelha o reflexo 

imortal do espírito luso. 

Mas a vida é transitória e em determinadas ocasiões plena de arte mas também de 

escolhos; «sentimos costantemente o tempo que passa e que sem dúvida, por vezes, nos 

traz muito – a prova é que nós amamos a vida – mas nos leva também de maneira inelutável 

aquilo que mais amamos654.» É chegado o momento de examinarmos de forma cuidada o 

trabalho manuscrito de D. António de Ataíde, intitulado Borrador de huma arte poetica que 

se intenta/ua escrever e o que este se nos oferece dizer. Principiemos neste caso pelo que é 

fundamental: qual é o sentido profundo da Arte Poética lavrada pela mão de D. António de 

                                                 
652 Cf. Nuno Simões Rodrigues 1999: 183-218. 
 

653 Veja-se Alicia Villar Lecumberri (2013), op. cit., p. 13. 
 

654 Vide Luc Ferry 2014: 25. A pintura, tal como a poesia, devem ser imitação da natureza. Francisco de Holanda 1965: 18-
19, por exemplo, atribui a Miguel Ângelo as seguintes considerações acerca da pintura da escola flamenga: «o seu pintar é 
trapos, maçonarias, verduras de campos, sombras de árvores, e rios e pontes, a que chamam paisagens, e muitas figuras 
para cá e muitas para acolá. E tudo isto, ainda que pareça bem a alguns olhos, na verdade é feito sem razão nem arte, sem 
simetria nem proporção, sem advertência do escolher nem des+ejo, e finalmente sem nenhuma substância nem nervo.» Na 
opinião de Paula Santos (2009), op. cit., p. 42, «as duas artes estão em perfeita comunhão de princípios no que toca à 
harmonia e à sobriedade, tão características do período renascentista. Esta consonância prolonga-se no tempo, mesmo 
quando a tónica da finalidade da poesia é colocada no mouere em detrimento do docere. Esta conclusão retira-se, por 
exemplo, das palavras de Faria e Sousa, ao comentar uma passagem de Os Lusíadas (VII, 76), em que Camões denomina a 
pintura de “muda poesia”: “Y en conclusion, Pintores son Poetas, Y Poetas son Pintores. Unos danse a entender por los ojos 
y otros por los oidos. El pincel, y colores en el pintor, son la pluma, y palabras en el Poeta: o en el Poeta las palabras, y la 
pluma son los colores, y el pincel. Y en el Pintor, el pincel, y los colores son la pluma y las palabras. El fin de uno y de outro 
es representar a los ojos lo que pinta, y escribe, como si estuviera viendo vivamente, y deleitar, y mover los afectos, ya com 
actos tristes, ya com alegres; y el Pintor y Poeta que no consigue esto no es Poeta ni Pintor. Iguales sone n conceptos los 
Pintores y los Poetas grandes. Y verdaderamente el Pintor para ser perfecto há de entender la Poesía, y el Poeta la Pintura. 
De Ticiano, de Micael Angelo, y deRafael de Urbino, que hicieron hablar los colores, y los pinceles (como aqui en Roma lo 
hemos venido a ver mejor de lo que antes lo habíamos visto) hay pinturas que son verdadeira poesia.” (Cf. A. Cirurgião, 
Novas Leituras de Clássicos Portugueses., p. 177). Sobre as relações entre poesia e pintura, vide Aurelio Roncaglia, “Os 
Lusíadas de Camões. Ut pictura poesis”, in Arquivos do Centro Cultural Português, vol. IX, 1975, pp. 253-285.» 



195 

 

Ataíde e porque será ainda hoje essencial, talvez mais do que nunca, cativarmo-nos por ela? 

A resposta encontra-se, a meu ver, no que nos é revelado pela própria obra. Longe de se 

resumir a um mero ‘entretenimento’ de exegese acerca da matéria literária, este trabalho 

manuscrito do 5.º conde da Castanheira orienta-se, ele próprio, para o centro de uma 

sabedoria antiga, a origem daquilo que a imensa tradição antiga da hermenêutica greco-

latina, medieval e renascentista foi desenvolvendo conceptualmente ao longo de dois 

milénios, visando estabelecer os contornos dos vários géneros com que a literatura se 

constrói. Deixemo-nos, desde já, levar pelo fio condutor da obra Borrador de huma arte 

poetica que se intenta/ua escrever que inúmeras vezes evocámos, mas sobre a qual temos 

agora ocasião – na III Parte desta tese – de nos inclinarmos de uma forma mais demorada. 

As ideias de António de Ataíde sobre Poética estão explanadas apenas numa única 

obra, transcrita integralmente em Anexos (Primeira Secção) do segundo volume deste 

trabalho. Em todos os outros labores manuscritos da sua autoria não vislumbrámos – directa 

ou indirectamente – qualquer referência alusiva à Poética. Aliás, algumas das opções sobre 

as matérias literárias que seguiu são clarificadas na própria arte poetica que se intenta/ua 

escrever em notas laterais ou de rodapé, como era uso na época. 

Talvez tenha sido a observação da evolução e desrespeito dos autores seus coevos 

pelas doutrinas e cânones estabelecidos e assentes por Aristóteles e Horácio que levaram 

Ataíde a afirmar no fl. 23 a sua ortodoxia relativamente às autoridades clássicas: «E he 

tempo de come/carmos a tratar da arte seguindo / sempre a doutrina de Horacio E de 

Aristo/teles aduertindo que aonde falar nestes dous / autores sem os alegar á margem 

soponha que / he na poetica de cada hum //.» 

Desconhecemos os factos que levaram o nosso autor a não publicar a sua Arte Poética. 

Em tempo de governanção espanhola, a defesa que faz da língua e dos autores portugueses 

não teriam sido impedimento para a publicação do seu trabalho, até porque a sua cultura e 

o seu peso político junto da corte dos Filipes lhe outorgaram poder mais do que suficiente 

para editar a obra se assim o tivesse desejado. Mais se acrescenta que nunca deve ter 

havido da sua parte intenção de afrontar os reis espanhóis, nem mesmo quando solicitou 

um terço militar ligado ao mar, exclusivamente português para defender os domínios e 

interesses lusos. Afinal, como já anteriormente observámos, as suas diligências junto de 

Filipe IV de Espanha levaram à criação de um corpo independente da marinha – que deu 



196 

 

origem aos actuais Fuzileiros – a fim de combater a pirataria em geral e os ataques 

holandeses em particular.  

O seu poder e prestígio dentro da corte e o respeito que os reis de Espanha lhe haviam 

merecido eram enormes. Enfim, nada poderia objectar à publicação da sua Poética. Os 

imensos cargos que o 5.º conde da Castanheira ocupou, aliados ao fluir do tempo e à 

mudança de ideários e concepções artísticas tê-lo-iam feito adiar sine die a edição da sua 

obra? Ter-se-á D. António de Ataíde apercebido do lento evoluir das ordens e dos cânones 

estabelecidos – como há pouco referenciámos – a tal ponto de julgar o seu Borrador como 

uma obra já desactualizada a dada altura e que não valia a pena a publicar? Embora sem 

certezas definitivas inclinamo-nos para esta hipótese655. 

As estadias que deve ter feito na grande biblioteca monacal de Alcobaça656, muito 

possivelmente por influência de D. Jorge de Ataíde, seu tio que havia nesse mosteiro 

desempenhado a importante função de Dom Prior e Dom Abade Geral em 1594, – a 

comprovar essa estada podemos ler logo no início do fl. 41 do seu Borrador a anotação 

«Alcobaca 9 de Novembro de 601 /» – bem como, certamente, a passagem e permanência 

por outras livrarias e bibliotecas de Lisboa, Coimbra, Viseu, Madrid, Valhadolid e até, quiçá, o 

hipotético conteúdo documental existente na sua própria quinta que tinha ligações 

verdadeiramente estreitas com convento de S. Francisco, na Castanheira do Ribatejo de 

quem como já sabemos a sua família era mecenas e que também deveria possuir uma 

importante biblioteca, possibilitaram-lhe o contacto com imensos materiais e catalisaram-no 

para a observância de um corpo doutrinário então em voga que reverenciava antigos e 

modernos. Não podemos olvidar de que na corte filipina contactou com grandes figuras 

literárias do seu tempo, como é o caso de Lope de Vega e provavelmente com tantos outros 

homens de letras famosos. A propósito da valia literária do 1.º conde de Castro D’Aire, 

Barbosa Machado declara:  

 

«Ninguem explicou com mayor elegancia os singulares dotes do corpo, e do espírito deste 
Cavalhero, do que o Principe da Poesia Castelhana Lope de Vega Carpio quando fallando delle ainda na 
sua idade juvenil lhe consagrou este elogio transcripto pela penna de D. Jozé Pellizer, y Tovar na 
Espistol. Dedicatoria affirma allegada. El gallardo D. Antonio de Attaide sabia bien quan versado era 
vuestra Excellencia que será ahora en todas las lenguas, sciencias, y artes liberales, quan dedicado, y 

                                                 
655 A não publicação de Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever irá criar a ideia de que os portugueses 
não haviam nunca composto uma arte poética até ao século XVIII.  
 

656 Cf. [em linha]: http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc. 
 

http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc


197 

 

elegante en Poesia, como uno delos primeros de su siglo, y quan diestro en las aplicaciones, y acçiones 
publicas de Cavallero entendido, cortes, valiente, y com todas las partes, y prendas que componen un 
verdadero Principe Portuguez, que esta es la mayor fineza, y ultima linea dela alabança. Varon al fin 
superior a toda fortuna, y embidia, pues a su pezar hà prevalecido V. Excellencia com mayores realces 
de su valor657.» 

 
 

 
 

Figura 14658 

 
Não possuímos mais documentos que testemunhem outros contactos directos com as 

enormes figuras da literatura do seu tempo; todavia as linhas escritas por Barbosa Machado 

provam que o 5.º conde da Castanheira foi um homem de letras fora do comum, muito 

apreciado pelos seus coevos. Essas múltiplas convivências e leituras empreendidas pelo 1.º 

conde de Castro D’Aire conduziram-no a reflexões e sínteses expressas com imensa erudição 

na elaboração do seu Borrador. As inúmeras notas da autoria do 5.º conde da Castanheira 

                                                 
657 Vide Barbosa Machado (1965), op. cit., p. 212. Sobre a referência feita por Diogo Barbosa Machado à obra La fama 
austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador, Ferdinando Segundo da autoria de José Pellicer de Ossau 
Salas y Tovar veja-se documento [em linha]: 
http://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633212.html. Nas páginas 5 e 6 de 
La fama austriaca, o Historia Panegirica de la vida y hechos del Enperador, Ferdinando Segundo, lê-se o seguinte, 
relativamente aos títulos e cargos do 1.º conde de Castro D’Aire: «Inscripcion Dedicatoria / AL / Ilustrissimo, y 
Excelentissimo Principe / DON ANTONIO DE ATAYDE / Tercero del Nombre Quarto Conde de la Castanheyra, y Primero / de 
Castro de Ayro señor de las villas, de Po- / uos y Chileyros, y Mayorazgo de laFoz: Al- / calde mayor de las villas de 
Guimaraẽs y, / Colares; del Consejo de Estado de su Ma- / gestad Gentil hombre de su Boca:  / Mayordomo de la Reyna Ca- 
/ tolica Nuestra Señora. / Asistente continuo / Al gouierno de la serenissima Princesa Mar- / garita de Saboya Duquesa de 
Mantua; / Presidente de la Mesa de conscien- / cia y de Ordenes en el / Reyno de Portugal / Comendador / De Longroiva, 
san Salvador de Valdreu, y / santa Maria de Satao en la Orden / de Christo Hauiendo ocupado antes / los Puestos / De 
Coronel de Vno delos Tercios de la Mi- / licia de Lisboa: Capitan mayor de la de entre / Duero y Miño Frontero Mayor de la 
Cos- / ta y Coutos de Alcobaça: / Capitan General de la armada del Consulado / Capitan General de las Naos de la / India 
Oriental: / Capitan General perpetuo de la Armada / Real de Portugal. / Governador de la armada Real de España / por el 
Rey Nuestro Señor, / Su Presidente en las Cortes del Reyno / de Valencia. / Su Embaxador Extraordinario en / Alemania, y 
Vngria / A las Magestades Cesarea y Apostolica / De la junta de Pernambuco en / Madrid. / Y Governador del Reyno de 
Portugal.» A publicação desta obra data de 1641, ano em que D. António de Ataíde foi preso por se suspeitar da sua ligação 
com a casa dos Habsburgos. 
 

658 Últimos versos de Lope de Veja. Cf. documento [em linha]: http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-
obra/biografia. 

http://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633212.html
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia


198 

 

que apresentamos na transcrição da Poética possibilitam observar o discorrer do 

pensamento de Ataíde e a forma lúcida e alicerçada como sustentava as suas doutrinas. 

O autor dividiu a sua obra em diversos capítulos que ocupam um total de sessenta e 

três fólios. Começa a sua exposição com o título «Da origem E nome da Tragedia E sua 

definição / E partes /.» As ideias patentes são sempre apoiadas em autoridades da 

Antiguidade greco-latina, do Renascimento e do período já denominado de Maneirista659, 

                                                 
659 No documento [em linha]: https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo apresenta-se o seguinte significado para o termo 
Maneirismo: «Forma de arte que se desenvolveu na Itália, depois na Europa, no século XVI, sob a influência dos grandes 
mestres da Renascença.» No Dicionário do Português Atual – G – Z da autoria de Houaiss et al.  (2011): 1513-1514, define-
se maneirismo da seguinte forma: «maneirismo s. m. (s XIX) 1 ESTÉT HIST.ART estilo e movimento artístico europeus de 
retomada de certas expressões da cultura medieval que, aprox. entre 1515 e 1610, constituíram manifesta reação contra os 
valores clássicos prestigiados pelo humanismo renascentista 2 HIST.LIT tendência literária que precede o estilo barroco e 
com ele possui algumas afinidades, caracterizada, entre outras coisas, pela presença, esp. na prosa e na poesia, da 
melancolia, de uma visão pessimista do mundo, do sentimento de incerteza que abala os alicerces dos ideários humanista e 
antropocêntrico 2.1 adesão exagerada ou afetada a um determinado estilo artístico ou literário […] + ETIM maneira + -
ismo.» 
Isabel Almeida (2001): 1082-1084, afirma o seguinte acerca deste período literário: «LITER. O termo foi usado 
pejorativamente, sobretudo a partir de meados de Setecentos, para referir a pintura quinhentista marcada pelo cultivo da 
“maneira”. No séc. XVI esta palavra valia como designação de um comportamento social elegante e requintado, mas 
também significava um estilo próprio ou de conjunto, e “maneirista”, era epíteto do criador empenhado na concretização 
da sua “ideia” ou na hábil imitação de um modelo. Só o desagrado das gerações seguintes pelas obras assim concebidas 
(julgadas afectadas, decadentes e sem valor) fez virar contra elas e seus autores uma expressão que começou por nada ter 
de ofensivo. 
Levadas por estudiosos germânicos, as primeiras investigações construtivas sobre património durante longo tempo 
depreciado datam do início do séc. XX, surgindo como um desenvolvimento do trabalho da escola de Viena, em finais da 
centúria anterior. K. H. Busse, em 1911, e, ao longo da década de 20, W. Pinder, W. Weibach, H. Kaufmann, N. Pevner, W. 
Friedländer ou M. Dvorák, revisitaram Michelangelo e procederam a uma revaloração do legado de figuras como Pontorno, 
Parmigianino, Tintoretto, El Greco, ou os mestres de Fontainebleau, reconhecendo-lhe uma linguagem formal reveladora 
de acentuada fantasia e subjectividade, ou mesmo, segundo notou W. Friedländer, de anticlassicismo: alteração das formas 
naturais e das proporções, predilecção pela línea serpentinata, desobediência à perspectiva linear, comprazimento em 
contrastes cromáticos. 
A deliberada rejeição de cânones estabelecidos, a rebeldia face a regras estipuladas, caracterizaram essa “maneira”, 
acompanhada, não por acaso, de um lúcido esforço de legitimação teórica, como mostrou E. Panofksy, em 1924, num 
estudo sobre os fundamentos filosóficos e metafísicos desta arte que buscava a tradução de um disegno interior e que se 
considerava, à luz de certo aristotelismo, mas sobretudo de um vivo neoplatonismo, o fruto de um acto quase demiúrgico 
onde cabia ao artista o papel de intérprete de um período divino e superior. Preterida a natureza (ou o dever de a imitar), 
privilegiava-se, o espírito, que em Deus tinha seu refúgio; orgulho e euforia, mas também, contraditoriamente, sentimentos 
de pequenez e tristeza podiam caber neste conceito – lembrou Panofsky. A sua opinião conjugava-se com a de M. Dvorák, 
que, ocupando-se particularmente de El Greco, viu no M. a manifestação de uma intensa inquietude espiritual, a expressão 
de uma cultura fustigada por um atormentado sentimento de crise. 
Na Europa ferida pelo conflito mundial de 1914-1918, abalada por uma transformação de valores de que o expressionismo, 
o surrealismo e o pensamento antipositivista eram inequívoca prova, compreende-se a tenção dada àquele fenómeno: em 
boa medida, ela correspondeu a uma projecção, no passado, de questões que agitavam o presente. Contudo, não se 
resumiu a uma moda efémera, antes constituiu o princípio de um longo e por vezes enredado percurso, em que se 
destacaram, entre muitos outros, críticos como A. Hauser, que a partir da década de 40 tentou contextualizar a arte 
maneirista, relacionando-a com grandes questões que assinalaram o séc. XVI (da revolução copernicana até às guerras, 
lutas e atritos que ensombraram a Europa; da Reforma até às transformações sociais, económicas e políticas então 
ocorridas); G. Hocke, que, já na década de 50, investigando o que designou por concepção labiríntica do mundo, reuniu 
informação estimulante sobre o gosto maneirista pelo estranho, o fantástico, o irracional, nele descobrindo uma 
surpreendente modernidade. J. Sherman, que nos anos 60 preferiu sublinhar o carácter artificioso e aulicista desta arte 
(como G. Weise nela identificaria certa revivescência de um gótico tardio), insistindo na necessidade de a enquadrar na sua 
época e nos parâmetros que condicionaram a sua realização.  
Longe de ser óbvio, este processo envolveu polémica, chegou a ser apodado de confuso e desorientador, mas acabou por 
ganhar firmeza e, pouco a pouco, a reflexão abrangeu a escultura, a arquitectura, a decoração, a música. Investigações 
pormenorizadas, de âmbito nacional e regional, vieram proporcionar análises mais seguras e permitiram melhores sínteses: 
tornou-se possível aceitar a intrínseca diversidade do M. e perceber que, muito embora com desfasamentos cronológicos, 

https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo


199 

 

culminando num caldeamento entre a estética moderna sua coetânea e o que de adequado, 

segundo a sua balizada opinião, havia nos autores clássicos. O seu ideal estético de 

Renascimento tardio pôde assim mesclar-se com as novidades da crítica coeva e conceber 

sem impetuosidade novas orientações. A defesa da épica camoniana é disso exemplo e de 

capital importância para a percepção do poeta e da poesia, numa independência de 

pensamento que sempre o caracteriza e que provavelmente terá marcado de certa forma a 

sua intervenção no debate estético do Portugal e da Espanha de Quinhentos e Seiscentos. 

De certa forma pressente-se, na escrita da sua Poética, uma revelação de uma cultura 

fustigada por um angustiado sentimento de crise nacional. Por isso, havia que imortalizar os 

grandes autores «da pequena casa lusitana» e principalmente o génio de Camões660. Ainda 

                                                                                                                                                         
faz parte da história da arte europeia; formou-se um conceito estilístico-periodolíguo, com seu campo próprio – aquele que 
as categorias de renascimento e barroco (entre as quais se situa) se mostravam insuficientes para abarcar. 
Convém não esquecer que só a partir dos anos 50 este labor se alargou ao domínio da literatura, beneficiando de um 
entendimento mais claro e preciso da noção de barroco. Dvorák havia esboçado, é certo, logo na década de 20, pontes 
entre a arte figurativa de que se ocupava e obras de escritores como Rabelais, Tasso, Cervantes ou Shakespeare, abrindo 
vias [que] Hauser não deixaria de explorar. Contudo, e ainda que a sua proposta não tenha vingado, ficou a dever-se a E. R. 
Curtius, em 1948, o impulso decisivo para que se ampliasse a discussão.  
Curtius definiu o M. como uma categoria universal e transtemporal, em cíclica alternância e complementaridade com o 
classicismo (seu oposto), ao passo que se veio a privilegiar uma perspectiva historicizada do problema. Os dados, porém, 
estavam lançados, e trariam resultados fecundos. Admitir a pertinência da noção de M. na literatura exigiu uma cuidada 
conversão de elementos já apurados no conhecimento das artes plásticas, e obrigou não só à reapreciação de textos 
conhecidos como à recuperação de muitos, muitos outros caídos em profundo abandono. 
Em Portugal, nos anos de 1961 e 1965, Jorge de Sena defendeu com arrojo a necessidade de assimilar este conceito, 
advogando que tal seria o meio para entender autores injustamente postergados, vistos como espúrios ou sombras 
menores de Camões. Pela mesma época, Helmut Hatzfeld e Kurt Reichenberger ensaiavam releituras de obras camonianas 
à luz da nova problemática. Seria, no entanto, V. M. Aguiar e Silva a aceitar o repto lançado por Sena, dedicando parte da 
sua tese de doutoramento ao estudo do M. na poesia lírica portuguesa. Entre os méritos deste trabalho não se contava 
apenas o de reavaliar um acervo ignorado ou por preconceito descurado: – à adopção de uma perspectiva que permitia 
compreendê-lo em plenitude (sem ser como degenerescência do barroco) ficou associada uma árdua investigação 
filológica, pois muitas das obras permaneceriam mss., dispersas numa tradição caótica que tornava difícil (e ainda torna, em 
muitos casos…) a atribuição de autoria e a fixação dos textos, não raro indevidamente inclusos em edições camonianas. 
Continuam a faltar estudos que permitam uma ideia globalmente nítida deste fenómeno no nosso país: há que investigar 
demoradamente diversos géneros (teatro, elementos da ficção narrativa, emblemática, oratória, etc.), onde relações entre 
literatura e as outras artes. Mas se imperfeito deve considerar-se o retrato do M. de Portugal, os seus contornos estão 
traçados e balizas cronológicas já foram apontadas: entre 1560 e as primeiras décadas do séc. XVII. Entendendo tais marcos 
com a flexibilidade que o bom senso e a prud~encia recomendam, poderemos dizer que maneirista será, ao menos em 
partes da sua obra, Camões, juntamente com outros autores, por vezes manifestamente devedores do seu exemplo. 
Contem-se, pois, num rol aberto, Fr. Agostinho da Cruz, André Falcão de Resende, Baltasar Estaço, Diogo Bernardes, Diogo 
Mendes Quintela, Elói Sá Souto Maior, Fernão Álvares do Oriente, Fernão Correia de Lacerda, Fernão Rodrigues Lobo 
Soropita, Francisco Rodrigues Lobo, Jorge Ferreira de Vasconcelos, Luís Pereira Brandão, D. Manuel de Portugal, Martim de 
Castro do Rio, Pedro da Costa Perestelo, Vasco Mousinho Castelbranco.»  
Sobre a origem e difusão do conceito de maneirismo e barroco veja-se V. M. de Aguiar e Silva (1983): 437-502. Observe-se 
ainda Aníbal Pinto de CASTRO (1984), «Os códigos poéticos em Portugal do Renascimento ao Barroco: seus fundamentos, 
seus conteúdos, sua evolução» in Separata da Revista Universidade de Coimbra, vol. 31. Coimbra, Coimbra Editora, pp. 505-
532. 
 

660 D. António de Ataíde e muitos membros da sua família fizeram jus às ideias expressas na estrofe 14 do Canto VII de Os 
Lusíadas: « Mas entanto que cegos e sedentos / Andais de vosso sangue, ó gente insana! / Não faltarão Cristãos 
atrevimentos / Nesta pequena casa Lusitana: / De África tem marítimos assentos,  / É na Ásia mais que todas soberana, / Na 
quarta parte nova os campos ara, / E se mais mundo houvera, lá chegara.» 
 



200 

 

que de forma muito indirecta, intui-se também pela leitura do seu Borrador a consciência de 

que ‘Portugal’ poderia vir a tornar-se num império linguístico-cultural661. 

D. António de Ataíde defende em traços gerais uma poesia que tivesse em conta as 

regras propostas por Aristóteles e Horácio, preceitos que o poeta deveria desenvolver de 

forma adequada no sentido de deleitar e instruir o ‘receptor’. Por isso, afirma no fólio 9 da 

sua Arte Poética «que o fim da poesia he deleitar». Da leitura da sua obra depreende-se que 

os grandes autores lusos seus coevos haviam seguido os preceitos poéticos do Estagirita e do 

Venusino, bem como o ideário literário dos grandes mestres italianos do Cinquecento.  

Importa clarificar e enfatizar o seguinte: aquilo que apelidamos de poesia não nasceu 

apenas como prazer, mas como utensílio e como acção, que provoca prazer, pela mimese, 

segundo Aristóteles, o que pode, aliás, deduzir-se da etimologia do verbo grego que deu 

origem à palavra: poiein que significa fazer662. Nasceu também como imitação, no sentido 

que lhe outorgou Aristóteles, na sua Poética.  

Soube-se sempre que a poesia, pelas suas particularidades e códigos próprios, possui 

uma mais-valia educativa insubstituível, podendo amplificar, desde idades temporãs 

processos peculiares de percepção, de deleite estético, de criatividade e de transformação 

de sensibilidades. Estamos de facto perante um modelo de texto literário que, se não fôr 

convenientemente observado no plano pedagógico-didáctico, estabelece, na óptica de 

muitos autores, uma preeminente forma de estímulo nos domínios cognitivo e afectivo. 

D. António de Ataíde percebeu claramente o valor e as dimensões das múltiplas 

grandezas da poesia, porquanto, se articuladas e coerentemente propostas e desenvolvidas 

podem conduzir à reflexão; o carácter inerente à própria linguagem possibilita-nos através 

de honesto estudo levar a um progressivo e desenvolto domínio da língua e da sua estrutura 

                                                 
661 D. Ana de Lima e Ataíde, 7.ª condessa da Castanheira e neta do autor em estudo, casou com um herói da Restauração, 
Simão Correia da Silva, (vide nota 100 deste trabalho) que se correspondeu com o Padre António Vieira, o grande criador da 
utopia do quinto império do mundo. Acerca desta ligação epistolar, veja-se J. Lúcio de Azevedo (1997), Cartas do Padre 
António Vieira. Lisboa. INCM. Talvez houvesse no ethos português de D. António de Ataíde o sentimento objectivo de 
restituir a esperança às elites e a um povo inteiro. Cf. nota 190 desta tese. Observe-se também os fólios 31v. a 32v. do 
Borrador, onde se faz o elogio da língua portuguesa e se atenta para as «grandezas de Lisboa.» 
  

662 Afirma Paula Santos 2009: 19 que o termo «Poética cuja etimologia deriva de “poiein”, que em grego significava fazer ou 
produzir, aparecia já desde Aritóteles dependente da Retórica, sobretudo no que reporta à elocutio, deixando de produzir 
uma reflexão própria e adequada sobre as necessidades e capacidades especificamente ficcionais da linguagem da poesia e 
sofrendo, por isso, um processo de retorização (cf. Antonio García Berrío e Teresa Hernandez Fernandez, La Poética: 
Tradición y Modernidad, p. 11). De acordo com a tradição medieval, esta associação mantém-se, uma vez que a Poética se 
encontra integrada numa disciplina mais ampla, a Gramática, da qual também faz parte a Retórica (Jerónimo Cardoso 
confirma-o na Oração de Sapiência proferida em louvor de todas as disciplinas, citada por Aníbal pinto de Castro in “Os 
códigos poéticos em Portugal do Renascimento ao Barroco. Seus fundamentos. Sua evolução”, p. 507, n. 9: “Ex hac 
disciplina Grammatices, quae Rhetoricen et Poeticen complectitur”.)»  
 



201 

 

e a um processo gradual de observação acerca do lúdico, à reflexão da fruição da leitura 

essencial ao exame e ao comentário. Isso verifica-se por exemplo quando nos apresenta no 

fl. 31 o capítulo «dos episodios ou ornamentos», ou no fl. 34 o «Capitulo das palauras 

propias / E <das> [transferidas ?]663 /.» O preceptista luso percebeu tal como nós hoje, que a 

poesia exige dos mestres, dos espectadores ou dos leitores uma intensa e contínua 

formação, a fim de que se adquiram competências; tal desígnio (per)formativo e educativo 

na época do 5.º conde da Castanheira destinava-se primeiro a autores e mestres, 

encontrando nos discípulos, nos espectadores e nos leitores em geral, os últimos 

usufruidores desse decurso e, no fundo, do vigor dinamizador do aprendizado que a poesia 

constitui. 

 

2. DA ORIGEM E NOME TRAGÉDIA E SUA DEFINIÇÃO E PARTES 
 

D. António de Ataíde ocupa os primeiros dezassete fólios, do Borrador de huma arte 

poetica que se intenta/ua escrever na teorização da poesia dramática. No fl. 1, cita Luís 

Vives, discursando acerca da origem do nome e do género trágico bem como a sua definição 

e partes. O 1.º conde de Castro D’Aire relaciona a génese da tragédia com os «os lauradores 

gregos fazendo sacre/ficios a Baccho pola nouidade do anno» que naqueles antigos tempos 

começava na Primavera, altura em que se realizavam as Dionísias Urbanas664. Na sua opinião 

os rústicos «canta/uão muito» e a isso chamavam «Tragedia ou [...] trago pala/ura grega que 

quer dizer bode o qual recebia o uen/cedor em premio E preço da Victoria ou 665<do jarro de 

uinho> / com que se untauão os rostos nestes actos / as quais fezes em grego se dizem 

trig<i>as <E dahi tragedia.>» Esta é a hipótese etimológica que ‘inventa’ para o termo 

tragédia. De seguida liga este vocábulo a ‘fábula’ e cita Hugo de São Victor666 para justificar 

as suas ideias: «E dahi tragedia> Hugo / de São Victore escreue que a enuenção das fabulas / 

atribuem alguns a Alcman.»  

Todavia, opinavam outros que «o primeiro inuentor das tragedias foi Thepis 

<Ateniense.» Não tinha certezas D. António de Ataíde quanto à invenção do termo. Todavia 

                                                 
663 Riscado: «E nouas». 
 

664 Cf. M. H. da Rocha Pereira ⁷1993: 339 e ss. Veja-se igualmente Poética 1449a 1-15. 
 

665 Riscado: «das feses do uinho das uendimas». 
 

666 Vide Hugo de São Vitor (em francês: Hugues de Saint-Victor; 1096 — 11 de fevereiro de 1141) foi um filósofo, teólogo, 
cardeal e autor místico da Idade Média. 
 



202 

 

não estava longe do que hoje é a verdade, pois «desde c. de 534 a. C., quando Téspis venceu 

a primeira competição de poetas trágicos, que o drama nos aparece como uma 

manifestação do culto dionisíaco667.»  

Depreende-se igualmente a relevância que atribui ao género trágico, pois deve ter tido 

consciência de que a centúria de Péricles teve a mais elevada manifestação literária na 

tragédia668. Aliás, essa circunstância também não terá passado despercebida às palavras do 

comentador como se pode deduzir pela importância que atribui a este género com o qual 

abre a sua Arte Poética. 

Declara que «platão falando da sua Republica Ateniense dis / que a tragedia he 

antiquissima E que não foi inuencão de / Thepis ou phrinico porque he muito mais antigua 

naquela / cidade669.» Ou seja, o preceptista luso possuía a perfeita noção de que com Téspis 

(actor contemporâneo de Sólon) estamos numa época muito antiga, arcaica em que 

paulatinamente os «rusticos, como per ostentação se / começarão a ordenar uersos no 

principio poucos E incultos / despois mais <em numero e milhor> polidos.» 

Sobre as origens dos dois grandes géneros dramáticos afirma Aristóteles 1449a: 

 

«Quando a tragédia e comédia apareceram, dos que se dedicavam a cada uma destas espécies 
de poesia, de acordo com a sua propensão natural, uns tornaram-se poetas cómicos em vez de autores 
de iambos, e outros poetas trágicos, em vez de de autores épicos, pois que estas formas eram melhores 
e de maior mérito do que as anteriores670.» 

 

 Segundo F. Cornilliat & U. Langer, a convivência da Poética de Aristóteles faz com que 

os poéticos do Renascimento posicionem os géneros dramáticos (singularmente o género 

trágico) no coração dos seus discursos sobre a poesia – enquanto os poetas (principalmente 

na segunda metade do século) esforçam-se por os fazer renascer: obras antes de mais 

sábias, tragédias de escola cujo sucesso crescente se reflecte nas ambições académicas, 

impondo as formas híbridas que produzem Guarini, Calderón ou Shakespeare, e forçando a 

teoria a colocar a questão do público; assim sendo, se o modelo de Aristóteles revela aos 

poucos essa coerência estrutural, a retórica é mais do que nunca utilizada para aí determinar 

                                                 
667 A este respeito, afirma M. H. da Rocha Pereira (⁷1993), op. cit., 355: «desde c. 534 a. C., quando Téspis venceu a primeira 
competição de poetas trágicos, que o drama nos aparece como uma manifestação do culto dionisíaco.  
Com Téspis (contemporâneo de Sólon) estamos na época arcaica.» 
 

668 Idem, Ibidem, p. 376. 
 

669 Vide Poética 1449a. 
 

670 Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., 44. 



203 

 

os possíveis efeitos (referindo assim os velhos pares docere/delectare ou utile dulci de 

psicanalisar a catharsis). A posição teórica dominante concedida no drama faz entrar os 

problemas do espectáculo no campo da doutrina, que o próprio Aristóteles controlava 

rigorosamente. Mas o seu efeito imediato não era mais do que posicionar a poesia e a 

poética no terreno privilegiado da narração e da verosimilhança, terreno que somente a 

epopeia pode disputar nos géneros do teatro. 

Acrescentam os autores supra citados que o debate dos géneros épico e trágico 

consagra ou prolonga aquele que carrega a questão da varietas e da uniformidade do 

poema. A comédia sendo prisioneira das regiões baixas, a tragédia é normalmente, 

comparável com a epopeia, capaz de fascinar pela nobreza e riqueza da linguagem, pela 

mobilidade dos episódios, o carácter universal da matéria671. 

Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua escrever preenche os primeiros 

dezassete fólios na teorização da poesia dramática e pela sua leitura verificamos que existe 

um desfasamento entre o que é dito nos textos teóricos sobre a comédia e a tragédia e os 

preceitos colocados na realidade em prática na concepção de peças literárias. Depreende-se 

assim que uma coisa seria a teoria outra o gosto dos públicos. Tal facto leva D. António de 

Ataíde a apresentar a teoria propagada por Aristóteles acerca do teatro grego como modelo 

de bom gosto, propõe as regras estipuladas pelos clássicos como exemplos a seguir e 

censura todos os modernos que não as acompanhavam.  

D. António de Ataíde proclama directamente a imitação dos clássicos como um 

preceito a seguir672. Atentamos que é um adepto das ideias de Marco Girolamo Vida; para o 

autor italiano «pensamento, estilo, palavras, imagens, tudo deve ser imitado dos clássicos.» 

Declara ainda o humanista de Cremona: «a primeira forma concreta de imitar os antigos que 

Vida aconselha é uma das que ele próprio utiliza com muita frequência, que consiste em 

imitar as ideias e as palavras, alterando apenas a ordem destas673.» 

                                                 
671 Veja-se François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 146. 
 

672 Afirma o autor em estudo: «se 672quer escreuer cartas de // [fl. 17v] molheres resentidas E enamoradas De seus / 
ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a uerdade que parece que estais uendo o a/conteçimento e não 
alego a lauoura nas georgi/cas os epigramas em marcial as satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca / per me 
não alarguar E porque bem he que não par/ticularise as excelençias dos latinos, pois deixo / luis de Camõis no heróico 
francisco de sa no lirico / Dom manuel de Portugal 672<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum / dos antiguos 
uencerão E poucos ygualarão / asi que he a primeira obrigação do poeta a imita/ção […].» 
 

673 Cf. Arnaldo M. Espírito Santo 1990: 114-115. 
 



204 

 

No final do fl. 1 e no início do fl. 1v para definir tragédia, Ataíde apoia-se em 

Diomedes, Aristóteles e Teofrasto. O preceptista luso segue assim os princípios aristotélicos 

(1448b 24-27) de que a poesia se dividiu de «acordo com o carácter de cada um: os mais 

nobres imitaram acções belas e acções de homens bons e os autores mais vulgares imitaram 

acções de homens vis, compondo primeiramente sátiras674, enquanto os outros compunham 

hinos e encómios675.»  

Para Ataíde há uma ligação directa entre a matéria trágica e a poesia heróica, porque 

segundo Aristóteles (1447 a 13) «a epopeia e a tragédia, bem como a comédia e a poesia 

ditirâmbica e ainda a maior parte da música de flauta e de cítara são todas, vistas em 

conjunto, imitações676.» Mais à frente o Estagirita declara em (1449b 9) que «a epopeia 

segue de perto a tragédia por ser também imitação, com palavras e ajuda de metro, de 

caracteres virtuosos677.»  

D. António de Ataíde declara que a tragédia é uma das artes miméticas, pois imita 

ações humanas e especifica os meios usados pelos poetas: 

 

«Diomedes define a tragedia Huma recopilação / de fortuna Heroica em casos adversos; Esta 
definição / se conforma tambem com theophrasto. Mas <se> qui678<sermos> // [fl. 1v] seguir Aristoteles 
679 define asim: Tragedia / he huma imitação de acção Ilustre, absoluta, e que tem grande/za { Scaligero 
Livro 1 Capitulo 5 em / [...] esta definição inter/[...] a sua dizendo que he / [...] imitação per accois de / 
[...] fortuna, define in/dice, stilo graue E me/[...] em uersos / } [...]680<de modo / que> por elle <se 
entende> huma composição ou imitação de acções que começe / por felicidades e acabe por infortunios 
e esta ja tão introdu/zido este costume que errará o poeta que fizer huma trage/dia sem estes termos. E 
asi a de ter choros mortes / perturbaçois, heroes Reis palauras atrozes cousas / grandes e fins funestos. 
pedio el rei Archelao ao poeta euripides que fizesse delle huma 681<Tragedia>, / respondeo o poeta que 
rogaria aos deoses que nunca ao / Rei acontecese cousa propria de Tragedia, que/ria dizer triste e 
infausta.»  

 

A noção de mimesis “imitação” é introduzida nas primeiras considerações sobre a 

origem da tragédia será uma ideia constante ao logo de todo o manuscrito. Tal como em 

                                                 
674 Sobre a sátira como sub-género literário François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 154-155. 
 

675 Vide  Ana Maria Valente (2004), op. cit., 43. 
 

676 Idem, Ibidem, p. 37. 
 

677 Idem, Ibidem, pp. 46-47. 
 

678 Riscado: «remos». 
 

679 Riscado: «o qual a». 
 

680 Riscado: «porque en/tende se». 
 

681 Segue-se uma palavra riscada. 
 



205 

 

Aristóteles ou em Horácio para o 5.º conde da Castanheira a mimesis encontra-se na 

tragédia, na comédia e também na epopeia.  

 

«682furor poetico agora acrecentamos com Aristoteles / ou com o que delle se colige que 683<o 
efeito deste furor> / he huma imitação porque dis elle que a epopeya / Comedia Tragedia E684 
ditirambica685 / E todas as mais poesias ou sejão pera can/tar ou pera referir conuem nisto que he serem 
todas / imitação ainda que diferem no modo E em outras / cousas que adiante diremos asi que parece 
sera / 686<boa descripsão> da poesia dizendo que he huma imita/ção <[da acção ?]> exprimida com 
687<peso conta> E medida 688{ por huma uniuersal / idea contia em / faculdade me/trica jacobus / 
[falemias ?] folio / 105 / } A qual procede / de hum furor poetico <cujo fim he ensinar deleitando> Diguo 
imitação porque nenhuma / outra 689<primeira> obrigação tem o poeta que imitar per/feitamente o que 
escreue em seus uersos se trata / Como Dauid de hum penitente descreue lo com todos / os requesitos 
necesarios como o elle faz690 / de modo que pareça E asi seja que não aja na/quela materia mais que 
dizer se trata huma / conquista <691huma tormenta hum [...] de capitais E o mais a isto tocante> 
descreue lo como Vergilio que asi / pinta <todos> que parece ao que ele que esta presente / a tudo E ao 
que alguma hora se uio naqueles / tranzes692<não so lhe pareçe que> não exprimentou cousa que ali 
não ache mas cuida que / 693<se torna a uer no mesmo> se 694quer escreuer cartas de // [fl. 17v] 
molheres resentidas E enamoradas De seus / ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a 
uerdade que parece que estais uendo o a/conteçimento e não alego a lauoura nas georgi/cas os 
epigramas em marcial as satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca / per me não alarguar E 
porque bem he que não par/ticularise as excelençias dos latinos, pois deixo / luis de Camõis no heróico 
francisco de sa no lirico / Dom manuel de Portugal 695<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum 
/ dos antiguos uencerão E poucos ygualarão / asi que he a primeira obrigação do poeta a imita/ção 
porque a de imitar a tormenta de modo que / os uersos o parecão os conceitos as ponderacois / e tudo 
uos faça ir asi em tormenta que com/pita com os efeitos da mesma tempestade / 696a de imitar antes 
competir com a natureza / descreuendo hum prado de boninas regado / de uarias correntes de agoas 
asi crista/linas asi quebrando de pedra em pedra / que pareça que esta criando o mesmo prado / diante 
dos olhos 697.» 

                                                 
682 Na margem esquerda do fólio: «(poetica)». 
 

683 Riscado: «isto que he reduzir». 
 

684 Riscado: «[coriem ?]». 
 

685 Riscado: «conuem toda». 
 

686 Riscado: «bem definido». 
 

687 Riscado: «conta». 
 

688 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
 

689 Riscado: «mayor». 
 

690 Na margem direita do fólio: «ps. 50». 
 

691 Riscado: «E hum naufragio» 
 

692 Riscado: «que». 
 

693 Rscado: «ache». 
 

694 Riscado: «trata». 
 

695 Riscado: «no deuino E seu [...] / [...] o primeiro Conde do [...] se nos p». 
 

696 Palavras entrelinhadas riscadas. 
 

697 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
Na margem esquerda encontra-se uma anotação riscada: «de discr. Adu[...] et ami». 
 



206 

 

 

Por este exemplo se vê a grande importância do conceito de mimesis. Vamos 

encontrá-lo na parte dedicada sobretudo à tragédia sua origem e definição, no começo do 

Borrador. Tal como o Estagirita também Ataíde estatui que as personagens o devem fazer 

com elevação e na necessidade das obras terem uma certa extensão. Refere o 5.º conde da 

Castanheira que a tragédia deverá ter uma linguagem embelezada698, por formas diferentes 

em cada parte. Mais tarde requer o mesmo para a epopeia.  

Na tragédia fala-se de acção e na comédia de narração o que prova que Ataíde 

conhecia bem a distinção entre os dois conceitos. O autor do Borrador passa de imediato 

para as partes constitutivas da tragédia, que são seis, na linha da Poética de Aristóteles699. A 

sua colagem ao discurso doutrinário do Estagirita continua quando aborda as partes que 

compõem o género trágico: «Aristoteles constitue / a tragedia de seis partes segundo as 

quais se dis tra/gedia: fabula, costumes, dicção, senten/ça, apparato, melodia700.» A fábula 

deve entender-se em Ataíde, tal como na Poética de Aristóteles como “argumento”, quer 

dizer, como o conjunto de sucessos ou momentos essenciais da acção imitada no poema701. 

Quanto à composição poética ou dos versos, deve ser entendida como o processo mediante 

o qual o poeta constrói a fábula ou argumento da sua obra. Segundo Valentín Yebra a 

composição poética, em Aristóteles, tanto pode ter como objecto uma tragédia como uma 

epopeia, uma comédia, etc.702. Ataíde parece partilhar esta posição, pois é necessário na 

composição utilizar palavras que expliquem a acção da fábula dramática: 

 

«fabula he a mesma / composição das cousas. 703{ donde scaligero Livro 1 / Capitulo 11 culpa 
esta diui/são de Aristoteles porque / se a fabula he a mesma / composição não pode ser / parte della 
que o todo / não he parte de si mes/mo / } costumes são704 aquilo segundo / 705 cuja acção [...] dicção / a 

                                                 
698 No fl. 4v. o 1.º conde de Castro D’Aire afirma que a tragédia não deverá «ofender com palauras immundas».  
 

699 A Poética de D. António de Ataíde foi concebida do ponto de vista temático atendendo grosso modo a três temas. O 
primeiro é a origem da tragédia e de certo modo da poesia, o segundo da comédia e o terceiro da relação entre a tragédia e 
a epopeia e a primazia que deve ser atribuída a esta última. A abordagem que faz acerca da composição da poesia e os seus 
preceitos gerais, dos géneros dramáticos, as suas regras e história sobre a vocação e missão do poeta aproximam-no de 
Aristóteles e de Horácio. Cf. Alicia Villar Lecumberri (2013), op. cit., p. 19 e ss. Veja-se ainda a respeito deste assunto 
Manuel Mañas Núñez (2006), op. cit., pp. 47-48. 
 

700 A esta premissa regressaremos mais à frente. 
 

701 Cf. Valentín García Yebra (³1999), op. cit., 243. 
 

702 Idem, Ibidem, p. 244. 
 

703 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

704 Segue-se uma letra riscada. 
 



207 

 

composição dos uersos. <e explicação do sentido por palauras> sentença he poder expli/car aquelas 
cousas que quadrão e he necesario / que se expliquem. Aparato e melodia são partes / da tragedia 
representada e que não tocão ao poeta sal/uo se dissermos que a melodia se entende daquela boa / 
consonancia dos uersos que a de ter a tragedia mas / Aristoteles dis claramente que não he proprio do 
poeta / porque a [vaidade ?] da tragedia 706 emquanto poetica não [...] // [fl. 2] como tambem dis que o 
apparato he mais offiçio de 707 / armador ou 708<mestre sala> que de poeta 709{ mas710 [consta no ?] / a 
tragedia de sinco [...] / poeta representam o / Bailador, tangedor, e o [...] /dor, destes he o aparato / 
tangedor o som do [...] / fazer momos e as [...] / cantando do represe[n]/te a acção do poeta [...] / 
inuenção da materia [...]/ma, E ornato da dis[...] / jnuencão he da cousa [...] / forma e modo de 
repre/711sentar [...] os uer/sos com suas figuras / Jnuenção he de muitos [...] / como se dis em seu lugar 
o / ornato ou forma pertence / a disposicão a qual se[...]/ria conforme a cousa / } 

 

Diz D. António de Ataíde que «Tragedia, que/ria dizer triste e infausta. Aristoteles 

constitue / a tragedia de seis partes segundo as quais se dis tra/gedia: fabula, costumes, 

dicção, senten/ça, apparato, melodia. fabula he a mesma / composição das cousas.» De 

seguida o autor luso comenta que Escalígero não estava de acordo com Aristóteles facto a que 

já anteriormente nos referimos: 

 

«712{ donde scaligero Livro 1 / Capitulo 11 culpa esta diui/são de Aristoteles porque / se a 
fabula he a mesma / composição não pode ser / parte della que o todo / não he parte de si mes/mo / } 
costumes são713 aquilo segundo / 714 cuja acção [...] dicção / a composição dos uersos. <e explicação 
do sentido por palauras> sentença he poder expli/car aquelas cousas que quadrão e he necesario / 
que se expliquem.»  

 

 
Para o 1.º conde de Castro D’Aire fábula parece significar argumento ou assunto. 

Fábula no entender de Valentín Yebra deve entender-se desde o início da Poética (1447a 9) 

como “argumento”, quer dizer, o conjunto de sucessos ou momentos da acção imitada no 

poema715. 

Diz-nos  Ataíde que  

                                                                                                                                                         
705 Riscado: «<qual> elle [...]». 
 

706 Riscado: «não». 
 

707 Riscado: «que / guia danças». 
 

708 Riscado: «guia de danças». 
 

709 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal #. 
 

710 Rsicado: «tendo». 
711 Entrelinhado encontra-se riscado: «Seneca Tragedia». 
 

712 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

713 Segue-se uma letra riscada. 
 

714 Riscado: «<qual> elle [...]». 
 

715 Valentín García Yebra (³1999), op. cit., p. 243. 
 



208 

 

 

«aparato e melodia são partes / da tragedia representada e que não tocão ao poeta sal/uo 
se dissermos que a melodia se entende daquela boa / consonancia dos uersos que a de ter a tragedia 
mas / Aristoteles dis claramente que não he proprio do poeta / porque a [vaidade ?] da tragedia 716 
emquanto poetica não [...] // [fl. 2] como tambem dis que o apparato he mais offiçio de 717 / armador 
ou 718<mestre sala> que de poeta 719.»  

 

Na verdade, a tragédia é uma acção elevada e completa, dotada de extensão, numa 

linguagem embelezada por formas diferentes em cada uma das suas partes, que serve de 

acção e não de narração e que, por meio da compaixão e do temor, provoca a purificação de 

tais paixões. Por ‘linguagem embelezada’ entendia Aristóteles que era a que tinha ritmo, 

harmonia e canto e por formas diferentes haver algumas partes executadas apenas com 

metros, de ritmo similar à fala do quotidiano (iambos), enquanto outras incluíam o canto 

com suporte instrumental, o que designamos hoje por partes líricas720. Uma vez que a 

imitação era realizada na opinião do Estagirita por pessoas que actuam, a organização do 

espectáculo será necessariamente, em primeiro lugar, uma parte da tragédia; ulteriormente 

também a música e a elocução, pois é através desses elementos que se realiza a imitação721. 

Na verdade estas partes não ‘tocavam’ ao poeta, mas aos organizadores dos espectáculos. A 

isso Ataíde se refere quando afirma: «{ mas722 [consta no ?] / a tragedia de sinco [...] / poeta 

representam o / Bailador, tangedor, e o [...] /dor, destes he o aparato / tangedor o som do 

[...] / fazer momos e as [...] / cantando do represe[n]/te a acção do poeta [...]»  

Afirmou Fernando Maciel Gazoni723 (2006: 29) em relação à Poética que 

 

«não deixa de ser interessante notar, entretanto, que a melodia (canto) esteja mal 
integrada à estrutura da tragédia, destino similar ao do espectáculo. A melodia é classificada como um 
hedusma, palavra traduzida como ‘ornamento’ mas que tem a mesma raiz de ‘prazer’ e seria vertida 
mais propriamente como ‘tempero’, A ela cabe, na Poética, um destino similar ao do espectáculo. O 
prazer que ele proporciona, assim como o prazer ligado a efeitos cénicos, deve dar lugar o prazer da 
tragédia, aquele que provoca o medo e a piedade por meio da mimese, e que deve estar ligado às 
acções.»  

                                                 
716 Riscado: «não». 
 

717 Riscado: «que / guia danças». 
 

718 Riscado: «guia de danças». 
 

719 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal #. 
 

720 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 47-48. 
 

721 Cf. Poética 1449b 24-34. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 47-48. 
 

722 Rsicado: «tendo». 
 

723 Cf. Fernando Gazoni (2006).  



209 

 

 

Ou seja, a partir da reflexão de Gazoni depreendemos das palavras de Aristóteles 

bem como das de Ataíde que o ornato e a disposição724 da tragédia do ponto de vista da 

pragmática representacional, embora provoquem catarse, não competem ao poeta, mas sim 

a outros, pois segundo o perceptista luso a «/ inuenção da materia [...]/ma, E ornato da 

dis[...] / jnuencão he da cousa [...] / forma e modo de repre/725sentar [...] os uer/sos com 

suas figuras / Jnuenção he de muitos [...] / como se dis em seu lugar o / ornato ou forma 

pertence / a disposicão a qual se[...]/ria conforme a cousa / }.» Não temos dúvida que no 

entender do Estagirita e de Ataíde teria de haver na tragédia ritmo, harmonia, melodia, 

música726, tendo esta um sentido absolutamente claro, a fim de tornarem os enredos deste 

género mais belos727. 

Para Ataíde tal, como para Aristóteles, deve a tragédia provocar compaixão e temor 

para que o leitor ou o espectador possa daí ser levado à dinâmica anímica da catarse. Logo 

no fl. 1 fala sobre as peripécias que o destino nos reserva: 

 

«asi que a esta conuersão ou permu/tação em contrario do que se uaj fazendo se / chama 
peripecia. noticia (a que os latinos / chamão [Aguitio ?]) he huma mudança de ignoran/çia a 
conhecimento pera amizade ou inimizade / daqueles que se determinão felices ou infelices. / E então 
he mais formosa esta noticia quando / se faz tambem com 728<permutação> como na tragedia729 / o 

                                                 
724 Segundo François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 126, a invenção é a primeira etapa da composição do 
discurso retórico aplicação que é facilmente transportada para o plano poético. Segundo o projecto do poeta, trata-se de 
descobrir matérias ou sujeitos aptos para fazer avançar este projecto de persuasão. Os sujeitos mais aptos nem sempre 
correspondem à veracidade histórica. A invenção, num sentido mais amplo, pode também suportar nas outras partes do 
discurso, sobretudo a elocução, a escolha judiciosa das palavras e das figuras. A segunda etapa é a disposição, a 
organização das coisas descobertas. A dispositio ou collocatio é sem dúvida um domínio mais técnico que a invenção; a 
disposição não é muitas vezes tratada a não ser pelos poéticos. Na retórica falada, distinguem-se claramente as quatro 
partes de um discurso; o exórdio, a narração (relato dos factos pertinentes), a prova e a peroração. 
 

725 Entrelinhado encontra-se riscado: «Seneca Tragedia». 
 

726 Vide Poética 1449b 34-36. Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 35. 
 

727 Veja-se Poética 1452a 11. Para Ataíde era importante a existência de música nas actividades dramáticas como se pode 
verificar no excerto que se segue: «[fl. 2v.] se 727<representão> mortes, tormentos, feridas e cou/sas semelhantes. asima 
disemos as partes / da tragedia727 das quais con/uem usarmos como de formas. mas as partes em que / se deuide segundo 
quantidade discreta são estas prolo/guo, episodio, exodos, choro. prologuo he sesta parte de tragedia antes da entrada do 
coro. nesta / parte costumauão os poetas antiguos dar huma / noticia de toda a tragedia. agora se mudou este / estilo e 
serue de prologuo huma representação / 727 a que os castelhanos chamão loas em que / fazem hum discurso conforme ao 
engenho de cada hum / sem se acomodarem a tragedia E no cabo sempre / uem a concluir em pedir silencio E atenção / E 
loguo uem o coro ou musica. do episodio temos / dito em seu capitulo e na tragedia he huma parte / sua entre os choros. 
exodo he aquela parte / da Comedia apos a qual não ha mais canto 727 nem choros. /» Da importância da música e do coro  
falaremos com mais pertinência mais à frente. Sobre o «[…] peculiar na música sacra portuguesa dos séulos XVI, XVII e XVII 
observe-se José Maria Pedrosa Cardoso 2012: 101-122. Acerca da relação entre «as Línguas Clássicas» e a música atente-se 
ainda em Maria do Céu Fialho 2012: 7-8. 
 

728 Riscado: «peripecia». 
 

729 Na margem direita do fólio: «Seneca tragedia». 
 



210 

 

edipo quando o uelho ueo a consola lo e o edipo o / não conhecia ueo a descubrir se E a saber o 
edi/po que elle era o que lhe auia dado a uida em menino / eis aqui a noticia a qual se fes com 
730<permutação> / porque uindo o uelho para consolar o edipo E dar lhe / nouas da sucesão do reino 
resultou major ma/goa do mesmo o edipo E arrancar se a si mes/mo os olhos porque então conheceo 
o incesto que / tinha cometido com sua maj perturbação / he huma accão mortal ou chea de dor como 
quando // [fl. 2v.] se 731<representão> mortes, tormentos, feridas e cou/sas semelhantes.» 

 

É possível lobrigar na Poética, bases para uma tese intelectualista da catarse. É viável, 

igualmente, divisar fundamentos para uma tese meramente emocional. Todavia quer um 

extremo quer o outro só se formam relegando para posições acessórias componentes aos 

quais o próprio texto evidencia conceder acuidade. Resta à tragédia um âmbito que coadune 

essas duas vertentes. Como conciliá-las é uma questão que permanece ainda hoje em 

aberto, apesar do espectáculo ser visto como uma totalidade, onde o texto, embora de 

superior importância, é mais uma base a ter em conta732. Acrescente-se ainda que segundo 

Fernando Maciel Gazoni  

 

«Halliwell (2003) discute longamente a adequação ou não do conceito de catarse musical 
apresentada em Política VIII à catarse trágica. Ele defende que os trechos do corpus não são 
incompatíveis, e que a catarse musical, tal como tratada na Política, ainda que suas propriedades não 
possam ser transferidas ipsis litteris à tragédia, não obstante não devem ser desprezadas em se tratando 
da catarse trágica733.» 

 

 Aristóteles na Política VIII 1341b 32 – 40 relaciona o papel educativo da música e ao 

mesmo tempo todas as disposições benéficas que esta permite como por exemplo a catarse, 

afirmando que «a música não deve ser aprendida apenas porque promove uma disposição 

benéfica, mas sim muitas; na verdade, o seu uso refere-se não só à prática educativa como à 

catarse; quando tratarmos da Poética explicaremos com mais clareza o que entendemos por 

catarse que aqui empregamos de modo simples734.» Sabemos pelo Estagirita que os antigos 

pensadores da antiguidade grega admitiam «a distinção das melodias de acordo com o 

                                                 
730 Riscado: «peripecia». 
 

731 Riscado: «descobrem». 
 

732 Idem, Ibidem. Cf. nota anterior e o excerto de Ataíde nela contido. 
 

733 Cf. Fernando Maciel Gazoni (2006). 
 

734 Veja-se João Bettencourt da Câmara 1998: 589. Comentando este passo da Política afirma J. B. da Câmara na p. 651 que 
devemos confrontar este excerto com o que é descrito na Poética, 6, 1449 b 27 e ss. Segundo a sua opinião «tudo faz supor 
que a alusão aristotélica à Poética na presente passagem tenha mais a ver com a segunda parte hoje perdida (já que em 
DIÓGENES DE LAÉRCIO, V, 1, 24 se atribuem duas grandes partes à Poética, sendo que o tratado que chegou até nós apenas 
compreende a primeira), e onde se expunha pormenorizadamente o sentido da purificação (Katarsis).» 
 



211 

 

estabelecido por determinados filósofos, que as dividiram em éticas, práticas e entusiásticas, 

atribuindo a cada um destes níveis uma natureza específica de harmonia735.» 

De seguida e de acordo com Aristóteles 1452a – 1452b, disserta Ataíde sobre a 

importância da peripécia (peripe/teia) ou mudança súbita que significa uma reversão das 

circunstâncias dadas. O 5.º conde da Castanheira mostra dominar profundamente a noção 

de peripécia e a sua importância como categoria da literatura.  

As qualidades da fábula são as destacadas por Aristóteles, mas passadas à fieira por 

Escalígero, autor a que Ataíde recorre como modelo: a fábula pode ser verdadeira ou 

inventada, nada enunciando sobre a sua preferência736; pode ser simples, se não tiver 

peripécia ou epignose, ou implexa, se contiver qualquer destas qualidades ou ambas737; na 

tragédia, a peripécia deve ocorrer verosímil e necessariamente e levar da felicidade à 

desventura738, deve acontecer aos grandes e, dentro destes, só àqueles que não são bons 

nem maus739.  

Em relação ao conceito de peripécia afirma Ataíde que «he necesario saber que 

peripeçia he huma / permutação em contrario do que se uai fazendo / E isto se faz ou 

ueresimel ou necesariamente.» Aristóteles escreveu em 1452a 22 que  

 

«peripécia é, […] a mudança dos acontecimentos para o seu reverso, mas isto, como costumamos dizer, 
de acordo com o princípio da verosimilhança e da necessidade. Assim, no Édipo, o mensageiro que 
chega com a intenção de alegrar Édipo e de o libertar dos seus receios em relação à mãe, depois de 
revelar quem ele era, produziu o efeito contrário740.»  

 

Verificamos que o 1º conde de Castro D’Aire teve a capacidade de, em poucas 

palavras, resumir toda a teoria do Estagirita sobre o assunto. Tudo isto se deve à finalidade 

da tragédia: a catarse causada pelo terror e pela piedade741. 

                                                 
735 Cf. Política, VIII 1341b 32-38. De acordo com o tradutor referido na nota anterior (1998) op. cit., 651, «a cada uma das 
melodias, corresponde um modo musical, e cada modo musical corresponde um estado de espírito diferenciado de acordo 
com o tipo de melodia, a saber: ao modo dório corresponde uma melodia de tipo moral que suscita a virtude; ao modo 
frígio corresponde uma melodia exaltada que suscita um estado emocional frenético; ao modo hipo-frígio corresponde uma 
melodia enérgica que incita à actividade prática; cf. Aristóteles, Poética, I, 1447a 28; 24, 1459b 37.» Veja-se Cf. Ana Maria 
Valente (2004), op. cit., p. 38. 
 

736 Vide Aristóteles, Poética, 1451b. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 54. 
 

737 Idem, Ibidem, 1452a 13-16. Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 56. 
 

738 Idem, Ibidem, 1452a 22-32. Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 57. 
 

739 Idem, Ididem, 1452b 31 e 1453a 1-12. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 60 e pp. 60-61. 
 

740 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 57. 
 

741 Cf. António Manuel Esteves Joaquim 2005: 104. 
 



212 

 

 

«como / 742 em linceo o qual 743<sendo leuado> / para o sacrificarem e indo danao para 
sacrificar / socedeo o contrario que danao morreo e linceo / ficou saluo. asi que a esta conuersão ou 
permu/tação em contrario do que se uaj fazendo se / chama peripecia. noticia (a que os latinos / 
chamão [Aguitio ?]) he huma mudança de ignoran/çia a conhecimento pera amizade ou inimizade / 
daqueles que se determinão felices ou infelices. / E então he mais formosa esta noticia quando / se faz 
tambem com 744<permutação> como na tragedia745 / o edipo quando o uelho ueo a consola lo e o edipo 
o / não conhecia ueo a descubrir se E a saber o edi/po que elle era o que lhe auia dado a uida em 
menino / eis aqui a noticia a qual se fes com 746<permutação> / porque uindo o uelho para consolar o 
edipo E dar lhe / nouas da sucesão do reino resultou major ma/goa do mesmo o edipo E arrancar se a si 
mes/mo os olhos porque então conheceo o incesto que / tinha cometido com sua maj perturbação / he 
huma accão mortal ou chea de dor como quando // [fl. 2v.] se 747<representão> mortes, tormentos, 
feridas e cou/sas semelhantes.» 

 

Ataíde refere aqui a cena do Rei Édipo de Sófocles (924-1085), em que o protagonista, 

depois de informado pelo Mensageiro de que o rei de Corinto, que ele supunha seu pai, 

tinha morrido, pelo que ele era chamado a ocupar o trono, desencadeia uma série de 

revelações que o hão-de levar a descobrir que cometera, sem o saber, o duplo crime 

(parricídio e incesto) predito pelo oráculo748. Segundo Aristóteles em 1453a 2–7  

 

«uma tal composição poderia despertar simpatia mas não a compaixão nem o terror, pois 
aquela diz respeito ao homem que é infeliz sem o merecer, e este aos que se mostram semelhantes a 
nós; a compaixão tem por objecto quem não merece a desdita, e o temor visa os que se assemelham a 
nós; por conseguinte, o caso presente não causa compaixão nem temor. Restam-nos então aqueles que 
se situam entre uns e outros. Essas pessoas são tais que não se distinguem nem pela sua virtude nem 
pela justiça; tão-pouco caem no infortúnio devido à sua maldade ou perversidade, mas em 
consequência de um qualquer erro, integrando-se no número daqueles que gozam de grande fama e 
prosperidade, como Édipo e Tiestes, ou outros homens ilustres oriundos de famílias com esse mesmo 
estatuto749.» 

 

Um pouco antes, ao mencionar o episódio de Linceu e Dânao, o 1.º conde de Castro 

D’Aire mostra que se devem seguir à risca as ideias e os preceitos aristotélicos. Tal como o 

Estagirita, aludem ambos à tragédia de Teodectes, autor do século IV a. C., que volta a ser 

                                                 
742 Riscado: «na tragedia <em> o edipo de». 
 

743 Riscado: «indo para ser». 
 

744 Riscado: «peripecia». 
 

745 Na margem direita do fólio: «Seneca tragedia». 
 

746 Riscado: «peripecia». 
 

747 Riscado: «descobrem». 
 

748 Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., 57. Segundo esta estudiosa «o protagonista, depois de informado pelo 
Mensageiro de que o rei de Corinto, que supunha seu pai, tinha morrido, pelo que ele chamado a ocupar o trono, 
desencadeia uma série de revelações que o levarão a descobrir que cometera, sem o saber, o duplo crime (parricídio e 
incesto) predito pelo oráculo.» 
 

749 Idem, Ibidem, pp. 60-61. Cf. Retórica, II cap. 8, para a definição de compaixão, e cap. 5, para a de temor. 
 



213 

 

referida em 1455b 29. Diz o mito que quando Dânao, rei de Argos, ordenou às filhas que 

matassem os primos que queriam desposá-las, apenas uma delas, Hipermnestra, poupou a 

vida do que lhe era destinado, Linceu. Este teria sido condenado à morte por Dânao, mas 

acabou por ser o póprio rei o executado. Ésquilo compôs sobre este mito uma trilogia de que 

só se conservam As Suplicantes750.  

A riqueza de detalhes sobre o conceito de tragédia751 e sua composição com que 

Ataíde obsequia o leitor são de um primor extraordinário, pois ao explorar todos os 

pormenores directamente ligados com a concepção e o desenrolar de um texto que 

apresenta fins funestos, o preceptista luso chama a atenção do leitor para a falta trágica, 

podendo esta advir em determindas circunstâncias de um erro involuntário752. Desse modo 

o autor pretende fixar que se deve fazer distinção no que à malvadez humana diz respeito. O 

poeta deve ser eficaz e estar atento ao modo como a moralização deve ser executada e que 

o ‘expurgar’ implica a mor das vezes fins políticos e sociais. Se, por um lado, se reconhece 

melhor o mecanismo catártico, por outro, é necessário registar os efeitos positivos na vida 

moral do indivíduo e da nação. 

Ao aludir que assistimos no Rei Édipo a uma «perturbação», a uma «accão mortal ou 

chea de dor», Ataíde pretende ab initio transmitir a ideia aristotélica de que cada género 

examinado na Poética tem potência, força ou capacidade para produzir um efeito (e)/rgon) 

próprio; por exemplo a tragédia tem potência para produzir um prazer peculiar mediante a 

imitação de acções que suscitam no espectador temor e compaixão753.  

De seguida o 1.º conde de Castro D’Aire dá conta de como as tragédias do seu tempo 

não seguiam à letra as normas preceituadas pelo Estagirita754, especialmente no que diz 

respeito aos começos da tragédia, pois se na antiga tragédia ‘prólogo’ era a sexta parte 

antes da entrada do coro, nos finais de Quinhentos o estilo havia mudado e o prólogo era 

                                                 
750 Vide Victor Jabouille ²1992: 231. 
 

751 Vide Nair de Nazaré Castro Soares 1999: 171- 182. 
 

752 Cf. Aristóteles, Ética a Nicómaco. V.8 1135b 12-20.  
 

753 Cf. Poética 1447a. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 37-38. 
 

754 Idem, Ibidem, 1452b 15-25. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 59-60. Diz-nos Arnaldo Espírito Santo (1990), 
op. cit., p. 28: «para Vida como para Aristóteles a essência da poesia consiste na imitação. Mas enquanto o estagirita dá ao 
conceito de imitação um conteúdo filosófico, entendendo-a como imitação da natureza e como um processo inscrito no ser 
do homem e dos animais, Girolamo Vida restringe o conceito de imitação, como fizera Quintiliano, aos limites […] da 
reprodução das qualidades de outros autores.» D. António de Ataíde, no seu Borrador, segue a linha do preceptista italiano. 
 



214 

 

uma espécie de representação a que os denominados por D. António de Ataíde de 

castelhanos (e não espanhóis) chamavam de ‘loas755.’ 

 

«asima disemos as partes / da tragedia756 das quais con/uem usarmos como de formas. mas as 
partes em que / se deuide segundo quantidade discreta são estas prolo/guo, episodio, exodos, choro. 
prologuo he sesta parte de tragedia antes da entrada do coro. nesta / parte costumauão os poetas 
antiguos dar huma / noticia de toda a tragedia. agora se mudou este / estilo e serue de prologuo huma 
representação / 757 a que os castelhanos chamão loas em que / fazem hum discurso conforme ao 
engenho de cada hum / sem se acomodarem a tragedia E no cabo sempre / uem a concluir em pedir 
silencio E atenção / E loguo uem o coro ou musica. do episodio temos / dito em seu capitulo e na 
tragedia he huma parte / sua entre os choros. exodo he aquela parte / da Comedia apos a qual não ha 
mais canto 758 nem choros. /» 

 

No fl. 2v. e no meio dos seus propósitos sobre o coro, D. Atónio de Ataíde inicia um 

pequeno capítulo sobre a divisão da tragédia em actos que na sua opinião devem ser em 

número de cinco:  

 

«{ são os actos sinco porque em sinco / partes ou sinco diferencas se / diuide a tragedia a 
primeira / explica o argumento a segun/da 759<[tem ?]> de chegar ao <mao> fim a / cousa começada. a 
tercejra / mostra me as posibilidades / [...] esperança 760<do suceso> / [...] a quarta tras desuio / [...] 
esperança a quinta / [...] o executa o ultimo / [...] / }» 

 

No final fl. 2v. e em jeito de súmula em relação ao que foi tratado há uma alusão ao 

número de actos que compõem a tragédia e o assunto que cada um deve tratar:  

 

«Tambem a tragedia tem outra deuisão que são os / actos E diuide se em sinco E em cada hum 
se / trata huma 761<das sinco Diferenças que na tragedia ha / os antiguos fazião muitos actos porque> 
entran/do figuras no teatro emquanto todos ou qualquer / dellas perseueraua não se acabaua o acto E 
então / se acabaua quando o theatro ficaua de / todo desembaraçado para entrarem figuras / nouas 
falando sem acharem nomes [no theatro ?] / 

762{ são os actos sinco porque em sinco / partes ou sinco diferencas se / diuide a tragedia a 
primeira / explica o argumento a segun/da 763<[tem ?]> de chegar ao <mao> fim a / cousa começada. a 

                                                 
755 "Loas" – Prólogo de uma composição dramática in (s.a.) (s.d.), Dicionário Priberam da Língua Portuguesa.  
 

756 Riscado: «que são como suas formas». 
 

757 Riscado: «ou loa que os». 
 

758 Riscado: «de». 
 

759 Riscado: «desejo». 
 

760 Riscado: «de cousas». 
 

761 Riscado: «acção ou huma imitação [...] cujo fim / se ue no mesmo acto E pera mais declaração». 
 

762 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal Μ. 
 

763 Riscado: «desejo». 
 



215 

 

tercejra / mostra me as posibilidades / [...] esperança 764<do suceso> / [...] a quarta tras desuio / [...] 
esperança a quinta / [...] o executa o ultimo / [...] / } //» 

 

A primeira referência digna de realce no que diz respeito à matéria de coros vem no fl. 

2v., quando Ataíde afirma que «Aristoteles dis que o primeiro / [in]uentor dos choros foj / 

Agathon.»765 Reforça os seus conceitos apoiado na teoria de Júlio Pólux766:  

 

«{ Julio polus dis / duas diferenças auia / antiguamente de choros / [hum ?] era tragico outro 
co/[mi]co 767<E que> / [o] tragico tinha 15 pessoas e o / [comico] 24 estes choros / [cum]prião as uezes 
do 768<pouo> / <[...]> modo que quando o autor / [...] 769<que o pouo disese> / [al]guem cousa <de si> 
metia estes / [uersos ?] nos quais huma so / [p]esoa falaua <as> outras res/[pon]dião.» 

 

No fl. 2v. deparamo-nos com uma referência à importância que os coros apresentam 

para o desenrolar da acção; segundo Ataíde «Aristoteles dis que o primeiro / [in]uentor dos 

choros foj / Agathon» e que  «auião / [...] falar estes coros que não se / [im]portasem do 

intento E / seguimento da obra [...] / [...] cantauão tambem o canto / [...] conforme a 

matéria.» Ora não é exactamente isto que diz a Poética (56b), mas que Ágaton foi o primeiro 

a intercalar os episáodios com odes corais. Na opinião de D. António de Ataíde por forma a 

que o público sentisse que a justiça triunfava e que os altivos eram castigados era  

 

«obrigação destes choros / [...] fauoreçer os bons compadeser / [...] dos aflictos persuadir / [...] 
aconçelhar o que conuem / à pessoa com que [...] moderar / [...] 770amar os justos, louuar / a [...], a 
justi/ca das leis encobrir os / 771<segredos> E Rogar a deos / que melhore os miseros / E humilhe os 
soberbos / o que tudo he exem/plo nos poetas, que não 772<alego> / [para ?] escusar prolixidade é / 
materia clara / }.»  

                                                 
764 Riscado: «de cousas». 
 

765 Aristóteles na sua Poética 1456a 23-32 (cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 77-78) afrma que «o coro não só deve 
ser considerado como um dos actores, mas também ser uma parte do todo e participar na acção, não como em Eurípides, 
mas como em Sófocles. Nos restantes poetas, as partes corais não são mais próprias daquele enredo do que de qualquer 
outra tragédia. Por isso intercalam partes corais, tendo sido Ágaton o primeiro a fazê-lo. No entanto, que diferença há entre 
introduzir esses cantos e aproveitar uma tirada ou um episódio inteiro de uma peça para a outra?» 
 

766 Julio Pólux foi um retórico e lexicógrafo alexandrino do século II d. C. que ensinou em Atenas, onde foi nomeado 
professor de retórica por iniciativa do imperador Cómodo em reconhecimento pela sua voz melodiosa segundo Filóstrato, 
Vida dos sofistas.  
 

767 Riscado: «segundo Julio polux». 
 

768 Riscado: «autor». 
 

769 Encontram-se algumas palavras riscadas ilegíveis. 
 

770 O texto seguinte encontra-se escrito abaixo na margem esquerda do fólio sendo a remissiva para o mesmo assinalada no 
original com o sinal #. 
 

771 Palavra riscada. 
 

772 Riscado: «[traga ?]». 
 



216 

 

No entanto é a partir do fl. 3 que o 5.º conde da Castanheira explana de uma forma 

mais profunda as ideias relativas ao coro e à sua composição, mais uma vez de acordo com 

os preceitos da Poética aristotélica773:  

 

«Choro he huma parte entre acto E acto. E as uezes no fim das774 / fabulas auia choros. este 
não era dum Modo sempre porque / humas uezes sayão cantando E bailando a som das frautas, outras / 
se fazia o Choro per huma so pesoa. 775<em lugar de coro na Comedia / noua fazião o offiçio> so as 
frautas. Com os coros uinhão os / que saltauão E dançauão.»  

 

O capítulo sobre o coro apresenta-se bastante completo. Dá conta do número de 

pessoas que o compõem ou por que razão se dançava de uma determinada forma e não de 

outra, relacionando esse facto com o movimento dos planetas que Ataíde tão bem percebia, 

porquanto tais matérias estavam directamente conexas ao seu saber prático ligado às 

grandes viagens marítimas que fez como comandante do reino para a Índia e desta para o 

reino, e a tantas outras, enfim, um homem «c’um saber só de experiência feito776.» Aqui se 

distingue e distância de Aristóteles, para configurar uma obra típica do seu tempo, em que 

patenteia a descoberta e o conhecimento de novos mundos: 

 

«E folgando. os antiguos coros cubiculares ou redondos / não erão sempre com as mãos 
tomadas, mas as uezes com / ellas soltas e os que cantauão primeiro se mouião para a parte / esquerda 
com o qual mouimento de [...]777 imitauão 778<do primeiro ceo a que os Astrologos> chamão primeiro 
[...]779 imaginauão // [fl. 3v] os antiguos que a parte direita do ceo era 780<o que chamamos> oriente 
donde pera / a do occidente que he a esquerda se moue o primeiro ceo com cujo [...] 781 / uão tambem 
os outros ceos dos planetas inferiores que per seu particular / mouimento andão de occidente a oriente. 
Daqui parece que ueo o uso dos / que danção começarem a mesura com o pe esquerdo E com o mesmo 
darem o primeiro / paso quasi profesando <encontrar E> separar782 parte <da> natureza / sendo asi que 
a natureza primeiro moue a parte direita chamaua se / a este mouimento ou choro que asi se mouia 
pera a esquerda strophin. E / tendo acabado o dito mouimento tornauão polos mesmos compasos E 
polas / mesmas pisadas pera a parte direita representando o mouimento dos planetas / parece se com 
isto o prinçipio da baxa antigua que começaua per 783<huma continencia> / pera a parte esquerda E 

                                                 
773 Cf. Aristóteles, Poética 1449a 17, 1449b 1, 1452b 16, 19, 21-25, 1456a 25, 28-30. 
 

774 Na margem direita do fólio: «Scaligero livro 1 Capitulo [...]». 
 

775 Riscado: «outras em lugar do Coro [auia ?] / se tangerem as frautas». 
 

776 Cf. Luís de Camões 1931: 178. 
 

777 Borrão de tinta no original. 
 

778 Riscado: «do primeiro / celeste [...]». 
 

779 Borrão de tinta no original. 
 

780 Riscado: «o [oriente ?]». 
 

781 Riscado: «leua». 
 

782 Riscado: «[E encontrar ?]». 
 

783 Riscado: «continencias». 



217 

 

outra pera a parte direita, E na pauana ha agora / huma mudança que começa com tres pasos pera a 
parte esquerda E outros tantos / pera a direita chamauão a isto antistrophos. Acabado este termo 
pa/rauão representando a estabilidade da terra, na qual quietação / E parada cantando cousas diuersas 
dos primejros se chamava enpodon / estas leis se achão mudadas em algumas partes; perque muitas 
uemos nos tra/gicos so a strophim outros ordenarão <asi> per seu parecer 784estrophin / epodon, 
antistrophin, epodon, pera que ouuesse 4 membros, outros / comecarão do enpodon pera que ouuese 
sinco, epodon, / strophin, epodon Antistrophin, enpodon. 785< quando> parauão E falauão com o pouo 
786<se> chamaua / perauasis 787e culpão a euripides perque nesta parte / [erarimio ?], sofocles 788não era 
asi. Antiguamente os choros erão de sin/coenta em sincoenta, mas despois que Aeschilo fez a fabula 
eumenides / se reduzio aquela turba de quinze em quinze. o que começaua o can/to se chamaua 
choripheos e seguinte perastatis, o terceiro peristotâtis / lemos em laertio que o que começaua o canto 
leuantaua hum pouco mais / a uos os que seguião 789<tomauão> o tom hum pouco mais baxo790.» 

 

 As palavras de D. António de Ataíde sobre a forma como descreve as diversas partes 

da tragédia791 levam-nos a concluir que ao explicar o assunto foi muito mais longe do que o 

filósofo de Estagira e que os termos expostos na sua teoria patenteiam uma coerência lógica 

bastante pertinente. A partir da afirmação de Ataíde que «se fazia o Choro per huma so 

pessoa» depreende-se que este não só deve ser considerado como um dos actores, mas 

também e como declara Aristóteles «ser uma parte do todo e participar na acção» ao que o 

Estagirita acrescenta «não como em Eurípides, mas como em Sófocles792.» 

Em relação às diversas partes que compõem a tragédia, D. António de Ataíde, mais 

uma vez, está em linha com o que diz Aristóteles em 1452b 14-27. Tem este género muitas 

virtudes e uma das principais deve-se ao facto de, através dela, o ser humano compreender 

melhor os trabalhos que sofre ao longo da sua vida e por isso declara pouco depois do início 

do fl. 4:  

 

«o homem que natural/mente tem trabalhos E padeçe cousas tristes acha na / tragedia 
consolacão de tudo. perque a alma ensinada das / paxõis alheas sai com gosto E instruida. E pera se 
saber / quanto ajudam estes poetas tragicos a diuertem / o pobre conhece a Telefo mais miserauel E 
asi sofre / milhor a sua sorte.»  

 

                                                                                                                                                         
 

784 Riscado: «as». 
 

785 Riscado: «os que». 
 

786 Palavra riscada. 
 

787 Riscado: «E tinha sete partes». 
 

788 Duas palavras elegíveis, riscadas no original. 
789 Riscado: «era mais».  
 

790 Apesar da sua extensão resolvemos não cortar a citação efectuada a partir do texto de D. António de Ataíde, pois truncá-
lo levaria à destruição das suas ideias e da sua beleza que deve ser observada como um todo. 
 

791 Vide Aristóteles,  Poética 1452b 15-27. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 59-60. 
 

792 Cf. Poética 1456a 25-27. Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 77. 
 



218 

 

Um pouco mais à frente acrescenta que «aqueles infortunios que na trage/dia se 

representão são muito prouejtosos pera / consolarem os trabalhos dos 793<que ouuem 

repre>/sentados E dos que os lem nos liuros E poesias / tragicas.»  

No começo do fl. 4v., segundo a sua opinião e citando Luís Vives, havia nas tragédias 

antigas entremeses que terão desaparecido. Estes não se achavam nos autores latinos, 

todavia fundava a sua opinião «de / os auer antiguamente em que dizem os autores / que 

sofocles Euripedes e Aschilo os tirarão / e se os tirarão proua he de que os auia. E a / mayor 

de todas he uer que Horaçio ensena / como se an de fazer E dis que seruem pera / moderar 

a tristeza da tragedia». Sente-se incomodado pelo facto de, no seu tempo, não se seguirem 

os preceitos horacianos, pois, já no tempo do poeta latino,  

 

«deuia de auer as torpesas / que nos entremeses se representão ou elle as anteuio / quando 
aduertio os poetas que os compusesem se guardasem / grandemente de ofender com palauras 
immundas E / desonestas as orelhas dos nobres794 / que fizera se uira as abominacões que 795<nestes 
tempos> se repre/sentão. // [fl. 7796] todos estes actos se acabão com musica E / agora se acabão com 
entremeses cousa797 / ridicula 798<E que alguns dizem ser noua> e não usada dos grauisi/mos poetas 
antiguos. 799{ eu entendo o contra/rio per que me parece que / 800aquelas a que os antigos / chamauão 
satyras / Tragedias erão os entre/meses». 

 

No fl. 7, afirma Ataíde que «todos estes actos se acabão com musica E / agora se 

acabão com entremeses cousa801 / ridicula 802<E que alguns dizem ser noua> e não usada 

dos grauisi/mos poetas antiguos.» De seguida e no mesmo fólio aproveita para dar a sua 

                                                 
793 Riscado: «ouuintes E». 
 

794 Riscado: «E da mais gente».  
De Boileau na sua Arte Poética (1818), traduzida do francez pelo Excellentissimo Conde da Ericeira, pp. 32-33, Canto 
Segundo, estrofes 27-28 em relação às «palauras immundas E / desonestas» afirma: «Foi só Regnier discipulo engenhoso / 
No modelo de Mestres taõ scientes, / Só entre nós o estilo mais gracioso / Conserva entre os antigos acidentes: / Mostra ao 
casto Leitor naõ cauteloso, / Que frequentou lugares indecentes, / Cynicos metros torpes, e atrevidos / Offendem a 
modéstia dos ouvidos. / No Latim se permite a voz impura, / Mas no vulgar naõ fica desculpada; / Só da expressão mais 
casta a imagem pura / A liberdade vil ultrajada. / Na satyra do espirito a doçura / Candida se acredita, e ajustada, / E fujo do 
satyrico á baixeza, / Que prega, sendo impuro, da pureza» 
 

795 Riscado: «agora». 
 

796 Os fólios 5v a 6v encontram-se em branco. 
 

797 Riscado: «noua / E». 
 

798 Riscado: «mas muito». 
 

799 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

800 Riscado: «aquilo de Horacio». 
 

801 Riscado: «noua / E». 
 

802 Riscado: «mas muito». 
 



219 

 

opinião sobre Gil Vicente e para estabelecer pela primeira vez e de forma sintética a 

principal diferença entre tragédia e comédia de acordo com o seu entendimento da doutrina 

do Estagirita: «E siguo803 Aristoteles cuja doutrina he a que esta escrita ate qui / despois que 

trato de tragedia. dis elle que 804<a Comedia / se faz de> fabulas fingidas 805<E> a trage/dia 

de sucesos uerdadeiros.»806 Não se conforma com o facto dos poetas seus coevos 

«transtornarem» as leis aristotélicas, pois «fazem comedias de suçesos / uerdadejros como 

cada dia uemos.»  

Ora lendo a Poética de Aristóteles verificamos que o filósofo distingue comédia de 

tragédia na medida em que a primeira imita a acção de caracteres inferiores ao comum dos 

mortais e a segunda imita acções de caracteres moralmente superiores (49ª-49b). 

Na passagem do fl. 7 para o fl. 7v, o 1.º conde de Castro D’Aire estava consciente que 

por vezes o destino pode trair o Homem e este pode cair em erro não devido a vício ou 

maldade «mas per hum erro humano807.» D. António de Ataíde era um profundo conhecedor 

da obra de Aristóteles, sabia que os homens estão destinados à felicidade ou à infelicidade 

«e)x a)gaoi/aj ei)j gnw=sin metabolh/808.» A a(marti/a pode atingir qualquer um809, pois a 

tragédia é uma imitação da vida, logo todos estamos expostos a um ‘erro trágico’. O 5.º 

conde da Castanheira irá sofrer desse erro mais tarde – (o seu Borrador começou a ser 

escrito por volta de 1599) – quando não consegue salvar a nau «Nossa Senhora da 

Conceição», ou, quando é injustamente acusado de traição a D. João IV. Aliás, é essa a nossa 

condição humana, sendo que para D. António de Ataíde os ‘maus’ de próspera fortuna 

merecem o castigo e cair na adversidade, não havendo no facto lástima ou terror, mas tão 

simplesmente «justiça e rezão.» Por isso o trágico pode despertar simpatia «tragiko\n ga\r 

tou=to kai\ fila/nqrwpon810.» 

 

                                                 
803 Segue-se uma palavra riscada. 
 

804 Riscado: «inde/cente cousa». 
 

805 Riscado: «mas». 
 

806 Cf. Poética 1449a 31-36 e 1449b 20-31.  Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 45-46 e 47-48. 
 

807 Veja-se Poética 1452a 30-34. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 57-58. 
 

808 Vide D. W. Lucas 1968: 17. 
 

809 Hamartía (άμαρτία) é um erro cometido pelo personagem de uma tragédia, que resulta na peripécia (peripéteia). O 
termo aparece na Poética de Aristóteles, por isso também é conhecida pelos nomes de falha aristotélica e erro trágico. 
 

810 Cf. Poética 1456a 21. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 77. 
 



220 

 

«alem disto / dis o mesmo autor que he cousa indecente fazer / de uarõis bons E justos E 
felices faze los811 E re/presenta los infelices perque não tem tanto de / 812 <castiguo> E espanto813 
como de maldade E pre/uersidade. E 814<pola> mesma rezão se não an de / leuantar de infelices a 
felices os maos perque / não he isto de tragedia cujos fins an de ser / luctuosos nem tambem se an de 
representar os / maos que de prospera fortuna cayão na aduersa / perque a tal composição815 
nenhuma cousa tem / de lastima nem de terror. <senão de justiça e rezão> E asi o proprio que se / a 
de representar he hum meo entre estes. este sera / aquele que não se auenta se em uirtude nem em / 
justiça E que não caya na infelicidade per uicio ou maldade // [fl. 7v] mas per hum erro humano.» 

 

Acto contínuo, Ataíde citando Horácio afirma «que se não / ha de meter <a deos> na 

representação se não se for per causa / de grande socorro ou necesario castiguo que so 

delle816.» Em palco não deve haver mais do que «de coatro / figuras juntas E a quarta ou não 

a de falar / ou a de ser muito pouco perque não entra pera mais que 3 / ou pera consentir E 

aprouar ou pera lhe mandarem / alguma cousa 817{ perque falando muitas / pesoas 

confundem os / ouvintes.» 

Em sua opinião há, segundo Aristóteles e Horácio, quatro ‘géneros’ de costumes: «E 

asi auemos de uer que primeiro sejão os costumes / os que são bons, logo os que são 

conformes. apos iso os / semelhantes E ultimamente yguais. differem / estas cousas entre si, 

o primeiro genero he do oficio / o 2º da decencia, o terceiro da semelhança o 4º / da 

Constancia.» Apresenta então numerosos exemplos para ilustrar a matéria que trata. 

Discorre, na passagem do fl. 7v para o fl. 8, sobre o verso 179 da Epístola aos Pisões de 

Horácio: «Aut agitur res in scaenis aut acta refertur», ou seja, «há acções que se 

representam no palco, outras, só se relatam depois de cometidas818», porque «[fl. 8] não se 

a de representar tudo quanto fica a fabula / ou composição da tragedia, perque tres cousas 

se auião / de referir E não representar. conuem a saber aquelas / que fosem muito teribeis 

<incriueis> E miseraueis, E as que se não 819<podem> / fazer, E as que são muito torpes.» De 

acordo com Aristóteles 1452b 11–13 «o sofrimento é um acto destruidor ou doloroso, tal 

                                                 
811 Segue-se uma palavra riscada ilegível. 
 

812 Riscado: «mi/serando». 
 

813 Riscado: «[se ?]». 
 

814 Riscado: «do mes». 
 

815 Encontra-se uma palavra entrelinha riscada que se encontra ilegível. Riscado: «não». 
 

816 Cf. Poética 1454b 21. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 70.s 
 

817 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

818 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 74-74. 
 

819 Riscado: «pudesem». 
 



221 

 

como as mortes em cena, grandes dores e ferimentos e coisas deste género.820» Por isso, 

Ataíde afirma: «E asi em euripides não / se mata polixena diante de todos, mas da Talthibio / 

a Hecuba nouas de ser ella morta, nem no mesmo poeta / desaparece Jphigenia quando a 

leuauão a sacreficar / mas conta hum nuncio a Clitemnestra como auia / desapareçido.»  

No entanto, D. António de Ataíde declara que Séneca não segue tais preceitos «na 

Tragedia / Medea não obseruou este preçeito introduzindo / a medea matando seus filhos 

guardando o mesmo / poeta milhor esta obrigação em Thieste e [Atreo ?].» Não se mostra o 

preceptista luso contra a posição e a atitude de Séneca, porém o compreende, afirmando:  

 

« E pola / particular afeição que eu tenho a seneca e ao seu estilo // [fl. 8v] faço muito em não 
romper con todo mundo pera prouar / o que elle fez, mas polo menos desculpem o em dizer / que 
ainda que a lei precisa da Tragedia fose a que / elle quebrantou 821<todauia> sendo huma molher irada 
<[ociosa ?]> / <agrauada> a que auia de 822<fazer aquela crueldade não era muito> proçeder em 
uingança sua con/tra tudo o que fose 823ordem; E asi não entendo / que foj descuido de seneca se não 
muj boa consi/deração pera mostrar a eficaçia E furia de medea / como tambem se medea se 
ponderara e 824<tentara primeiro / remedear> o acontecimento com paçiençia E com brandura não so 
não / fora tragedia se não Comedia feliçisima, mas alem / diso não bastaua toda a poesia de seneca a 
lou/ua la.» 

 

 De seguida o 5.º conde da Castanheira, no seu Borrador, declara que  

 

«Horacio pasa adiante na lição / do que se a de 825fingir E representar / publica ou 
ocultamente perque quanto ao fingir / dis que as cousas fingidas pera dar gosto an de ser / muito 
uesinhas da uerdade E que não a de 826<pedir> / 827a fabula que lhe creão tudo o que quiser e dis isto / 
galantemente com estes uersos / ficta uoluptatis causa sint próxima ueris, / ne quodcumque uolet 
poscat sibi fabula credi», ou seja, «as tuas ficções, se queres causar prazer, devem ficar próximas da 
realidade e não se pode apresentar tudo aquilo em que a fábula deseja que se creia828.»  

 

Esta licção «serue / [...] Heroicos E cómicos», ou seja, deveria ser tida em conta quer 

na construção de epopeias quer na escrita de textos dramáticos, pois o termo «cómico» 

surge em Ataíde como uma sinédoque. Para fundamentar as suas teses D. António de Ataíde 

                                                 
820 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 59. 
 

821 Riscado: «que». 
 

822 Riscado: «fazer». 
 

823 Riscado: «rezão». 
 

824 Riscado: «remedeara». 
 

825 Riscado: «representar E». 
 

826 Riscado: «querer». 
 

827 Riscado: «querer». 
 

828 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 94-95. 
 



222 

 

não só cita Horácio como também os comentários de Robortello no que diz respeito à 

representação propriamente dita, asseverando «que não so se não a de re/presentar 

publicamente o que parecer imposiuel ou / o que se não pode fazer, mas nem ainda 829se a / 

de escreuer como representado E acontecido.» Continua o 1.º conde de Castro D’Aire 

expondo a sua teoria declarando no fl. 9: 

 

«aqui se leuanta huma ques/tão que pareçe dificil. temos dito E alegado autores / que o 
aprouão que o fim da poesia he deleitar, agora / imos uendo que o fim da Tragedia são mortes choros 
/ danos infeliçidades, isto <parece que> não deleita antes entris/teçe loguo parece que ha aqui 
encontro. a isto se / responde que a deleitação que a poesia pretende não / he so no gosto e no riso 
que iso mesmo faz huma chocarrise / E huma apodadura, se não que tambem830 E principalmente / 
deleite 831o entendimento. uendo a dificuldade E boa / ordem da composição E representação E tanto 
he / isto asi que se uemos huma tragedia que nos não marca muito / a misericordia a 832magoa E o 
terror, não / aprouamos a obra nem o poeta, de modo que a deleitação / consiste na nosa mesma dor. 
E asi se a de en/tender que o a que chamamos delejtação se entende / mouer per qualquer das uias 
que seja 833.» 

 

 Para Ataíde não deixa de existir deleite ainda que se ateste a existência de 

infelicidade, mágoa ou terror nas obras dramáticas e que resulta agrado da nossa parte, 

perante acontecimentos funestos. E tudo isso «he tão neçesario ao poeta / tratar do que 

delejta Juntamente com o que aproueita834/ que quando o poeta o / consegue dis Horacio 

que põe o ponto mais alto que todo», pois «omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci», ou 

seja, «recebe sempre os votos, o que soube misturar o útil ao agradável835.» 

A tragédia deverá ser escrita «como he / necesario mesturar as figuras E os 

acontecimentos de / modo que se uão sempre entresachando huns // [fl. 9v] com outros 

pera que nenhumas enfastiem 836continuando / muito nem dos outros se esquecão tardando 

muito.» O poeta deverá assim preparar cuidadosamente o final para que a conclusão se dê 

perfeita e objectiva: «E de como / se an de ir enredando as maranhas e a hystoria / de modo 

                                                 
829 Riscado: «dentro». 
 

830 Riscado: «de». 
 

831 Riscado: «n». 
 

832 Riscado: «lasti». 
 

833 Riscado: «E he / tão neçesaria ao poeta». 
 

834 Riscado: «que manda / Horaçio mesturar o util com o d». 
 

835 Vide R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 96-97. Para D. António de Ataíde a principal finalidade da poesia 
(matéria que foi sempre muito discutida) deve obedecer aos versos horacianos «omne tulit punctum qui miscuit utile dulci, 
/ lectorem delectando pariterque monendo», pois recebe sempre os votos, o que soube misturar o útil ao agradável, pois 
deleita e ao mesmo tempo ensina o leitor.  
 

836 Riscado: «sem». 
 



223 

 

que no cabo se uenha a concluir tudo.» Caso seja necessário dever-se-ão seguir os exmplos 

que os livros e as grandes obras nos oferecem: «Asi que / estas cousas E miudezas mal se 

podem escreuer he nece/sario recorrer aos liuros E uer o como proçedem tomando / os 

exemplos de euripides sofocles libio Andronico. E dos / antigos 837que Jllustrarão a tragedia.» 

Dá como exemplo de alguém que segue tais preceitos as obras do jesuíta português Luís da 

Cruz, declarando: «E tomando particu/larmente das tragedias do padre luis da Crus 838<da 

Com>/panhia de Jesus noso portugues que tem exce/dido todos neste estilo com grande 

excelencia //.» 

 

3. DA COMÉDIA 

D. António de Ataíde abre o fl. 12 com o título «Da Comedia / Capitulo da origem da 

Comedia /» procurando logo no início da sua dissertação sobre tal género elucidar o leitor 

sobre os primórdios do mesmo. Na sua opinião «Frey Jeronimo Romano na839 sua840 

Republica841 / gentilica dis que não tem achado, quando se / inuentasse o genero da poesia 

comica, e que / so acha quem digua que o primeiro que compos / Comedia foy Epicharmo 

estando desterra/do na ilha Cos»; todavia não parece estar de acordo com este autor 

quanto à origem que o autor italiano propõe para o termo comédia, que nada teria a ver 

com a ilha de Cós, contrapondo: «E tem contra si a iulio Cesar scaligero o qual dis que ja 

quando epicharmo escreueo tinha o / nome a Comedia que elle com seu / estilo ilustrou.» 

De acordo com as palavras de Donato842 – autor que o perceptista luso alude – «é incerto 

quem foi o primeiro que entre os Gregos inventou a comédia; entre os latinos não há 

dúvidas. Lívio Andronico foi o primeiro que descobriu a comédia e a tragédia togada e diz 

que a comédia é o espelho da vida quotidiana, e não sem razão843.» Mas «844{ se conforme 

                                                 
837 Riscado: «todos». 
 

838 Riscado: «noso por/tugues». 
 

839 Riscado: «s». 
 

840 Riscado: «s». 
 

841 Na margem direita do fólio: «Libro 7 capitulo 3». 
 

842 Cf. Adriano Milho Cordeiro (2011), op. cit., p. 7. 
 

843 Idem, Ibidem. 
 

844 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal *. 
 



224 

 

com Do/nato sobre Terencio onde 845se [re]/solue que <he> a duuida / de quem entre os 

gre/gos 846inuentou a / Comedia» Jerónimo Romano deveria ter seguido Aristóteles quando 

o filólosofo grego afirma: 

 

«os Dórios reclamam para si a invenção da tragédia e da comédia (os Megarenses reivindicam a 
criação da comédia: quer os daqui, como tendo nascido entre eles no tempo da democracia, quer os da 
Sicília, porque era natural de lá Epicarmo, poeta que foi muito anterior a Quinónides e a Magnes; alguns 
Dórios do Peloponeso reclamam a autoria da tragédia), tomando as designações como indício847.» 

 

 Conclui D. António de Ataíde que «E assi / desta confusão, com que Aristoteles falla 

na o/rigem da Comedia, deuia frey jeronimo de / 848<entrar> na sua duuida.» Depois de se 

apoiar em autores de peso como Aristóteles, que escassas alusões nos deixou quanto à 

comedia, que ele teria tratado no perdido livro II da Poética, Escalígero «/ livro 1 Capitulo 5» 

ou Luís Vives, o preceptista português explica como deve ter de facto surgido o género 

cómico no mundo grego clássico:  

 

«Despois de feita a / cidade em çerto tempo e dia, uinhão os laura/dores em seus carros a 
cidade e pello antiguo / costume zombauão per seus modos galantes dos / rusticos, e dos mais 
çidadões e mordião mais na/quelles de que estauão queixosos, despois contentou / este costume ao 
pouo çidadão, e aquelles 849<de> mais / engenho e erudição começarão a escreuer com / mais sciencia 
e consideração uersos daquella ma/teria. E assi pouco a pouco se forão excluindo / os rusticos. 850» 

 

 Segundo o 5.º conde da Castanheira,  

 

«a palaura Comedia uem / do851 uerbo grego Comodeo que quer dizer re/prendo, mordo e 
afronto, porque este era o officio / que se fazia naquellas zombarias antiguas, ou/tros lhe dão as 
outras 852<deduccões> sobre as quais / ha uarios pareceres, o de Ateneo he que a Come/853dia E 

                                                 
845 Segue-se uma palavra riscada. 
 

846 Riscado: «se o». 
 

847 Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 41-42. Ao lermos as palavras do 1.º conde de Castro D’Aire sobre a origem do 
teatro (tragédia e comédia) verificamos que o preceptista luso seguiu em certa mediada a teoria de Donato, embora no seu 
Borrador nunca mencionasse de forma directa a obra De Comoedia et Tragoedia, do autor latino do século IV d.C. como 
sustentáculo da sua teoria. 
 

848 Riscado: «tirar». 
 

849 Riscado: «que». 
 

850 Riscado: «os quaes com a sua simplicidade, odio / ou enueia mordião mas não com dentes [...] / mas sem fazer muito 
sangue». 
 

851 Riscado: «hum». 
 

852 Riscado: «Etimologias». 
 

853 Na margem direita do fólio: «Atheneo Libro 2 Capitulo 1». 
 



225 

 

tragedia854 se inuentarão num lugar de / Atica que se chama Jeario. E que a tragedia se / chamava 
primeiro855.856 //»  

 

Ou seja, Ataíde tem a noção de que o género dramático apesar das incertezas que 

ainda hoje subsistem teve a sua origem nos festivais em honra de Dionisos e que o género 

trágico é o mais antigo. Depois das palavras de Ataíde sobre a origem da comédia dedica o 

autor português todo um capítulo (a partir do início do fl. 13 até ao fl. 17) à definição desse 

género, no que difere da tragédia e «diuisões antiguas E modernas.» O 1.º conde Castro 

D’Aire inicia a sua exegese sobre o cómico citando autores de enorme notoriedade que se 

debruçaram acerca do assunto em questão: 

 

857{ Scaligero Livro 1 Capitulo 5 me / parece que define a comedia / melhor que todos poema 
de / [co]loquios, E de negoçios com / [...] alegre, <com> stylo popular / e argumenta contra outra / 
muito comum E recebida definição / dis ser a Comedia858 / } 859huma 860<comprensão861 de particular> 
E ciuil / fortuna sem perigo asi a definem todos os que della / tratão dissem comprensão de particular 
fortuna / porque sempre o seu sogeito he de casos E pesoas par/ticulares E não heroicos que 862<esta 
he huma das cousas em que> differe da 863 / tragedia. disse ciuil fortuna porque não he heroica / nem 
regia. disse sem periguo porque os fins da / Comedia são alegres E prosperos encontrados com os da 
tragedia que são infelices E luctuosos / 864{ contra esta definição dis / Scaligero, que tambem conuem 
as fa/[bu]las que se contão com narração / simples, E que na Comedia ha / perigos que doutro modo 
serião os / [...] frigidíssimos.» 

 

Ou seja, os assuntos tratados na comédia são da ordem do particular ao contrário 

dos abordados pela epopeia que se apresentam heróicos e régios. Além disso difere da 

tragédia, pois nesta os casos tratados são tristes, infelizes e lutuosos. Cada composição tem 

um estilo próprio e para confirmar as suas ideias referencia Aristóteles, Horácio, Luís Vives e 

Cícero, afirmando:  

                                                 
854 Riscado: «em». 
 

855 Riscado: «Comedia Julio Cesar Scaligero». 
 

856 Na margem direita do fólio: «Scaligero Livro 1 Capitulo 5». 
 

857 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal #. 
 

858 Riscado: «[contra ?]». 
 

859 Riscado: «Comedia he». 
 

860 Riscado: «recopilacão da uida priuada». 
 

861 Riscado: «hum perigo». 
 

862 Riscado: «nisto». 
 

863 Riscado: «comedia». 
 

864 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 



226 

 

 

«difere a Comedia da tragedia segundo 865Aristoteles / Horacio E luisino seu comentador <em 
que> a Comedia he hu/866milde E não pede uersos inchados E sonoros Cicero / pareçe que uio bem 
esta differença quando dise que era / aborriuel <E uiciosa> cousa entremeter o estilo comico no 
tragico E o tra/gico no comico porque cada867 com/posição tinha seu estilo E seu modo de falar / 
próprio.»  

 

Numa nota lateral acrescenta também as outras duas diferenças apontadas por 

Donato868: 

 

«869{ [Do]nato tras outras <duas> diferen/[ças] dizendo que a Comedia / [m]ostra a uida que 
se a de / [se]guir, a tragedia o que se / [de]ue fugir. Esta se faz / [de] historia[s] uerdadeiras / [aq]uela 
de fabulas fin/[gi]das. Tambem diferem na / [con]dição das pesoas, qualidade de / [negoci]os E 
fortunas, E no fim, E asi con/[...] que tambem diffira no estilo / }» 

 

D. António de Ataíde, no seguimento destas palavras explica por que razão «difere a 

comédia difere tambem 870<na ordem dos actos mas não / no numero delles> os da tragedia 

ja disemos os da / Comedia são tambem sinco.» O perceptista explica então o que cada acto 

deve tratar: «o primeiro explica o ar/gumento o segundo deseja de leuar ao cabo a / cousa 

começada. O terçeiro tras perturbaçõis / E impedimentos E desesperação da cousa desejada 

/ o quarto tras remedio ao mal que suçede o quinto / conclue o fim <que se> deseja871. Tal 

como Cristofor Landino872 já divisara anteriormente, apercebe-se D. António de Ataíde, (já o 

referimos anteriormente) que os cómicos no seu tempo (finais do século XVI) não seguiam 

os preceitos dos antigos, declarando:  

 

«Asi os reparte / 873 874<Landino>. Nas Comedias modernas andão // [fl. 14] estes actos muito 
uariados porque parece que se tirarão / da ordem da arte E uierão os poetas a fazer / da confusão 

                                                 
865 Riscado: «Horatio». 
 

866 Na margem esquerda do fólio: «Libro de op. oratora». 
 

867 Segue-se uma palavra riscada. 
 

868 Cf. Adriano Milho Cordeiro (2011), op. cit. 
 

869 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

870 Riscado: «nos actos E ordem / delles». 
 

871 Riscado: «do». 
 

872 Cristoforo Landino (Florença, 1424 – Borgo Collina, 24 de setembro de 1498) foi um humanista da Itália, figura 
importante no Renascimento florentino. 
 

873 Na margem esquerda do fólio: «<laudino> [riscado: «Luisino»] in poetica Horacio». 
 

874 Riscado: «francisco luisino». 
 



227 

 

huma noua ordem que consiste so em / enredar maranhas de modo que se uão encadean/do humas 
com outras E anouelando E embaraçan/do cada uez mais E nunca em toda a comedia se / promete 
bom suceso se não no ultimo acto ou na ulti/ma scena do ultimo acto ali se desembaração / os 
maranhos todos, E quanto mais intricado uaj / a maranha875 E com quanto menos esperanca de / bom 
suçeso tanto mais estimada he a Comedia /.» 

 

A comprovar esta teoria, alude Ataíde às palavras de Lope de Vega autor consagrado 

e que na sua opinião se deve seguir até porque atenta que o «Comico / Lope de Vega» 

possui muito mais lição, ciência e engenho para falar sobre tal assunto: «E se elle quisera 

escreuer / as leis E obrigacõis da Comedia fizera o assas mi/lhor que eu Asi porque tem mais 

lição876 mais uso877 <e mais sciencia> / como porque tem muito diferente E muito milhor 

en/genho que eu pera tudo878 o argumento da Comedia879.» Para Ataíde na construção da 

comédia deve seguir o preceito horaciano (verso 240), «ex noto fictum carmen sequar880», 

ou seja, o poema satírico deve ser criado com elementos conhecidos881. No começo fl. 14 

podemos ler: «<luisino> / dis que os gregos dauão tres partes à Comedia, Diuer/bios e 

canticos e choros.» O preceptista luso explica de seguida o significado e a matéria 

correspondente a cada uma destas partes. Acto contínuo refere no seu discurso que «o fim 

da Comedia / 882entre os gregos (segundo Rodiginio) não era outro senão / prazer E alegria 

mas esto era a custa das honras / dos homens como se uera no que trataremos loguo 

de/clarando883 a deferença que ha entre Comedia /884<antigua885> mea <E noua>886.» No 

final do fl. 14v. Ataíde explica por que razão a comédia se foi modificando ao longo dos 

tempos e quais os motivos que levaram à passagem da comédia antiga para a «mea» e nova. 

                                                 
875 Riscado: «tant». 
 

876 Riscado: «E». 
 

877 Riscado: «[co ?]». 
 

878 Riscado: «E pesar me a <de> quem ler / a sua Arcadia [cuidar ?] que diguo eu isto per / retribuição que certo o não diguo 
senão porque entendo que tenho / rezão <E rezão> E elle teue muj pouca d[e] alguma cousa / que ali dise». 
 

879 Riscado: «declara E». 
 

880 Vide R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 82-83. 
 

881 Afirma D. António de Ataíde: «ensina Horatio dizendo ex noto fictum / sequar E Landino no comento declara que o 
argu/mento a de ser de cousas muito conhecidas porque / todos sabem de amores de mancebos, esqui/uanços E 
uariedades de damos, ettc.» 
 

882 Na margem esquerda do fólio: «Rodiginio Livro 6 Capitulo 17». 
 

883 Riscado: «que auia». 
 

884 Riscado: «noua E uelha E». 
 

885 Segue-se uma palavra riscada. 
 

886 Riscado: «E entre Comedia / tragedia E pretexto». 
 



228 

 

 

«887Comedia 888<antigua> era <(segundo Ludouico uiues)> aquele modo de compostu/ra E 
representação liure em que publica E declaradamente / se tachauão os erros E culpas dos uesinhos E 
ainda que / no prinçipio foi isto de proueito pera a emenda comum / ueo despois a soltura a tanto que 
mereceo castiguo E / lej de prohibição feita por Alcebiades na qual man/daua que nenhum poeta 
nomease as pesoas na Come/dia E primeiro executou889 o Castiguo que pro/mulgase a lej porque 
maltratando o E difammando o / eupolis poeta na Comedia de [baptis ?] 890<ele> Al/cibiades o 
mandou891 afogar no mar aonde / elle então tinha huma armada dizendo tu / me afogaste muitas 
ueses nos teus teatros eu a ti / te afoguei apenas huma vez no mar //» 

 

António de Ataíde efectiva na sequência da sua teoria sobre a comédia, a primeira 

dissertação acerca do ‘furor’ poético, conteúdo sempre latente ao longo do seu Borrador. 

Dada a importância observada pelo preceptista a partir do início do fl. 15 sobre tal matéria, 

descerramos aqui um subcapítulo dedicado a essa rubrica, uma vez que só a partir do fl. 23v 

no «Capitulo 6 dos 892<nomes> do poema / E seu estilo» o 1.º conde de Castro D’Aire aborda 

a epopeia de forma muito profunda. Ou seja, Ataíde trata da matéria do furor poético de 

uma forma mais elaborada ainda dentro do «Capitulo da definicão da Comedia», assunto 

examinado até ao final do fl. 23 e que se reparte pelo «Capitulo 3 893Definição / da poesia /», 

pelo subcapítulo «Do nome da poesia E poeta E do furor / poetico /» e ainda a partir do fl. 

18v pelo «Capitulo 4 /Da origem da poesia E sua nobresa /.» No «[fl. 23v] Capitulo 6 dos 

894<nomes> do poema / E seu estilo» Ataíde inicia uma longa dissertação sobre o género 

épico, a fim de legitimar Os Lusíadas de Luís de Camões, bem como a língua em que foram 

escritos. 

 

4. DO FUROR POÉTICO E DA IMITAÇÃO 

Para Ataíde o poeta é um «fazedor E criador», uma espécie de ‘demiurgo’, diríamos 

nós hoje. Essa circunstância leva-o a afirmar o seguinte acerca do assunto: 

 

                                                 
887 Na margem esquerda do fólio: «Ludouico Viues in Augostinho de ciuitate dej livro 2 Capitulo 8». 
 

888 Riscado: «uelha». 
 

889 Riscado: «a lei que». 
 

890 Riscado: «elle». 
 

891 Riscado: «tomar». 
 

892 Riscado: «estilo do». 
 

893 Riscado: «Da origem da poesia E sua nobresa / origem e nobresa da poesia». 
 

894 Riscado: «estilo do». 
 



229 

 

«[fl. 15] 895E significa esta palaura / <piitis> em grego, poeta, fazedor E criador / E desta896 
<ultima> significação da palaura poeta deuia / Cristouão Landino tirar aquele seu descurso em897 / o 
qual dis que pera o poeta ser digno do seu nome / a de ter tal entendimento, que deixando898 por baxo 
to/da humanidade emprendão899 os altisimos E /se ponha900 quasi hum901 meo902 entre deos E homem 
/ porque o homem903 tudo o que faz he de materia / Deos cria de nada, mas o poeta ainda / que não 
crie 904<905propriamente> alguma cousa de nada, to/dauia cheo do diuino furor 906<de tal modo> 
fin/ge elegantemente em seus uersos, que quasi pare/çe que produs de nada com907 suas ficcõis / 
humas cousas mujto grandes 908<E muito uerdadeiras> / E dignisimas de admiracão / <E asi apareceo 
aquele que dise que a trombeta poetica leuantaua sempre tudo a / mais do que Era>.» 

 

 D. António de Ataíde apoia-se na teoria platónica para legitimar o seu pensamento 

acerca do efeito positivo que o ‘furor’ exerce sobre o homem e as suas criações, 

nomeadamente, as poéticas, colocando o vate praticamente ao nível do divino. Por isso 

declara  

 
«/ Deste furor poetico trata Platão909 910 /definindo <prjmejramente911> o furor que he dis elle 

alie/nação da mente, da qual alienação fas dois / generos, huma que procede de enfirmidades / 
humanas outra que uem de deos a primeira / chama Jnsania, a segunda furor di/uino. com a insania 
fica o homem abaxado// [fl. 15 v] da specie humana E em certo modo 912<se faz> quasi / bruto E com o 
diuino furor se leuanta sobre / a natureza de homem E se semelha a deos. /» 

 

 Ou seja, se a hermenêutica que Ataíde observa sobre a poesia tem muito de 

aristotélico, e as suas teorias apoiam-se nos escritos no filósofo de Estagira, bem como nas 

teorias desenvolvidas por Robortello, Escalígero, Minturno e Castelvetro não é menos 

                                                 
895 Riscado: «nuncião piitis». 
 

896 Riscado: «s». 
 

897 Na margem direita do fólio: «na prefação / do comento / da arte poeti/ca de Horatio». 
 

898 Riscado: «inj?». 
 

899 Riscado: «o». 
 

900 Riscado: «o». 
 

901 Riscado: «s». 
 

902 Riscado: «s». 
 

903 Riscado: «o que faz». 
 

904 Riscado: «totalmente». 
 

905 Riscado: «perfeitamente». 
 

906 Riscado: «tais cousas». 
 

907 Riscado: «seus». 
 

908 Riscado: «E totalmente espan/tosas». 
 

909 Segue-se uma palavra riscada. 
 

910 Na margem direita do fólio: «macro [...] / Livro 2 capitulo 8 / in phaedro». 
 

911 Riscado: «asi». 
 

912 Riscado: «fica». 



230 

 

verdade que na rubrica sobre o ‘furor’ que o poeta ostenta, encontramos claras 

reminiscências das teorias de Platão. 

Durante os últimos trinta anos do Cinquecento, os testemunhos da teoria literária 

que tocavam a tradição platónica mostraram em alguns aspectos semelhanças 

surpreendentes com aqueles de anos anteriores de cariz mais aristotélico, noutros, aspectos 

inovações e afastamentos de ideário de como é e deve ser concebida a poesia. 

Provavelmente o elemento mais constante é o louvor ou defesa da poesia, frequentemente 

expresso nos termos mais gerais e originando assim um entusiasmo por essa arte. Escritores 

como Menechini, Correia, Benci, e Borghesi acrescentaram pouco no que respeita aos 

argumentos que já haviam sido introduzidos por Boccaccio dois séculos mais cedo. Pode-se 

até dizer que as suas proposições ou obras reflectem pouco de sofisticação crítica, no 

entanto as teorias platónicas foram desenvolvidas anos a fio por preceptistas de profundo 

conhecimento e a sua intervenção far-se-á sentir de certa forma para sempre uma vez que 

não foi apenas a Época Clássica que acompanhou as linhas de pensamento expandidas pelos 

neoplatónicos. O Romantismo irá defender o ideário do poeta como um demiurgo, do vate 

construtor de mundos surpreendentes, uma espécie de semi-deus. 

Os críticos continuam a discutir os grandes assuntos – imitação, o furor divino, fins 

éticos e políticos. Segundo B. Weinberg assistimos talvez nos três últimos decénios do 

Cinquecento a uma mudança na balança de interesses, para a questão da imitação 

(provavelmente sob a influência das muitas discussões à volta da definição de Aristóteles e 

os seus usos.) Ou seja, esse debate deixa de ser tão entusiasmante como foi nas gerações 

anteriores de teóricos, e a questão do furor divino é também tomada por garantida ou dá 

então uma concepção naturalista dos talentos do poeta e dos seus modos de actuar. Pelo 

contrário, a discussão gerada acerca da consideração da poesia em termos das suas relações 

para com o estado e a instrução ética irá aumentar. Se as conotações éticas e políticas da 

arte da poesia tendem a predominar nestes anos, provavelmente deve-se ao facto de estar 

presente na consciência dos críticos uma ideia mais forte de estado913. 

Segundo Gisèle Mathieu-Castellani, no Renascimento, tal como na Idade Média, a 

criação literária não se concebe sem o a priori de uma reprodução, e a poética dos géneros 

                                                 
913 Cf. Nair de Nazaré Castro Soares 1989: 15 e ss.  
–– 2003: 11: 9-32.  
Observe-se também Margarida Miranda 2009: 343-365. 
 



231 

 

dá-se por primeiro objecto em determinar modelos, e processos de reescrita. A referência 

do texto permanece na tradição, reservatório de formas e conteúdos. O modelo, objecto de 

imitação, designa precisamente essa relação na qual o texto é elaborado como uma 

reprodução que se regista num processo de transformação, de alteração, e até mesmo de 

subversão (por exemplo, na paródia).  

Acrescenta Mathieu-Castellani que a mesma ambiguidade se encontra na noção 

central da imitação: ora designa a reprodução de modelos literários autorizados (os bons 

autores gregos e latinos), ora a representação da ‘natureza’, a própria é também noção de 

ambivalente, já que também refere o mundo exterior bem como o mundo humano, os 

homens em geral. Porém se a Poética oscila deste modo entre a imitação de modelos 

literários e a imitação da natureza, macro ou microcósmico, movimento pendular regulado 

por um postulado que resulta do seguinte dilema: imitar a natureza, é imitar as belas 

descrições que lhe eram feitas pelos antigos e bons autores, aqueles que não são imitáveis, a 

não ser na medida (dos versos) onde eles ‘assemelham a natureza’. De acordo com Gisèle 

Mathieu-Castellani a noção de representação, se directamente associada à noção de 

imitação onde consta ser um sinónimo, uma tradução, carrega também os seguintes dois 

valores: reproduzir (apresentar ao novo), e mostrar (dar a ver). Assim a Poética do 

Renascimento, logo que se articula em torno da noção de modelo, convida a estudar, não o 

próprio modelo, mas sim a série de transformações que o afectam quando este assegura a 

génese do texto914.  

Ao lermos o Borrador de D. António de Ataíde apercebemo-nos de quanto as suas 

posições sobre a Poética e o modo como segue neste ou naquele aspecto as perceptivas que 

visavam a edificação de uma teoria literária sobre a imitação estão próximas do que 

acabámos de observar. O ideário de Ataíde segue em muitos pontos, não um, mas um 

conjunto de autores e é reflexo da época em que foi concebido. Se por um lado sentimos 

que na tomada de posição relativamente ao furor poético, aos fins éticos e políticos da 

poesia segue uma linha consistente com os neoplatónicos, por outro divisamos que a sua 

teoria se baseia essencialmente em Horácio e Aristóteles. Na opinião do 5.º conde da 

Csatanheira «Este furor reparte em 4 speçies o primeiro he / o poetico, <o 2º> misterial915, o 

                                                 
914 Cf. Gisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 112-113. 
 

915 Riscado: «o segundo». 
 



232 

 

terceiro profe/tico, o ultimo amatorio.» Além disso, o poeta só com o favor de Deus 

consegue alcançar a poesia. 

 

«E loguo de916<screue> o poetico / dizendo que he hum rapto da alma E huma con/uersão no 
spirito das musas, com que a alma fica / insuperauel E isenta de se contaminar, o qual / se faz pera 
instruir o genero humano, E faz / ali platão tanto caso deste furor poetico / que affirma que sem elle, 
todo o poeta / que chega as portas da poesia ella E elle / são uãos E sem fundamento917 / atribuindo 
tanto a poesia que sem summo / fauor de deos não se posa alcançar / 918E o mesmo platão faz hum 
liuro <que intitula > deste / furor em o qual prova que919 he/ 920dom de deos porque em outra parte 
tinha dito / 921que <de> deos <da> fortuna E <da> arte922 / se alcancauão os dois E asi argumen/taua 
que não era o poeta acaso porque se asi / fora não tratara tudo.» 

 

 No início do fl. 16 afirma Ataíde que os poetas «tra/tão todas as artes E sciençias» e 

se o conseguem não é por acaso, porque «aprender / todas com humano estudo he 

imposiuel sendo / deficultoso alcançar 923<parte de> huma so loguo não / por arte humana 

<nem acaso> mas per influxo deuino / são poetas.» Tudo isto é prova de que «muitos poetas 

acabando se lhe o furor com / que escreuerão nem elles mesmos entendem / o que 

924<diserão> nem sabem dar reação de si / 925em todas <as> artes 926<a qual> os profeso/res 

dellas despois achão E uem E se admirão /.»  

Um homem pode até ser rude, todavia quando inspirado de furor divino passa de 

imediato a poeta: «uemos hum homem em tudo o mais / rude, sem conuersação sem graça 

E sem / modo E na poesia eminente, E ainda / (o que he mais) uemos que de repente pasa 

de / idiota a poeta o que não pode ser / dis platão sem grande concurso deuino /.» Afirma 

Ataíde ainda que «com isto se conforma Aristoteles 927<dando a>928 / rezão do porque os 

poetas participão de furor / que não seruem pera este lugar mas affirma / elle que Maraco 
                                                 
916 Riscado: «fine». 
 

917 Riscado: «como que se fosse». 
 

918 Na margem esquerda do fólio: «io[...]uel / de furore poe/tico». 
 

919 Riscado: «este furor». 
 

920 Na margem esquerda do fólio: «deleg. libro 4». 
 

921 Riscado: «E prouado». 
 

922 Riscado: «gouer/nauão». 
 

923 Riscado: «tem». 
 

924 Riscado: «escreuerão». 
 

925 Riscado: «E do que diserão». Entrelinhado encontra-se riscado: «muito». 
 

926 Riscado: «o que». 
 

927 Riscado: «afirmando». 
 

928 Na margem direita do fólio: «proble. sec. 30 / [...] 1ª». 
 



233 

 

cidadão siracusano fi/cara milhor poeta quando se alienou da / mente. //» Aristóteles na sua 

Poética em 1455a 29 – 34 diz:  

 

«Tanto quanto possível, o poeta deve também completar os enredos com gestos. 
Com efeito, dos poetas com talento, os mais convincentes são os que sentem as emoções: 
quem sente fúria transmite fúria e quem está irritado mostra irritação de forma mais realista. 
Por isso a arte da poesia é própria de génios ou de loucos, já que os génios são versáteis e os 
loucos deliram929.» 

 

Aristóteles estabelece aqui duas origens possíveis para a poesia: o talento intrínseco 

a alguns poetas e que graças a ele sabem adaptar-se às situações e à exaltação, que tira de si 

para os outros e os põe em transe de criação poética. Platão havia generalizado esta 

segunda origem da poesia – a que Ataíde presta tanta atenção –, baseando a capacidade 

criadora no «entusiasmo» ou arrebatamento divino do poeta930. Devemos confrontar este 

passo com Horácio, na sua Epístola aos Pisões vv. 99 – 111, quando o autor latino declara: 

 

«Não basta que os poemas sejam belos: força é que sejam / emocionantes e que 
transportem, para onde quiserem, o espírito / do ouvinte. Assim como o rosto humano sorri a quem 
vê rir e aos / que choram se lhes une em pranto, também se queres que eu / chore, hás-de sofrer tu 
primeiro: só teus infortúnios podem / comover-me, quer sejas Telefo quer Peleu; se, porém, recitares 
/ mal o teu papel, dormitarei ou cairei no riso. Tristes palavras só / dão bem com rosto pesaroso e com 
o irado as ameaçadoras; com / rosto jovial palavras folgazãs e com o severo as que mostrem / 
seriedade. É, pois, a natureza que, antes de tudo o mais, nos / forma interiormente para as 
contingências da sorte; ela nos alegra / ou nos impele para a cólera; também ela nos abate por terra 
com pesada tristeza, com angústia; e só depois descreve tais mudan- / ças de alma pela sua intérprete, 
a língua931.» 

 

 Interessante é o que se segue, pois, D. António de Ataíde ao asseverar que «[fl. 16v] 

932{ E antes delle o tinha / afirmado platão / dizendo que emquanto / hum homem esta em 

s<eu>933 / natural juizo nam pode / 934fazer uersos / 935donde parece que deuia / o nosso 

francisco de sa de mi/randa tirar aquela / sua consideracão /.» O 1.º conde de Castro D’ Aire 

                                                 
929 Vide Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 73. 
 

930 Veja-se a célebre passagem do Íon 533e - 534a. Em Apologia 22bc o assunto é de novo debatido por Platão, bem como 
no Banquete, no Fedro e nas Leis. 
 

931 Vide R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 64-67. 
 

932 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
 

933 Riscado: «ua». 
 

934 Segue-se uma palavra riscada, ilegível. 
 

935 Riscado: «[nem dar ?]». 
 



234 

 

faz pela primeira vez uma referência directa ao poeta do Neiva, um autor português quase 

seu coevo. 

Continua a argumentação relativa à ‘loucura’ que deve existir nos poetas 

proclamando: «mas porque [son ?] muj diuer/sos modos de enloquecer / E se a mi parecer / 

anda [componiendo ?] uersos / chamando diuersos / modos de enloque/cer aqueles furores 

/ ou alienacõis da / mente que disemos que platão / deuide em 4 species / E asi me pareçe 

esta / troua doutissima E / não em sombaria / dos poetas como uul/garmente se ella / 

entende / }.» 

Os autores latinos como Cícero (e. g. De divinatione, 2 110) e Ovídio (Metamorfose, 2, 

640) tinham observado que o poeta só o é se inspirado pelo ‘divino furor’936, ou que o seu 

ímpeto possuía uma semente sacra uma vez que Deus existia nos poetas: 

 

«937Daqui dise ouidio que estaua 938deos nos poetas / 939 940<E que o seo impeto tinha huma 
semente de sacra E deuinamente / > Cicero dise que todos os mais estudos alcan/çamos dos mestres 
per arte E doctrina mas / o poeta era per natureza E excitaua se com / as forças da mente E que era 
inspirado qua/si com hum deuino furor este he o a que cha/mamos Vea.» 

 

Informa seguidamente o leitor sobre o significado de ‘veia’, a etimologia do termo e a 

razão pela qual são concebidas as Artes Poéticas uma vez que a poesia que não se aprende, 

mas antes é aquela veia e furor que levam o homem a dissertar por escrito sobre o 

fundamento poético:  

 

«Vea per outro nome perque asi como / na terra ha941 huma que tem ueas de ouro / outras não asi dos 
homens huns tem uea poe/tica e outros <a> não ha E não me parece bem / a etemologia que dão a 
Vea dizendo que he / como no corpo humano perque he muj deseme/lhante que 942os corpos todos 
estão cheos de ueas / 943<e lhe são naturais> E o 944<entendimento> não he asi <com a poesia> por 
on[de] / me parece que se deriua 945<uera do uerbo latino uenia E> do uerbo <portugues> [uenho ?] 

                                                 
936 Cf. Ovídio, Fastos, VI, v. 5.  
 

937 Na margem esquerda do fólio: «Fast. 6.». 
 

938 Riscado: «hum». 
 

939 Na margem esquerda do fólio: «na oração pro Archita / poeta». 
 

940 Seguem-se algumas letras riscadas. 
 

941 Riscado: «uea». 
 

942 Riscado:«n». 
 

943 Riscado: «a terra». 
 

944 Riscado: «engenho». 
 

945 Riscado: «uen». 
 



235 

 

porque 946ter o entendimento / E uea poetica 947nem lhe he natural / nem a tem todos entendimentos 
senão muj / poucos E ainda eses mesmos que ao tem / não he continua pola mayor parte / antes uaj E 
uem So ouuidio desia / de si que tudo o que queria dizer / rompia em uerso948 E esto pareçe que 
bas/ta d<o nome do poeta E poesia / E do seu furor ou uea 949 parece / que fica neste capitulo huma 
duuida a que he necesario sa//[fl. 17]<tisfazer pera [...] / conforme ao alegado parece infructuoso 
trabalho este que tomo E o que tomavão os que / escreuerão antes de mj[m] ao que respondo que a 
poesia que se não aprende he aquela uea / E aquele furor em que / o entendimento o mete / a 
escreuer E a saber / as cousas que he o primeiro / paso E fundamento poeti/co, mas ordenar esas 
mesmas cousas e saber / em que estilo E com que figuras / se am de escreuer iso de/pende da arte E 
pera / iso se faz esta E se fi/zerão todas as artes poeticas>. /» 

 

Mais ou menos a meio do fl. 17 inicia um terceiro capítulo intitulado «Capitulo 3 

950Definição / da poesia /». Ataíde começa por aludir ao que foi dito sobre a poesia e sobre o 

furor poético e que ‘acrescenta’  

 
«com Aristoteles / ou com o que delle se colige que951<o efeito deste furor> / he huma 

imitação porque dis elle que a epopeya / Comedia Tragedia E952 bitirambica953 / E todas as mais 
poesias ou sejão pera can/tar ou pera referir conuem nisto que he serem todas / imitação ainda que 
diferem no modo E em outras / cousas que adiante diremos asi que parece sera.»  

 

A imitação tem de ser «exprimida com 954<peso conta> E medida 955{ por huma 

uniuersal / idea contia em / faculdade me/trica jacobus / [falemias ?] folio / 105 / }» e além 

disso poesia nascida do furor poético tem como fim último «ensinar deleitando>.» Acto 

contínuo e sem querer alargar-se no discurso «per me não alarguar E porque bem he que 

não par/ticularise as excelençias dos latinos,» faz referências às obras de Virgílio, Ovídio, 

Marcial e Séneca: 

 

«Como Dauid de hum penitente descreue lo com todos / os requesitos necesarios como o elle 
faz956 / de modo que pareça E asi seja que não aja na/quela materia mais que dizer se trata huma / 

                                                 
946 Riscado: «ter a terra ouro». 
 

947 Riscado: «não». 
 

948 Seguem-se algumas letras riscadas. 
 

949 Riscado: «mas». 
 

950 Riscado: «Da origem da poesia E sua nobresa / origem e nobresa da poesia». 
 

951 Riscado: «isto que he reduzir». 
 

952 Riscado: «[coriem ?]». 
 

953 Riscado: «conuem toda». 
 

954 Riscado: «conta». 
 

955 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
 

956 Na margem direita do fólio: «ps. 50». 
 



236 

 

conquista <957huma tormenta hum [...] de capitais E o mais a isto tocante> descreue lo como Vergilio 
que asi / pinta <todos> que parece ao que ele que esta presente / a tudo E ao que alguma hora se uio 
naqueles / tranzes958<não so lhe pareçe que> não exprimentou cousa que ali não ache mas cuida que / 
959<se torna a uer no mesmo> se 960quer escreuer cartas de // [fl. 17v] molheres resentidas E 
enamoradas De seus / ausentes seja como Ouuidio nas epistolas que asi / imita a uerdade que parece 
que estais uendo o a/conteçimento e não alego a lauoura nas georgi/cas os epigramas em marcial as 
satiras / em persio os infortunios tragicos em seneca.» 

 

Afirma de seguida que «/ luis de Camõis no heróico francisco de sa no lirico / Dom 

manuel de Portugal 961<em tudo todos portu/gueses> aos quais nenhum / dos antiguos 

uencerão E poucos ygualarão.»  

D. António de Ataíde em tempo de governação filipina apresenta como exemplo a 

seguir, a poesia saída da pena de autores portugueses o que não deixa de ser 

surpreendente, embora na linha platónica, neste caso, de que a poesia contém em si fins 

éticos e políticos para além de imitação e furor divino, matéria a que já aludimos 

anteriormente. O 1.º conde de Castro D’Aire depois de se ter utilizado no fl. 1v o termo 

‘imitação’ por três vezes para afiançar que a  

 

«Tragedia / he huma imitação de acção Ilustre, absoluta, e que tem grande/za 962{ Scaligero 
Livro 1 Capitulo 5 em / [...] esta definição inter/[...] a sua dizendo que he / [...] imitação per accois de / 
[...] fortuna, define in/dice, stilo graue E me/[...] em uersos / }. 963 dis mais 964 atras. E he de aduertir 
que [...] / aja uulgarmente965 recebido o nome de tragedia 966<de modo / que> por elle <se entende> 
huma composição ou imitação de acções» só no fl. 17 se refere de novo ao termo como podemos 
verificar no parágrafo anterior. Um pouco mais à frente declara: «Diguo imitação porque nenhuma / 
outra 967<primeira> obrigação tem o poeta que imitar per/feitamente o que escreue em seus uersos se 
trata /.»  

 

                                                 
957 Riscado: «E hum naufragio». 
 

958 Riscado: «que». 
 

959 Rscado: «ache». 
 

960 Riscado: «trata». 
 

961 Riscado: «no deuino E seu [...] / [...] o primeiro Conde do [...] se nos p». 
 

962 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

963 Riscado: «mas he de infortunios ou porá nelles». 
 

964 Riscado: «Aristoteles que tem a tragedia seis partes. <segundo as quais [...]> fabula Costumes dicçam / sentença 
apparato e melodia». 
 

965 Riscado: «[mal ?]». 
 

966 Riscado: «porque en/tende se». 
 

967 Riscado: «mayor». 
 



237 

 

Aristóteles declara em 1451b 29 «o poeta deve ser um construtor de enredos mais 

do que versos, uma vez que é poeta devido à imitação e imita acções968» e em 1460b 8 

afirma «uma vez que o poeta é um imitador, como um pintor ou qualquer outro criador de 

imagens, imita sempre necessariamente uma de três coisas possíveis: ou as coisas como 

eram ou são realmente, ou como dizem e parecem, ou como deviam ser969.»  

A temática do poeta como pintor foi explorada quer pelo Estagirita quer por Horácio, 

nos vv. 361-362 da sua Epístola aos Pisões. D. António de Ataíde ao proferir as palavras que 

transcrevemos de seguida alerta os poetas para as boas regras já clarificadas pelos autores 

antigos, não sem alertar o leitor que existem quatro obrigações a cumprir: 

 

«asi que he a primeira obrigação do poeta a imita/ção porque a de imitar a tormenta de modo 
que / os uersos o parecão os conceitos as ponderacois / e tudo uos faça ir asi em tormenta que 
com/pita com os efeitos da mesma tempestade / 970a de imitar antes competir com a natureza / 
descreuendo hum prado de boninas regado / de uarias correntes de agoas asi crista/linas asi 
quebrando de pedra em pedra / que pareça que esta criando o mesmo prado / diante dos olhos 971 { 
daqui naceo cha/marem a poesia / pintura que fala/ua E a pintura / poesia muda / } dise que auia de 
ser ex/primida porque não tratamos aqui de poesia / mental se não da que sae a escritos // [fl. 18] 
972deu a isto ocasião.» 

 

A segunda obrigação prendia-se com a  

 

«a ociosidade973 de [Vida ?] / que nestes enuernos he grande E nos / uerõis em que a guerra 
nos deixa ain/da he mayor. A terceira causa que / tiue E tenho 974[pera pu]blicar esta Arte / Poetica he 
uer975 como se uaj estragan/do a poesia E a pouca noticia que della / ha diguo das suas leis E 
obrigaçõis <pera a perfejcão>.»  

 

O 1.º conde de Castro D’Aire tinha consciência de que cada vez menos os poetas 

seguiam as regras estipuladas, facto que o levou a escrever o seu Borrador sem nunca deixar 

de ter em conta as opiniões abalizadas de Robortello, Escalígero, Aristóteles e outros 

                                                 
968 Cf. Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 55. 
 

969 Idem, Ibidem, p. 97. 
 

970 Palavras entrelinhadas riscadas. 
 

971 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
Na margem esquerda encontra-se uma anotação riscada: «de discr. Adu[...] et ami». 
 

972 Na margem superior direita do fólio encontra-se riscado: «E porque os poemas com[...] / poeticas deferem em tres 
modos / no que imitamos com que imitam / como imitamos». 
 

973 Riscado: «da Aldea?». 
 

974 Buraco no original. 
 

975 Riscado: «per». 
 



238 

 

grandes tratadistas de Poética. Outra nota digna de realce e que podemos extrair das suas 

palavras é a de que era sua intenção publicar esta sua obra que ficou manuscrita. Propõe de 

seguida ainda o que pretende abordar ao longo do seu labor como preceptista e que será 

esta sua Poética de proveito e caso o não venha a ser pelo menos servirá de comentário a 

outros, mostrando os erros por ele cometidos: 

 

«E os que estudão não podem sem gran/de trabalho saber todos os indiuiduos / desta arte 
porque em nenhuma 976<pode ser / os aja mais sucçinto e mais> destinctos 977/ que nesta978 primejro 
tratarej do / nome E origem <E partes> da poesia 979<em comum> / E loguo das 980<leis> della 
deuidindo a em / poemas <(que asi chamo as obras epicas)> em tragedias comedias E liricas / 981<E 
porque toda a poesia consta de estilo palauras E uersos> direj todas as diferenças / de 982<estilos983> 
pees E uersos latinos que puder / alcançar E suas origens E ultima/mente das medidas <acentos> E 
ordens de / uersos portugueses que so nisto difere // [fl. 18v] a poesia portuguesa da latina, tendo em 
/ tudo o mais a obrigação indeferente en/fim sempre esta arte sera de proueito / porque984 se for boa 
ensinará os que não sou/berem E se não for tal dará ocasião aos / sabios a ensinarem <outra> milhor 
mostrando / os erros desta.» 

 

Afirma então que se limita a coligir uma série de preceitos, trabalho no seu entender 

legítimo pois citando o Arpinate afirma: «Cicero fala nesta materia em <os proprios> termos 

/ disendo que não he absurdo985 que posa dar precej/tos de poema quem o não posa 

compor quanto / mais que eu não dou preçejtos pois não farej majs / que iuntar os que 

outros derão.» 

Inicia Ataíde o «[fl. 18v] Capitulo 4 / Da origem da poesia E sua nobresa /» com uma 

explicação bastante elucidativa e erudita sobre as princípios da poesia e da discordância de 

opiniões que existia acerca do conteúdo em causa: «Grandamente discordão os autores 

entre si sobre / a origem da poesia 986{ E bem o mostra Pli/nio Livro 71 capitulo 5 dizen/do 

                                                 
976 Riscado: «estão / tantos E tão». 
 

977 Riscado: «como estavão». 
 

978 Segue-se uma letra riscada. 
 

979 Riscado: «E loguo». 
 

980 Riscado: «obrigações». 
 

981 Riscado: «apos isso». 
 

982 Riscado: «uer». 
 

983 Riscado: «palaur». 
 

984 Riscado: «ou». 
 

985 Riscado: «dar». 
 

986 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 



239 

 

que da origem do poema / ha grande conteudo E / se proua que foj antes / da guerra de 

troya 987não dis mais.» Seguindo mais uma vez a doutrina de Aristóteles afirma que «a 

poesia naçe da imitação diz mais no mes[mo] lugar / que he natural aos homens imitar 

desde me/ninos, e que diferem dos outros animais, assi em / serem acomodissimos pera a 

imitação como por/que aquirem as primeiras disciplinas emi/tando.»  

A poesia «não he so inuencão e aprouação dos ho/mens a po<e>sia antes nos consta 

que he aprouada por deos / e ensinada por elle.» Acrescenta ainda que «que os poe/tas 

forão muito mais anti/guos que os filosofos E que / antes que nacese o nome / da filosofia 

erão os / poetas os tidos por uni/cos sabios E em outra / parte de diuino [...] / Capitulo 22 os 

faz mais an/tigos que os historiadores / oradores E mais que todo / o genero de escriptores.» 

Além dos próprios Salmos bíblicos provarem o valor e a qualidade excepcional da Poesia, 

muitos doutores da Igreja escreveram obras sublimes em verso:  

 

«muitos do<c>tor<e>s escre/uerão obras sagradas em uersos aceitos de toda / a igreia 
uniuersal e bem grande proua he da a/prouação que a poesia tem do espirito santo a psal/terio da 
Dauid escrito em uersos tão poeticamente / porque com dificuldade se pode achar outra <poesia> que 
lhe / semelhe quanto mais que lhe iguale Da Santo / 988Agostinho a resão disto disendo que 
misturando o spi/rito santo a força da sua do<u>trina com delectaues / modulações da989 musica para 
que emquanto / o ouuido se adoçasse com a suauidade do uerso [...] iuntamente o proueito da 
palaura [...] / a quem ler este mesmo prologo dos psalmos em / que Santo Agostinho isto dis uera as 
grandes exce/lencias que o santo uai dando a poesia do psal/mo que deixo porque não he tratar da 
poesia / em Comum que he a materia deste capitolo /.» 

 

Não esquece que, por antonomásia, os poetas eram tidos por santos. Mais 

acrescenta que o oráculo de Apolo em Delfos dava as profecias em verso: 

 

«990Strabo dis da Rethorica que he como hum [...] da / poesia Aemo chama aos 991<aos [sic] poetas> 
santos por / 992antonomasia. As sibilas escreuerão em uerso / todas as suas propheçias ate os oraculos e 
res/993pondiam em uerso e so quero apontar os que respon/deo o oraculo de Apollo em Delfos A Augus/to 
Cesar quando 994<no sacrificio> lhe pergun/tou porque não respondeo muitos tempos auia E era / isto no 
<tempo do> nacjmento de christo. /» 

                                                 
987 Riscado: «E com isto». 
 

988 Na margem esquerda do fólio riscado: «Prologo sup. / psalmos». 
 

989 Riscado: «poesia». 
 

990 Na margem esquerda do fólio: «Libro 1 de situ / orbis». 
 

991 Riscado: «philosophos». 
 

992 Na margem esquerda do fólio: «[lactan ?] libro 1 capitulo 7». 
 

993 Na margem esquerda do fólio: «o mesmo capitulo 7». 
 

994 Riscado: «sacreficando lhe». 
 



240 

 

 

 O que D. António de Ataíde declara de seguida é surpreendente (ainda que cite como 

fonte Quintiliano) e prova da sua vasta e erudita cultura de homem que andou pelo Oriente 

e que tomou contacto directo com as culturas da Índia ao afiançar que também os povos 

indus deitavam na Poesia grande valor, consideração e respeito a tal ponto que muitos dos 

seus livros tidos por sagrados estavam escritos em verso: 

 

«Bem se alarga 995<fabio quintiliano> nos louuores996 / dos poetas dos quais affirmão todos os 
auto/res que erão os teologos E sabios antiguos997 / Antiquissimo he entre os gentios da Jndia998 / 
Oriental ser a sua teologia E filosofia / em uerso, E ainda que as suas openiõis são erradas / todauia len 
se em Academias publicas E tratão / a materia dos anjos; do principio do uniuerso da cria/cão geração 
E corrupção E tudo isto E tudo o mais / que he muito esta escrito em uerso. 

 

 Ao citar Fábio Quintiliano, o autor luso pretende à boa maneira clássica justificar as 

suas ideias partindo de um autor consagrado, pois a sua estada na Índia permitiu-lhe 

obsevar in loco a veracidade das ideias que expõe sobre as características poéticas das 

variegadas culturas daquelas longínquas regiões. Além do mais, tal alusão prova «o intento / 

consola E fortefica muito a uerdade de nosa ley» sobre a valia da Poesia, uma primeira 

filosofia que desde o berço deve acompanhar o ser humano: «E não999 / falta quem diga 

alegando a outros que a poesia he / 1000huma primeira filosofia que des do berço nos / 

começa a mostrar o que deuemos seguir E imitar / donde dis o mesmo que affirmauão 

muitos que so o poeta / era sabio.» Platão chegou mesmo a afirmar que «o poeta he 

gera1001/ção deuina.» Assevera o 5.º conde da Castanheira que Célio Rodegino citando 

Erastótenes de Cirene1002 «// [fl. 20v] 1003 […] conta que não / so os poetas mas tambem 

                                                 
995 Riscado: «Cornelio tacito». 
 

996 Na margem direita do fólio: «Cornelio Tacito de / oratoribus». 
 

997 Na margem direita do fólio: «Augostinho De Ciuitate Dej / Livro 18 / Capitulo 14». 
 

998 Na margem direita do fólio: «o padre João de Lucena / na vida do padre mes/tre francisco Livro 2 Capitulo 11». 
 

999 Na margem direita do fólio: «Rodiginio Livro 7 Capitulo 1». 
 

1000 Riscado: «a prim». 
 

1001 Na margem direita do fólio: «leg. 3». 
 

1002 Nasceu em Cirene no ano 276 a.C. e morreu em 194 a. C. na ciadade de Alexandria. Estudou em Cirene, em Atenas e em 
Alexandria. Os contemporâneos chamavam-no de “Beta” porque o consideravam o segundo melhor do mundo em vários 
aspectos. 
 

1003 Na margem esquerda do fólio: «Livro 7 Capitulo 1». 
 



241 

 

algumas cidades E le/gisladores ordenauão suas leis em uerso1004 / com o que1005 puderão 

redusir a multidão do pouo / a milhores costumes1006.»  

 O 1.º conde de Castro D’Aire critica os maus poetas que usam a poesia com fins 

despropositados e desonestos e pouco próprios aos preceitos de Deus: «nunca quando falo 

em poesia E em / poeta trato dos uersificantes aplicados a / desonestidades 1007<e cousas 

contra deos ou contra o seu uerdadeiro culto> [que ?] eles se tiue/rem furor será diabolico.» 

Para sustentar a sua posição Ataíde cita a matéria desenvolvida nos Livros II e X da República 

de Platão. Segundo o filósofo, a cidade carece de soldados que a defendam e a preservem. A 

educação que as crianças e jovens deveriam receber e ter como base a música e a ginástica, 

à maneira tradicional grega. Porém, a música para os Helenos, «é a arte das Musas, em que 

a poesia não se dissocia dos sons1008.» Ora de acordo com Platão, no Livro II, as fábulas dos 

poetas, que se costumam leccionar às crianças, estão eivadas de falsidades sobre os deuses, 

a quem outorgam todos os defeitos, em vez de divulgarem as deidades na perfeição das suas 

qualidades. «No começo do livro já se havia feito citações de versos que sugeriam que os 

deuses não eram garantia de justiça; agora declara-se abertamente que os poetas não 

servem para instruir a juventude1009.» O Livro III continua o libelo acusatório afirmando que 

devem sair da cidade os que imitam o mal, retomando o tema da educação pela música e 

pela ginástica. No Livro X, Platão recupera em ampla escala, o tópico da desaprovação da 

poesia ‘que consiste na imitação’1010, delineado nos Livros II e III. M. H. da Rocha Pereira 

                                                 
1004 Riscado: «por». 
 

1005 Riscado: «forão». 
 

1006 Segundo Guisèle Mathieu-Castellani (1997), op. cit., pp. 138-140 o Renascimento herda da Idade Média dois problemas 
do prazer ligado à poesia: o problema da fábula e o problema do verso. Estes dois elementos misturam-se na reflexão sobre 
a noção de ornamento do discurso. 
 

1007 Riscado: «E impertinençias». 
 

1008 Cf. M. H. da Rocha Pereira (1983), op. cit., p, XXII. 
 

1009 Idem, Ibidem. 
 

1010 Segundo Nigel Warburton 2017: 26 «na sua exposição acerca da educação dos Guardiões, Platão argumenta que 
diferentes tipos de poesia devem ser censurados. Qualquer escrito que veicule uma falsa impressão de deuses ou heróis ou 
que, quando lido em voz alta pelos estudantes, conduza a uma identificação excessiva com personagens injustas deve ser 
banido. No Livro X d’ A República, o filósofo retoma o tema da arte e do seu lugar na sociedade ideal, concentrando a sua 
atenção na arte mimética, isto é, a arte que pretende representar a realidade. Chega à conclusão de que tal tipo de arte 
não poderá ter lugar na sua república, para o que apresenta duas razões principais. Em primeiro lugar, tratar-se-ia sempre 
de uma mera cópia de uma aparência e, como tal, tenderia a distanciar o indivíduo do mundo das Ideias. Em segundo lugar, 
a arte apela ao elemento irracional da alma, tendendo, assim, a quebrar a harmonia psíquica necessária à justiça. 
Para explicitar a primeira crítica feita a este tipo de arte, Platão refere o exemplo do pintor que representa uma cama. Deus 
criou a Ideia da cama; o marceneiro produziu uma cópia indistinta dessa Ideia; o artista pintou uma cópia da cópia do 
marceneiro, o equivalente a colocar um espelho à frente do que era já uma imagem imperfeita da única cama real. 
Consequentemente, o artista coloca obstáculos ao nosso conhecimento da realidade em vez de contribuir para ele. O 
artista mantém-se ignorante da verdadeira natureza da cama e concentra-se com uma cópia da aparência de uma cama 



242 

 

citando J. Adams é de opinião de que «a República é “em certo sentido um requerimento 

para que a Filosofia tome o lugar que a Poesia até aí tinha preenchido na teoria e na prática 

educativa.1011”» Ora não é precisamente isso que D. António de Ataíde defende, como vimos 

há pouco, quando afirma que a poesia é uma espécie de primeira filosofia que é facultada às 

crianças. Todavia, segundo o seu parecer como já referenciámos acima deve a poesia tratar 

matérias ‘limpas’ e ‘graves’ e não ofender Deus: 

 

«E não ha que tra/tar delles 1012{ Contra os quais / se escreueo 1013no liuro / de [marmidel ?] 
[...] / o inferno 6º dos [...] / [...] E contra estes / são todas as inuecti/uas que por aj andão / e estes são 
os que Platão no / Livro 2.º da sua republica quer que / [...] nella E o aproua santo Agostinho de ciuita 
dei Livro 2 / Capitulo 14 E no 8 Capitulo 13 mas se [...] / [...] E tratarem materias / limpas pias E graues 
E por / modo conueniente estes / quer Platão no X da republica / que se <conseruem> 1014na cida/de E 
a esta poesia cha/ma ali socrates poesia / mascolina E casta E / digna de se estimar //.» 

 

Aliás, a poesia deve ser ‘delicada’ e ‘elegante’ e para sustentar esta teoria Ataíde cita 

D. Jerónimo Osório, perscrutando nas palavras daquele autor português do Renascimento 

alimento para o seu Borrador, pois o verdadeiro poeta deve ser ‘honesto’ e ‘grave’. De certa 

forma, o 5.º conde da Castanheira prepara o leitor para a matéria que vai abordar de 

seguida sobre a epopeia que para além de ‘grave’ obriga a um ‘honesto’ estudo. 

 

«todos se compoem por respeitos E razõis / dignas da <poesia> 1015Bem delicada E 
elegante/mente faz sobre isto hum discurso aquele nosso / lume da eloquencia, jnsigne 1016E 
dignissimo Bispo / do Algarve dom Jeronimo Osorio E resumindo / o que elle dis mais copiosamente 
1017 / se resolue em que os poetas disem dos homens o que elles ouuerão / <E deuião> de ser, E asi 
como seja o oficio do poeta dizer o que he Jllus/tre honesto graue, digno de se fugir ou de se buscar / 
aquele que milhor cumprir com esta obrigação será uerdadej/ro do poeta.» 

 

                                                                                                                                                         
particular. Platão considera que os poetas realizam o mesmo movimento que o pintor e, como tal, alarga a sua censura à 
arte da poesia.  
Platão reconhece que o trabalho dos artistas miméticos se revela, contudo, sedutor. Não apela à razão, mas aos elementos 
inferiores da alma, efeito exacerbado pela tendência dos artistas para representar os impulsos maus em vez dos impulsos 
bons. Os artistas miméticos podem distanciar os incautos do caminho do conhecimento. Não há, por isso, lugar para eles na 
república.» 
 

1011 Idem, Ibidem, p. xxxvii.  
 

1012 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal A. 
 

1013 Riscado: «em». 
 

1014 Riscado: «an de conseruar». 
 

1015 Riscado: «policia». 
 

1016 Riscado: «B». 
 

1017 Riscado: «se conformasem que». Entrelinhado e riscado: «ser [...] em que». 
 



243 

 

 Concorda D. António de Ataíde com «o grande osorio» quando este fica muito 

descontente por verificar que «os mais famosos / E primeiros poetas se empregarão em 

muitas / impropriedades poeticas.» No entanto e de acordo com as próprias leis da poesia 

afirma o autor luso que  

 

«os poetas pintão dos deoses quando fazem / Achiles filho de Thetis [memnim ?] da aurora, 
[...]/dona de Jupiter porque o fazem os poetas pera significarem / que os homens muito excelentes 
tem huma participão de / deos E são naçidos por particular prouidencia / sua ate qui o grande osorio 
// } mas sem embarguo <diso> tinham e / muito descontente uer que os mais famosos / E primeiros 
poetas se empregarão em muitas / impropriedades poeticas. 1018<chamando deoses a homens / 
mortais E outras piores ainda>. / 1019mas [tripei ?] com lactancio firmano que me / tirou esta neuoa 
dizendo que em tudo os poetas / falão uerdade nem mentem dos deoses que adorão / mas com 
aquelas sombras E figuras, fazem / galantarias nos uersos E tras o exemplo do monte / olimpo dizendo 
que1020 os poetas chamauão / a Jupiter deos do ceo, porque olimpo aonde / elle naçera queria 
tambem dizer ceo1021 1022muito / boa solução da tambem Rodiginio a esta duui/da dizendo que os 
poetas antiguos cobri/rão com ueos de figuras E ficções os // [fl. 23] misterios todos de modo que os 
pode alcançar a / coriosidade de poucos esta dis elle he a majes/tade da natureza1023 que aborreçe a 
demasiada / clareza de seus secretos. A qual asi como se escon/deo á multidão ignorante asi estimou 
que os / doutos a tratasem por figuras E pouca clareza E / alega numenio filosofo que foi castigado por 
diuulgar / 1024<[...]> ao pouo os misterios eleusinos 1025{ E no mesmo capitulo se da / a rezão do porque 
os poetas / atribuião aos deoses cou/sas indecentes E hum exem/plo basta fingem que o / deos jupiter 
pera uiolar / a [...] <se> transformou 1026numa nuuem d[e] ouro que lhe / cajo no regaço dis 1027<pois> 
/ lactancio que como os poetas / querião louuar muito al/guns homens leuantauão / tanto os louuores 
que lhe uinhão a chamar / deoses E despois pera contar / suas historias encubrião / nas o milhor que 
podião E / que a uerdade foj que Jupiter / era hum homem» 

 
Todo esse labor é necessário para que a história fique correctamente embelezada1028. 

Aliás, a forma como os poetas ‘pintam’ as histórias com recurso à mitologia tem como fim 

principal deleitar:  

                                                 
1018 Riscado: «Como Ouuidio nas suas / metamorfoseas que he E Vergilio aos seus deoses / aplicando lhes cousas que nem 
[...]». 
 

1019 Na margem esquerda do fólio: «de fals. Rel. Libro 1 / Capitulo 11». 
 

1020 Riscado: «por isso». 
 

1021 Riscado: «Com quasi a mesma solução da Rodiginio». 
 

1022 Na margem esquerda do fólio: «Livro 7 Capitulo 1». 
 

1023 Riscado: «a qual». 
 

1024 Riscado: «com clareza». 
 

1025 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

1026 Riscado: «se». 
 

1027 Riscado: «[...]». 
 

1028 As histórias ou as obras literárias devem ser embelezadas ou ornamentadas e concomitantemente ficcionadas e 
imaginativas. Diz-nos a este respeito Mário de Carvalho (2014), op. cit., p. 47 que «ficção vem do latim fingo, que significa 
modelar, formar. O termo está originariamente associado ao trabalho do oleiro. Partilha o étimo com o substantivo 
fingimento. Não deixa de ser curiosa a coincidência com a lenda bíblica em que o criador forma o homem do pó da terra. 



244 

 

 

«E quanto a uerdade dos poetas de que elles são calum/niados faz 1029em sua abonação 
[lançiloso pasio ?]1030 / hum capitulo doutisimo E dis que asi o fim do Historiador he / Verdade E do 
poeta uerdade iunta com delejtação E culpa / a eratostenes que dise que não se auia de buscar 1031<a 
historia> / nos poetas porque era mentirosa não entendendo que as fabulas / ou exageracõis ou 
digresõis não desmentem nem desacre/ditão a historia e nos poetas antes a ornão E a [uestem ?] / 
como se ue na de Lucano E na de 1032<Homero e en todos> / nas quais não faz menos cabo 1033dizer 
lu/cano que Roma apareceo a Caesar E na de Homero / que Eolo era rej dos uentos nem en torcato 
taso se / desacredita a Historia com a ficção de [corjnia ?] / E clorinda nem em luis de Camois a 
chegada das naos aquella jlha de Venus //». 

 

 Apesar de D. António de Ataíde seguir do ponto de vista da teoria poética os 

propósitos aristotélicos e horacianos é um homem religioso que sabe valorizar à boa 

maneira do Renascimento o que de mais sublime os clássicos da Antiguidade haviam 

produzido. Por isso os cita tantas vezes como exemplo a seguir não olvidando ao longo do 

seu Borrador um filósofo que efectivou a súmula entre o paganismo e o cristianismo, Santo 

Agostinho1034. De certa forma é a legitimação de todo um conjunto de teorias desenvolvidas 

por autores pagãos e que continuavam do ponto de vista ético, estético, noético e poético, 

plenos de uma actualidade incrivelmente clara. Aliás, ainda hoje isso acontece! 

Encontramos no excerto supra referido a primeira referência a Luís de Camões. O 

preceptista português de certa forma e do ponto de vista das ideias preprara o leitor para 

um longo conjunto de fólios que apesar dos diferentes títulos atribuídos procuram no fundo, 

explicar a essência da poesia épica. 

                                                                                                                                                         
É o terreno da imaginação e da inventiva, da criação dos mundos. Como escreveu um certo autor impreterível, […] o reino 
do que poderia ter acontecido e não do que aconteceu. Dentro dos limites e das leis do novo mundo que a ficção desvenda 
– a descobrir a cada momento –, podemos nós conceber as derivações que bem entendermos. 
Continuamos no domínio da fantasia, da ilusão, de um engano proposto pelo autor e aceite pelo leitor, mesmo dentro da 
obra que se reivindique do realismo mais cerrado. Alguma crítica anglo-saxónica ainda se faz eco duma incomodidade ética 
derivada da questão da verdade e da mentira (WayneC. Booth, James Wood). No prefácio a Pierre et Jean, Maupassant 
sustenta que os realistas com talento deviam chamar-se ilusionistas, pois os grandes artistas são aqueles que impõem à 
humanidade a sua ilusão peculiar. 
Quando uma senhora observou a Matisse, depois de ver uma sua dançarina, “Uma mulher nua não é assim”, ele teria 
respondido: “Mas, minha senhora, isso não é uma mulher nua, é a pintura duma mulher nua.” Também o cachimbo de 
Magrite não é um cachimbo, é uma pintura. Estamos, necessariamente, no reino do fazer-de-conta, por mais ocultados e 
hábeis que sejam os mecanismos de disfarce.» 
 

1029 Riscado: «dellas». 
 

1030 Na margem direita do fólio: «[Lanciloto ?] Livro 2 Capitulo [...]». 
 

1031 Riscado: «uerdade». 
 

1032 Riscado: «Vergilio e .. que». 
 

1033 Riscado: «as fabulas». 
 

1034 Vide Tzvetan Todorov (2017), op. cit., pp. 21-38. 
 



245 

 

 Mas antes disso declara Ataíde que os filósofos haviam também eles sido alvo de 

ataques, a ponto de já na Antiguidade terem sido desterrados das cidades juntamente com 

os retóricos:  

 

« E todauia 1035Atheneo refere a1036 / Caristio historico que dis que não so lisimaco deste/rou 
os filosofos com pregão geral de todo seu rejno / mas tambem os Athenienses <hum> Sofocles 
des/terrou tambem os filosofos os romanos os lança/rão tambem de si como corrompedores da gente 
moça / e dis o mesmo Ateneo que não sabe como despois os / tornarão admetir Anaxippo comico dis 
delles / que somente são sabios na lingoajem E que no mais são ig/norantes os lacedemonios nem 
admetiao philosofos / nem rectoricos asi que sendo a filosofia cousa / tão excelente teue seus 
contradictores / tambem a poesia inda que os tiuese não per/de a sua excelençia pois os que a 
aprouão / são <E forão sempre> os mais E milhores entendimentos //» 

 

Interessante é a forma como D. António de Ataíde remata as suas ideias em louvor 

dos poetas. Pouco depois de mencionar o seu pai 2.º conde da Castanheira seu 

homónimo1037, distinto homem de letras, demonstra o 1.º conde de Castro D’Aire, através 

de um exemplo inquestionável como são importantes os vates, pois, é o trabalho por eles 

produzido que dá o toque de imortalidade aos actos nobres e épicos dos homens e não a 

história: «como / Alexandre teue mais enueja a Ulises por Ho/mero que polas uitorias, como 

dura mais / a fama pola trombeta poetica que pola / historica.» 

Assistimos ao longo de todo o Borrador a uma legitimação das ideias e da teoria 

literária através da alusão a grandes autores e a citações directas das suas obras. Por outro 

lado teorias que poderão parecer à partida contraditórias demonstra o autor luso que de 

facto não o são. Na verdade na opinião do preceptista luso a obra de arte poética só se 

consegue através do ‘furor poético’ e da imitação e que tal facto de modo algum é contrário 

com a doutrina divina. 

É perfeitamente claro que na época em que D. António de Ataíde compôs o seu 

Borrador se procura encontrar e conciliar pontos de contacto entre a tradição platónica e as 

de Aristóteles e de Horácio. Os objectivos platónicos, como os críticos desse período os 

vêem, são praticamente indistinguíveis dos que encontram na Ars poetica de Horácio. 

Utilidade e prazer, igual ou desigual, dominante ou subordinante. A tendência dos platónicos 

é declarar que os dois são desiguais na importância, que a utilidade é dominante, que o 

                                                 
1035 Riscado: «conta». Entrelinhado riscado: «nes». 
 

1036 Na margem direita do fólio: ««Atheneo Livro 13 Capitulo 34». 
 

1037 Cf. fl. 23 «[fl. ] A dom Antonio de Ataide meu ir/mão // } / isto <me> pareçe que abasta da dignidade da poesia /.» 
Quereria o 1.º conde de Castro D’Aire afirmar em vez de seu «irmão» seu pai?! 



246 

 

prazer é o seu instrumento; e isto até é verdade para aqueles que acreditam que a arte 

serve fins desejáveis de forma satisfatória1038. Com Aristóteles, as aproximações tornam-se 

cada vez mais numerosas e diferentes. A teoria da imitação fica mais perto duma solução 

aristotélica; a questão da utilidade é respondida com maior frequência recorrendo à 

referência da teoria da purgação. Dúvidas levantadas por Platão são solucionadas por 

Aristóteles; os ataques feitos em nome dos Diálogos produzem defesas baseadas na 

autoridade da Poética. Se esta é a posição geral dos neoplatónicos, deve-se à seguinte 

circunstância: desde o princípio que é uma posição intermédia, com bases filosóficas e 

literárias que cresceu e se desenvolveu num ambiente intelectual que havia aceitado 

plenamente as expressões de Horácio em muitos dos problemas da arte poética. São 

levantadas questões que já foram respondidas extensamente, ou para as quais se 

descobrem as respostas, examinando mais uma vez o texto horaciano. Além disso, segundo 

B. Weinberg, no Renascimento só se levanta um número limitado de questões e deixa-se 

intacto o vasto corpo de doutrinas aceites que os horacianos desenvolveram para todos os 

aspectos práticos da arte, uma vez que esta doutrina jamais foi considerada atópica pelos 

preceptistas da Poética1039.  

À medida que o século XVI avançava, a Poética de Aristóteles, ganhava vida com os 

Diálogos de Platão nomeadamente em assuntos teóricos, na medida em que também eles 

apresentam partes conexas com a teoria da poesia. Este texto, tal como o de Horácio, é visto 

como tendo, acima de tudo, utilizações práticas e aplicações, sugestões para o poeta na 

prática da sua arte, para o crítico na prática da sua profissão, para o público nas suas leituras 

e na compreensão da poesia. Mas também é visto como fornecedor de respostas a muitos 

problemas essenciais e obscuros, problemas esses que foram levantados por Platão, e cujas 

respostas em alguns casos confirmam os próprios achados, mas que na sua maioria os 

contradizem e os negam. Na opinião de B. Weinberg o enfraquecimento da tradição 

platónica é uma concomitante na consolidação da doutrina horaciana e no crescimento da 

autoridade da Poética de Aristóteles1040. Ora é precisamente o que observamos nos fólios 15 

a 23 escritos pela mão de D. António de Ataíde, embora e segundo o autor luso, deve o 

poeta criar poesia ‘limpa’ e ‘digna’, preceitos defendidos por Platão. 

                                                 
1038 Vide B. Weinberg (1963), op. cit., p. 347. 
 

1039 Idem, Ibidem pp. 347-348. 
 

1040 Idem, Ibidem, p. 348. 
 



247 

 

 

5. DA EPOPEIA E DO ORNAMENTO POÉTICO 

Inicia o 1.º conde de Castro D’Aire o fl. 23v com o «Capitulo 6» intitulado «dos 

1041<nomes> do poema / E seu estilo». A matéria tratada a partir de agora visa defender o 

género épico que considera superior, não sabendo ele por qual razão não foi assim 

considerado por Aristóteles e por Horácio: «Começa Aristoteles a sua poetica polas leis E 

obri/gacõis da tragedia, Horatio Seguindo o tambem / trata a tragedia E a Comedia E pouco 

do Heroico.» Além disso «sendo esta a primejra E a neçesaria parte da / poesia não sej como 

estes autores hum a pos / em segundo lugar outro dis tão pouco della.» Na sua opinião na 

sua época «se não trata tanto do Tragico, E o Comico anda / tambem tão deuasado que ficão 

sendo as ultimas / partes da poesia destes tempos, E o heroico a / principal.» Para Ataíde a 

epopeia é o género mais importante e «consta / dos mesmos generos que consta a 

Tragedia1042 / tirando a harmonia E o aparato em que em poucas outras / cousas difere 

1043<E> quasi1044 so na calidade de / uerso E na cantidade da compostura. /» O 5.º conde da 

Castanheira disserta então sobre a origem grega do termo epopeia declarando:  

 

«1045Epopaia he palaura grega e)popoi/ae significa / huma narração sem mistura de fabulas em 

uerso he/roico uem esta palaura de outra grega < epoj > epos que sig/nifica uerso Heroico donde 

tambem1046 se dedus / o adictiuo epicas que quer dizer heroico de modo / que estilo epico1047 he o 
eroico, epopeia / sera o poema eroico E he necesario aduertir // [fl. 24] isto porque auemos de falar 
1048<algumas> uezes por estes1049 / <termos polos quais> falão os autores Verso heroico he o 
exa/metro qual o escreueo Vergilio Lucano ouidio de / metamorfoses esta palaura Heroico quer dizer / 
cousa Jlustre1050 nobre e autorizada; a origem della / se dira em seu lugar aonde tratarmos das 
diferen/cas E nomes de uersos neste uerso1051 / se escreue / a epopeia, a qual1052 uulgarmente se 
chama / poema ainda que impropriamente porque poema <he palaura grega> signi/fica qualquer 
composição de uersos, mas tem se / leuantado o costume com a aplicação de modo que / ja em 

                                                 
1041 Riscado: «estilo do». 
 

1042 Riscado: «definin/do». 
 

1043 Riscado: «porque so». 
 

1044 Riscado: «que». 
 

1045 Na margem esquerda do fólio: «Suid.». 
 

1046 Riscado: «uem». 
 

1047 Riscado: «signif». 
 

1048 Riscado: «muitas». 
 

1049 Riscado: «estilo e porque». 
 

1050 Riscado: «E». 
 

1051 Riscado: «E neste estilo / se escreuem cousas graues historias». 
 

1052 Riscado: «se deuide». 
 



248 

 

dizendo poema entendemos que não he tra/gico comico lirico nem satirico E pois escreuo / em 
portugues acomodemo nos ao uulgar E asi / sempre irej nomeando daquj por diante poe/ma no lugar 
da epopeia diguo pois que / o poema a de ser em uerso heroico que nos lati/nos E gregos he o 
exametro E no portugues / a oitaua rima  […].» 

 

Note-se que o 5.º conde da Castanheira, profundo conhecedor das letras e línguas 

clássicas, alerta o leitor para a origem e significado da palavra epopeia que «uulgarmente se 

chama / poema ainda que impropriamente porque poema <he palaura grega> signi/fica 

qualquer composição de uersos1053.» 

  Sobre a narração, diz D. António de Ataíde que há-de ser «sem mistura de fábulas», 

ou seja, acerca do poema épico, interessa-lhe principalmente a inteireza e a admirabilidade 

da matéria, quer sejam intrínsecas, quer resultantes do trabalho do autor como 

depreenderemos mais à frente. Deduzimos também das suas palavras que a narração seja 

confiada ao poeta, pois este pode e deve tecer considerações; inferimos igualmente que as 

personagens podem servir como narrador. Tal como havia feito para a tragédia, 

subentendemos igualmente, que toma partido numa das mais debatidas matérias de 

poética, deixando ao critério do poeta, o recurso à ordem natural ou artificial, uma e outra 

autorizadas por notáveis mestres e exemplificadas pelos mais consagrados autores. De certa 

forma, Ataíde prefere a ordem artificial, pois segue as opiniões de Robortello, que 

considerava a ordem natural mais propícia ao historiador, e de Castelvetro, que associava a 

esta ordem o tédio1054. 

 A matéria tratada pelos poetas épicos há-de ser em louvor da pátria e dos seus 

princípes e heróis: 

 
«A intenção 1055 / <principal do> poeta heroico a de ser aproueitar a patria E / a segunda 

aproueitao se asi ambas guardou / Vergilio1056 / porque quanto á primeira como elle / entendeo que 
nenhuma cousa era mais proueitosa / a republica que ter hum prinçipe clemente forte / temperado 

                                                 
1053 Sobre o termo epopeia e seu significado veja-e a página 223 no II volume desta tese. 
 

1054 Cf. António Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., p. 119. A doutrina principal sobre a artificialidade das imagens 
fantásticas que podem ser criadas pelo poeta provém de Aristóteles, Poética, 1459a 4-8, que aconselha o recurso à 
metáfora e vê nesse uso marca indelével da qualidade do poeta. Na tradução de Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 90, 
afirma o Estagirita: «É importante aplicar convenientemente cada um dos modos de expressão mencionados, tanto as 
palavras compostas como as palavras raras, e ser, acima de tudo, bom nas metáforas. De facto, esta é a única coisa que não 
se tira de outrem e é sinal de talento, porque construir bem uma metáfora é o mesmo que percepcionar as semelhanças.» 
D. António de Ataíde dedica um capítulo à metáfora e à sua importância e valor para a concepção de textos poéticos. Sobre 
este assunto, veja-se, neste trabalho, o sub-capítulo: «Importância e valor da metáfora.» 
 

1055 Riscado: «ho». 
 

1056 Riscado: «porque pareçe que determinou dizer as / cousas jocundas E». 
 



249 

 

iusto E prudente, tal a pintou a Au/gusto em enneas pera o imitar como se dis que xe/nofonte o fez de 
Ciro, E isto <por uentura que > não pintando sem/pre qual elle foj senão qual devia de ser /» 

 

 Para justificar a qualidade excepcional da poesia épica de Camões, o 5.º conde da 

Castanheira cita todo um conjunto de autores clássicos e também criadores literários seus 

contemporâneos. Esclarece o preceptista que o verso heróico além de cantar o amor pátrio 

deve desprezar os interesses ligados à ‘fazenda’ para se dedicar ao principal, ou seja, o 

alcance da imortalidade pela fama: 

 

«E he lição de Aristoteles dizendo que isto difere / o poeta do Historiador que este he 
obrigado a / dizer as cousas asi como forão 1057aquele / pode E he rezão que digua quais ellas deuião / 
de ser1058 entendeo mais Vergilio que / nenhuma obra era acejta aos Romanos a qual / não aproueita 
se a [republica ?] E aos bons costumes 1059<e por iso > / no Sexto dos eneidas <constitue> penas aos1060 
culpados / E premios aos benemeritos o mesmo intento / teue torcato tasso no seu Hierusalem / na 
pesoa de gofredo E luis de Camõis / nos lusiadas na partida de Vasco da gama / o segundo intento he 
aproueitar se asi // [fl. 25] isto não se entende nos intereses fazendas / senão nos da honrra E 
immortalidade da / fama, E esta çerto conseguem os poetas / 1061 famosos, E esta foj a rezão porque / 
o outro deu a impresão os seus escritos1062 / dizendo que pois 1063<a uida era tão curta> que / era 
rezão que se deixase alguma cousa / que fose indicio de auer ueuido 1064<quem o fez 1065{ Camois 
Capitulo / 1 estrofe 10 / 
Vereis amor da patria não mouido /  
de premio uil mas alto E casi eterno /  
que não he premio uil ser conhecido /  
por hum pregão do ninho meu paterno / 1066} > / a materia de que a de tratar a de ser tambem / 
Heroica ou seja moral ou historica / de modo que o outro que fez hum poema da / briga dos porcos E o 
que fez outro em1067 / louuor das moscas E outros semelhantes / não são dignas 1068<suas obras> do 
nome de poemas / senão de huns muitos impertinentes dis/cursos1069» 

 

                                                 
1057 Riscado: «ap?». 
 

1058 Riscado: «alem disto». 
 

1059 Riscado: «E asi». 
 

1060 Riscado: «mal?». 
 

1061 Riscado: «heroicos». 
 

1062 Na margem direita do fólio: «plinio [...] / epistola livro 2». 
 

1063 Riscado: «se negaua ouuer muito». 
 

1064 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1065 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

1066 Seguem-se oito linhas riscadas. 
 

1067 Na margem direita do fólio: «placentino de pug. Porc.». 
 

1068 Riscado: «a estes». 
 

1069 No origina existe a letra «A» a remeter para um texto, riscado, escrito na margem direita do fólio: «dis mais 
Aristo/teles». 



250 

 

Para o 1.º conde de Castro D’Aire a verdade histórica é importante e deve louvar 

homens que colocaram acima de tudo a fama e as acções heróicas, apresentando como 

exemplo Vasco da Gama. Ou seja, a fábula deve ser ser suportada por um discurso coerente, 

organizado para que a substância escrita releve a importância da imortalidade dos actos e 

não se deixe arrojar por exemplo em conversas sobre acrescentamentos pessoais de 

fazendas que não adicionam dignidade e tornam o discurso poético deveras inconveniente. 

Subentendemos das palavras de Ataíde que o poeta deve seguir as regras da verosimilhança 

e que no carácter do herói devem sobressair as suas virtudes, constituindo a heroicização 

épica um prémio para os beneméritos. Por outro lado o 5.º conde da Castanheira sempre 

que achou conveniente elogiou Camões que pela pena imortalizou os feitos históricos de 

quem merecia. Para D. António de Ataíde Os Lusíadas estão eivados de espírito heróico, 

valorizando as descobertas dos portugueses e a capacidade destes se ultrapassarem a si 

próprios.  

Nas notas sobre a vida do 5.º conde conde da Castanheira deixámos bem claro e 

apesar da sua tomada de posição se ter orientado para o partido filipino, isso não implicava 

o profundo amor que nutriu sempre por tudo o que dizia respeito a Portugal, elogiando a 

gente lusa quer pela pena, quer defendo o estandarte nacional a partir da corte em Madrid 

ou Valhadolid, até à Índia. Não foi por acaso que a criação de um corpo permanente da 

marinha portuguesa, depois das suas diligências junto de Filipe IV de Espanha se revelou 

depois tão importante ao longo dos séculos. Pela documentação existente, sentiu Ataíde a 

relevante importância portuguesa na Ásia, em África e na América. Era uma questão que 

dizia respeito ao ethos da sua família em particular, e da estirpe lusa em geral.  

Em tempo de governação filipina o amor pátrio a que Ataíde se refere é português e 

a sua expressão máxima repousa na escrita de Luís de Camões, citado pela primeira vez no fl. 

24. Deve a composição do poeta seguir as regras preceituadas «de modo que como diz 

Aristoteles fique como / hum animal prefeito ao qual se não pode / tirar nem accreçentar 

cousa alguma sem / dano do todo.» Refere Ataíde que em relação a este ponto, também o 

autor da Epístola aos Pisões alude de forma idêntica:  

 

«1070<de semelhante> comparação / começa Horatio a sua poetica dizendo que se an de 
dis/por de modo as cousas E inuentar tal poema que não de materia / de riso como seria 1071<se hum 

                                                 
1070 Riscado: «E desta». 
 



251 

 

pintor saise com> huma figura com cabeça 1072<de molher fermosa> / pescoso de caualo cuberta de 
uarias penas E o corpo de peixe //.» 

 

De realçar que o 5.º conde da Castanheira não faz qualquer referência a matérias 

relacionadas com o título a atribuir a um poema épico. Tradicionalmente os autores 

escolhiam um título relacionado com o lugar da acção, como Ilíada, ou com o nome do 

herói, como Odisseia. A partir de Tasso, com a Jerusalém Libertada que Ataíde cita por 

variegadas vezes, os poetas passaram a escolher nomes retirados da acção. Todavia e como 

já referimos o preceptista luso não mostra preferência por qualquer tipo de título agora 

mencionado1073.  

D. António de Ataíde no fl. 25 v. inicia o capítulo oito do seu Borrador1074, dissertando 

sobre a forma como os poetas latinos depois de proporem a matéria a tratar devem efectuar 

a invocação:  

 

«1075Costumão os poetas latinos propor 1076<nos primejros E / em poucos> uersos o que 
determjnão tratar 1077<E loguo inuocar> respondem / estas partes do poema 1078<tomados ambos em 
huma> na Retorica se / chama exordio que he hum periodo ou discurso / que afeicoa o animo do1079 
ouuinte pera o restante / da pratica E como a propos1080.» 

 
 

Devem os autores fugir «dos uiçios que o / 1081danão a elle 1082<os quais são sete.» 

Cita de imediato 5.º conde da Castanheira duas falhas que podem levar um vate ao desaire: 

«ser comprido E contra os precei/tos, ser comprido he ter mais palauras / ou sentenças do 

que conuem.» O poeta não deve ir «Contra os pre/ceitos», pois na opinião do preceptista 

luso o vate não irá dessa forma «conseguir cousa alguma», porque «são os preçeitos do 

                                                                                                                                                         
1071 Riscado: «se uisemos». 

 

1072 Riscado: «humana». 
 

1073 Vide António Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., p. 117. 
 

1074 Capitulo 8 em que se declara que cousa / he  <proposta e> inuocação   / <E das suas leis> / 
 

1075 Na margem esquerda do fólio: «a deos ou algum dos / seos deoses ou a / muitos». 
 

1076 Riscado: «em alguns». 
 

1077 Riscado: «[ho que ?]». 
 

1078 Riscado: «o que». 
 

1079 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1080 Riscado: «ição». 
 

1081 Na margem esquerda do fólio: «Aristoteles de [riscado: «inuent. ad He»] / Ciprianus Libro / 1 Capitulo 5». 
 

1082 Riscado: «que são Vulgar Comum comutauel / longo, separado, fora do intento Contra os pre/çeitos». 



252 

 

exordio que no / dizer que não fazem o ouuinte ou o 1083<leitor> / beneuolo nem atento, 

nem docil, ou o que he pior / fazem o contrario1084 asi que destes dous / uiçios se a de fugir.» 

As palavras de Ataíde remetem-nos para a ideia de que o poeta para ser bem-

sucedido devia ter em conta as normas retóricas1085. Para os preceptistas do Renascimento, 

o poema devia permanecer semelhante à oratio retorica, uma variante reconhecível, a 

despeito do papel que desempenha na delectatio1086, o prazer. Por exemplo, como 

preconizou Escalígero, a catharsis quando não é simplesmente rejeitada, mas está incluída 

conforme a fórmula horaciana1087 da combinação entre o útil e o agradável, entre o prodesse 

e o delectare1088. Robortello, por seu turno, faz da ‘purificação’ das paixões um incentivo a 

                                                 
1083 Riscado: «lente». 
 

1084 Entrelinhado riscado: «que isto he o p». 
 

1085 Sobre as relações entre poética e retórica, José A. Sánchez Marín & Maria Muñoz Martín 2007: 133, na nota 93 do seu 
trabalho «La poética de Escalígero: introducción al autor y a su obra» in Ágora. Estudos Clássicos em Debate. Aveiro, 
Departamento de Línguas e Culturas, apresentam-nos um importante conjunto de estudos sobre o assunto e que passamos 
a citar: «[…] Mª V. Perez Custodio, “Las relaciones Poética-retórica en la teoría literaria renacentista: Jerónimo Vida y Arias 
Montano”: Actas del I Simposio sobre Humanismo y pervivencia del mundo clásico, t. 2, Cádiz 1993, 759-774. Véanse 
también, a propósito de la impronta del Orator y del de oratore en el De poeta de Minturno, C. de Miguel Mora, “La 
comparación oratoria/poesía en el De poeta de Minturno”: Humanismo y pervivencia del mundo clásico, II, 2 (1997) 855-
864; “La doctrina métrica en el De poeta de Minturno”: Estudios de métrica latina II, Granada 1999, 617-632; “El de oratore 
de Cicerón como fuente del De poeta de Minturno”: A retórica greco-latina e a sua perenidade” II, Coimbra 2000, 645-654. 
Sobre la relación poética-retórica y la importancia de la tradición de ésta, R. Perelli (1984) es deudor de un planteamiento 
con nuevas bases y n uevas consecuencias que, en la línea de Perelman, la New Critics y la neorretórica, aboga por una 
concepción de la retórica no reducida ni especializada, revalorizando una interpretación complexa, como la concepción 
ciceroniana cuyos valores vuelven a actualizar ciertos teóricos en el Renacimiento.» Veja-se ainda Francisco Abad Nebot 
(1987-1989): 27-36. Cf. ainda de María Violeta Pérez Custodio 1993: 759-774. Observe-se da mesma autora María Violeta 
Pérez Custodio 2012: 137-171. Vide também [em linha]: 
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=intro_xvi.jsp. Acerca das relações 
entre poética, retórica e a predicação cristã afirma Lola Josa 2002: 97 o seguinte: «Desde mediados del siglo XVI, poéticas y 
retóricas se encuentran implicadas en la controversia de ser o no utilizadas “para mayor gloria de Dios”. Fray Luis de 
Granada fue uno de los propulsores renacentistas para que los preceptos de la retórica se ajustaran a la predicación 
cristiana. Por este motivo, ensalza la la Poética de Jerónimo Vida (1527) como modelo a seguir por haber convertido los 
preceptos de la poesía pagana al cristianismo.» Sobre as relações entre Poética e Retórica, veja-se ainda a tradução de 
Francisco López Martín da obra Aristóteles (2013), op. cit., pp. 299-318, trabalho da autoria de David Ross.  
 

1086 Sobre a ideia de delectatio veja-se Julius Caesar Scaliger (1561), op. cit., p. 130. 
 

1087 Acerca da noção de prodesse e delectare horaciano veja-se Manuel Mañas Núñez 2012: 229 e ss. Sobre o assunto 
observe-se ainda Virgínia Soares Pereira 2007: 209 e ss. Atente-se ainda nas palavras de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. 
cit., 33. 
 

1088 A propósito deste assunto José A. Sánchez Marín & Maria Muñoz Martín (2007) op. cit., 132-134 afirmam o seguinte: 
«El ítalo-francés, como el romano, consagra la imitación (literaria) como fundamento de su arte, para Horacio con 
referencia a los griegos, y para Escalígero preferentemente a los latinos. Ambos, a diferencia de Aristóteles, llegan 
igualmente a la conclusión de que la imitación no es un fin, sino un medio de la poesía. Los teóricos del Renacimiento 
presentaban generalmente la imitación (de la naturaleza) como función de la poesía subordinada al objetivo pedagógico del 
arte. En cuanto al público, nuestro autor no cesará de recomendar a lo largo de todo el tratado su consideración del mismo 
y la necesidad de convencerlo, mezclando utilidad y placer. La consideración del efecto sobre el público y de las exigencias 
que éste impone ha sido generalmente estimada por los investigadores como una de las tendencias marcadas por la 
retórica a la teoría poética del siglo XVI, asumida ya expresamente por Horacio. Estimamos que, en Escalígero, la atención al 
público deriva sustancialmente de su interpretación de la poesía como lenguaje y de su función ético-civil, y justifica 
igualmente que se considere la persuasión como fin común de todas las artes y ciencias del discurso. En coherencia con 
esta función social de la poesía, Escalígero cierra su tratado con la noción de beatitudo, fin último de aquélla: cautivado por 
el deleite que se halla en el origen de la poesía, y el placer del conocimiento adquirido, como señala el teórico a propósito 

http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=intro_xvi.jsp


253 

 

praticar o bem através de uma encenação do que acontece aos viciosos e aos virtuosos, 

incentivo que passa por um certo prazer, associado não só à imitação como tal, mas também 

– em termos mais usuais – à delicadeza da linguagem ou à admirável falsidade das 

fábulas1089. 

Como a matéria a tratar na épica deve ser «graue E he/roica» deve o poeta fazer as 

respectivas invocações sempre que necessário e ao longo do poema. Dá como exemplo 

Virgílio que no Livro VI, v. 264 da Eneida continua a apedir o auxílio dos deuses para a sua 

empresa poética: «Di, quibus imperium est animarum.» Nas palavras de D. António de 

Ataíde, também Camões assim procede no «Canto 7 stanca 78 […] { E no Canto 3.º strofe 1ª 

/ Agora tu Caliope / me ensina ettc.ª / }.» Adverte desta forma o preceptista luso «que cada 

uez / que no poema ouuermos de contar alguma cousa / grande de nouo, podemos inuocar, 

co/mo ousão os poetas1090 //.» 

Devem os épicos partir de seguida para a «ordem E / desposição ou narratiua /1091.» 

Fá-lo Virgílio no Livro I, v. 12-13 e ss., «Urbs antiqua fuit (Tyrii tenuere coloni) Karthago» ou 

Torquato Tasso, na sua  Gerusalemme Liberata quando afirma, «Già 'l sesto anno volgea, 

ch'in oriente passò il campo cristiano a l'alta impresa», ou Luís de Camões quando profere 

«Ja no larguo occeano nauegauão /.»  

A partir do fl. 27, D. António de Ataíde parece querer transmitir através dos múltiplos 

exemplos e das comparações apresentadas no seu Borrador que Os Lusíadas de Camões são 

                                                                                                                                                         
del espanto de la tragedia, el público sacará una enseñanza y podrá adquirir un comportamiento moral irreprochable que 
constituye la felicidad; las exigencias horacianas del prodesse et delectare coinciden con la noción de beatitudo de 
Escalígero.  
Aunque son cuestiones muy conocidas la síntesis retórico-poética que efectúa el ars horaciana y el conglomerado teórico 
que supuso la especulación y crítica renacentistas, y también es lugar común la retorización de la poética en este siglo, debe 
reconocerse que no se ha estudiado suficientemente el tema del aporte de la tradición retórica, y muy especialmente de la 
ciceroniana, a la concepción poética de Escalígero. Desde este punto de vista, una corriente de investigación se viene 
ocupando de estudios concretos sobre autores renacentistas de poética para evaluar más de cerca la conexión entre estas 
artes y determinar el modo y grado de retorización de la poética, o de poetización de la retórica. El aspecto privilegiado en 
estos trabajos es obviamente la influencia de la doctrina elocutiva y del ritmo en el tratamiento del estilopoético por parte 
de los autores renacentistas, aunque también puede atenderse a una visión más general sobre la concepción de la poesía, 
los fines y cometido del poeta y la relación entre las diversas artes. Para E. Dolce la figura de Cicerón en la Poética de 
Escalígero “debe considerarse no sólo a la luz de las cuestiones de carácter lingüístico-estilístico que opuso ciceronianos a 
anticiceronianos, sino sobre todo en su concepción” de una retórica integral que ayude a entender y poner en 
funcionamiento la peculiaridad de la poesía. 
También Quintiliano es utilizado por Escalígero como referencia ineludible, junto a otros rétores menores, en la exposición 
sobre el estilo y el ornato de la poesía (libro IV; libro II, figuras de pensamiento; además del Historicus, sobre el fin de la 
retórica); resta, sin embargo, prestar una mayor atención al papel del rétor latino en la Poética, sobre todo en relación con 
los principios y métodos de la crítica literaria, y con la dimensión pedagógica.» 
 

1089 Cf. Jean Bessière 1997: 120. 
 

1090 Riscado: «Camois Canto septi/mo stanca 78». 
 

1091 Vide fl. 28 v. 
 



254 

 

uma obra que segue à risca os preceitos construtivos próprios do género épico. Ou seja, a 

partir deste momento D. António de Ataíde passa a tratar das partes de quantidade de uma 

uma forma mais clara e profunda: 

 

«[fl. 27] 1092feito o exordio como fica dito com sua <proposta E> inuocação / entra na parte que se 
chama narratiua asi começa loguo Vergilio na Eneida / 

 
De Urbs antiqua fuit Tiris tenuere colonis / Carthago /  
E mais abaxo 
Torcato tasso / 

 
1093{ Vella dabant / laeti et spumas salis / [...] recebant / } 

 
Gial sesto anno uolgea, ch’in Oriente / passo il Campo Christian à l’alta impresa /  
1094 / 
Luis de Camois / 
Ja no larguo occeano nauegauão /  
As inquietas ondas apartando /  
os uentos brandamente respirauão /  
Das naos as uellas concauas inchando /  
mas a lej 1095<da Historia> he muj differente /  
da lej 1096<da poesia>1097 / 1098 {No ordenar da historia / ha duas ordens huma natural ou/tra arte 
fici1099<osa> A natural / he quando as [cousas ?] se escre/uem [conforme?] e como soce/derão as 
primeiras principio / E loguo as outras han de / seguir o orador E o historico / Arteficial he quando sem 
/ respeito do tempo asi <se> começa / 1100muitas uezes dos [...] e dos / ultimos que despois se torne 
aos / principios esta he principal/mente dos poetas porque sempre / se lem 1101com mais ociosidade / 
E com mais sciençia que a com que / se 1102lem E ouuem os 1103his/toricos E oradores E quando se / 
não entendem bem o poeta he / licito torna se a repetir o mes/mo lugar o que no historico / he uicio 
cuja felicidade consis/te muito na clareza/ }» 

 
 

                                                 
1092 Na parte superior do fólio: «de querer he que [...] de querer E que me / De fora des[...] mais do dito [...] des ma a 
despois». 
 

1093 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
 

1094 Riscado: «E mais abaxo». 
 

1095 Riscado: «dos historiadores». 
 

1096 Riscado: «dos poetas». 
 

1097 Riscado: «nesta parte porque o Historiador / he obrigado a começar [riscado: «E»] continuar E acabar / por ordem asi 
como as cousas forão ou sucede/rão o poeta começa do meo E despois tor/na ao prinçipio». 
 

1098 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra B. 
 

1099 Riscado: «al». 
 

1100 Riscado: «mais». 
 

1101 Riscado: «os». 
 

1102 Riscado: «[...]». 
 

1103 Riscado: «orador». 
 



255 

 

Declara ainda o 1º conde de Castro D’Aire que «{No ordenar da historia / ha duas 

ordens huma natural ou/tra arte fici1104<osa>», ou seja, é lícito ao poeta começar a narração 

da história in medias res1105, porquanto,  

 

«Asi o faz Vergilio que pro/metendo na proposta de cantar como enneas partio / das prajas 
de Troya, Troya qui primus ab oris / E ueo as ribeiras de lauinia Lauina quae ueuis litora Quando 
uem1106 a narratiua / Comeca pondo o mesmo enneas no mar ja partido / não de Troia mas de Sesilia 
aonde elle uiera de troya auia / sete anos /  

[…] Homero faz o mesmo que1107 não começa a jor/nada de Ulises de troja, mas primeiro o 
pinta / nauegando da Jlha Calipsor1108, E o leua / ate Pheacas E ali no banquete del rej / Alcinoo conta 
como uiera de Troia a / Calipso E de pheacas por diante torna / Homero a contar a nauegacão ate 
Jtace / 

Luis de Camois Começa a narrati/ua nauegando ja o grande Vasco da / gama, e tinha 
prometido cantar os que par/tindo da occidental praya lusitana pasa/rão <ainda> alem de Trapobana 
1109{ E leua o ate melinde / aonde o mesmo Vasco / da gama conta ao / rej <da Tarna>1110 / o principio 
/ da sua Jornada /.} 1111» 

 
 
 Repete Ataíde que «sendo / tudo materias tão graues E estilo tão he/roico» devem 

os poetas primeiro propor e acto contínuo realizarem a invocação que deve estar de acordo 

com a matéria tratada: «mas isto aduirtem os poetas nesta parte dos / poemas que 

procurão sempre inuocar os deoses / deosas ou musas que tem presidençia na mate/ria que 

se trata1112.» Virgílio para  

 

«tratar / da Agricultura inuoca Baco E Ceres / que erão deoses hum do uinho outra das1113 
semen/tejras, Claudiano poeta insigne auen/do de tratar as cousas do inferno inuoca / os mares E 

                                                 
1104 Riscado: «al». 
 

1105 Segundo François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 127, para a poética, a parte mais pertinente da disposição 
é com certeza a narração dos factos; o privilégio reconhecido à epopeia, logo à poesia narrativa, suscita debates ao redor 
da representação da acção épica. Antes de mais, distingue-se entre uma ordem natural, que representa as acções na sua 
sequência cronológica (princípio – meio – fim), que consiste em representar as acções numa ordem que difere da sua 
sequência cronológica. Esta diferença pode-se aplicar às partes do discurso oratório em geral, mas o exemplo mais vezes 
citado é o de Virgílio, que começa o seu poema in medias res e que não conta o inicio da acção, a queda de Tróia, senão no 
segundo livro da Eneida. 
 

1106 Riscado: «a comecar». 
 

1107 Riscado: «a». 
 

1108 Seguem-se algumas letras riscadas. 
 

1109 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal A. 
 

1110 Riscado: «de melinde conta com». 
 

1111 Riscado: «E no Canto / terceiro torna a comprir ao principio des/creuendo [riscado: «E»] As partes do mundo E loguo / 
europa cuja cabeça faz o rejno lusitano». 
 

1112 Cf. fl. 29. 
 

1113 Riscado: «pão». 



256 

 

Camois as Tagides / ninfas do Rio Tejo1114 que rega o mjlhor / deste Rejno E laua os muros da Cidade 
de lis/boa Cabeca de portugal cujas cousas / trataua E 1115<a> qual Cidade he a escala // [fl. 29v] da 
nauegação que elle escreue mas / Torcato Tasso foj o que inuoca mais / alta E mais bisarra E mais 
christãmente / que todos porque auendo de tratar a con/quista da terra santa E o resgate / 1116<da 
ditosa terra> de Belem / montes oliuete E caluario E sepul/cro de Jesu Christo inuocou a sacrati/ssima 
Virgem nosa senhora1117 maj do / mesmo christo pedindo lhe o que elle / se não podia dar a si mesmo 
que era / espirar lhe no peito celestes ardores / como disemos /» 

 

 Também invoca Nossa Senhora para esta sua empresa preceptista: «E eu tambem 

ainda que o não fiz no / principio claramente agora inuoco / a mesma senhora.» Interessante 

é o patriotismo que pressentimos nas suas palavras plenas de “mundanal afeiçom” quando 

se refere à cidade de Lisboa como cabeça de Portugal; na época em que o Borrador foi 

escrito, a «pequena casa lusitana1118» era governada por um rei estrangeiro. 

 

 
Figura 151119 

 

 A necessidade da existência ou não da ‘invocação’ num poema épico era discutida, 

pois não faltava quem a defendesse e quem a dispensasse. Muitos eram de opinião que o 

poeta talentoso devia construir sozinho o seu poema. No entanto o precepista luso objecto 

de estudo neste trabalho defende-a, subentendendo-se das suas palavras que o poeta devia 

                                                 
1114 Riscado: «ornato». 
 

1115 Riscado: «da». 
 

1116 Riscado: «<montes dos> dos Caluario E oliuete». 
 

1117 Riscado: «sua». 
 

1118 Veja-se Lusíadas, VII, 14, 4. 
 

1119 Cf. [em linha]: http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html. 
 

http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html


257 

 

conhecer o destino para o qual o ser divino conduzia a acção, mas, em coerência com o que 

afirma no seu Borrador sobre o maravilhoso e de acordo com poetas como Tasso e Ariosto, 

desterra qualquer divindade pagã e, em seu lugar, pede o auxílio de Nossa Senhora mãe do 

Deus verdadeiro1120.  

D. António de Ataíde não rejeita que o poeta empregue alguns nomes de deuses 

pagãos universalmente consagrados na linguagem poética e isso acontece logo na Invocação 

de um poema épico. Camões apenas adptou os termos ao caso portugês; as Tágides são as 

ninfas (figuras da mitologia à maneira grega que habitam no rio que desagua em Lisboa) e a 

quem Camões pede inspiração para compor. Diz o 5.º conde da Castanheira no fl. 28 que  

 

«os poetas latinos propoem primeiro E loguo / inuocão, E he milhor estilo esta inuocação / 1121 he 
aconcelhada de platão que em todas as cousas / E obras por pequenas que sejão quer que se 
inuoquem / os deoses, não pudera mais aconçelhar o mais / religioso christão dos nosos Horatio dis 
que se / não a de inuocar senão quando pedimos cousas / que são sobre as forças humanas como em 
Vergilio que / não podia por si conheçer a ira de Juno E asi in/uoca pedindo / 
1122musa mihi causas memora quo numinelaso /  
quidue dolens regina Deum / 
Torcato taso não se podia spirar asi mes/mo celestes ardores E asi inuoca / 
1123Tu spira al pettomio celesti ardori / 
Luis de Camõis não se podia dar asi mesmo / canto ygual aos feitos que cantaua E / asi pede. / 
1124Daj me igual canto aos feitos da famosa /  
gente uossa, que marte tanto ajuda /  
Pode se a inuocação fazer1125 a huma so musa / como os mais costumão E como Vergilio // [fl. 29] 
1126<na enejda> E Homero na odisea statio na Achi/lejde o mesmo statio na Thebaide inuoca / muitos 
Camõis1127 as Tagides na lusiada / outros inuocão hum deos E huma deosa Como Ver/gilio na 
Georgica1128 Liber et alma / Ceres outras uezes não1129 se particula/riza na inuocação, mas inuocão se 
os deoses / ou as musas todas Ouidio no metamorfosis / 
Dis captis aspirate meis Tambem T. Lucre/tio inuoca huma deosa / 
Aeneadum genetrix hominum Diuumque uoluptas /  
Alma Venus /» 

 

                                                 
1120 António Manuel Esteves Joaquim (2005), op. cit., pp. 118-119.  
 

1121 Na margem esquerda do fólio: «in Timoro». 
 

1122 Na margem esquerda do fólio: «Eneia 1ª». 
 

1123 Na margem esquerda do fólio: «Hierus libe / capitulo 1». 
 

1124 Na margem esquerda do fólio: «Lusiadas Capitulo 1». 
 

1125 Segue-se uma letra riscada. 
 

1126 Riscado: «E ha». Encontra-se ainda uma palavra entrelinhada riscada e ilegível. 
 

1127 Riscado: «inuoca». 
 

1128 Riscado: «que inuoca». 
 

1129 Riscado: «sem». 
 



258 

 

As partes do discurso épico devem ser bem estruturadas para que os princípios 

aristotélicos não sejam postos em causa: «<Aristoteles dis> que esta narratiua a de constar / 

de prinçipio meo E fim todos proporcionados1130 / a1131tratarem de huma inteira E perfeita / 

acção.» 

Então se um domínio do ’poético’ se começa a definir em relação ao ‘retórico’1132, 

não se pode negar que a linguagem poética, em teoria e na prática, ainda se concebe 

largamente como um discurso direccionado para o público, procurando através deste 

comunicar proposições e, pelo jogo dos seus ornamentos, seduzindo e ganhando a sua 

confiança1133. Todo o poético é assim obrigado a recorrer à ciência do discurso1134; aquela 

que compreende a composição em todos os seus aspectos mas também a memória em geral 

(permitindo o recurso ao máximo de conhecimentos históricos, dos exemplos e dos 

argumentos) e o “desempenho” do discurso (pronuntiatio ou actio, a voz e os gestos) 1135. Os 

poéticos concentram-se preferencialmente na composição, talvez porque as condições de 

recepção tornam-se mais difíceis de prever por causa da difusão do texto poético pelo livro 

impresso, e devido à variedade de géneros1136.  

Sendo assim, a composição do discurso poético segue os caminhos clássicos 

indicados pela retórica: inventio (descoberta das coisas a tratar), dispositio (organização das 

coisas descobertas), elocutio (embelezamento das coisas através das palavras)1137. É assim 

                                                 
1130 Riscado: «que / anda». 
 

1131 Riscado: «[te ?]». 
 

1132 Veja-se António López Eire 1987: 13-31. 
 

1133 Vide António López Eire 2001: 183-216. 
 

1134 Cf. Maria do Céu Zambujo Fialho 2005: 474-480. Veja-se ainda António López Eire 2006: 23-43.  
 

1135 Veja-se António López Eire 1995: 871-907. 
 

1136 Vide Jean Bessière (1997), op. cit., p. 124. 
 

1137 No século XVI os autores influenciados pela tradição estabeleceram um liame entre Poética e Retórica. Paula Santos 
(2009), op. cit., pp. 19-20 declara que as palavras de García Berrio apontam neste sentido. Afirma a este respeito o 
estudioso de Albacete e professor na Universidad Complutense de Madrid, na p. 43 da obra Formación de la Teoría Literaria 
Moderna. La Topica Horaciana en Europa, o seguinte: «esta tendencia, tan generalizada durante el Renacimiento, a 
interpretar en términos retóricos la estrutura del Ars contaba como base indudable con la constante del enlace poesia-
retórica del “discurso”, ambas en el esquema classificatorio de las ciencias trazado habitualmente por los humanistas de la 
época.» Segundo François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 127-128, a terceira etapa da composição retórica e 
poética, a elocutio ou o embelezamento das coisas através das palavras, é ao mesmo tempo a mais técnica e a menos 
controversa. Certos preceptistas da poética consideram-na mais importante que a invenção ou a disposição. Concorda-se 
em geral com a ideia de Cícero (defendida por Crasso no De oratore), segundo o qual o esplendor das falas é a marca do 
grande orador e longe de prejudicar a força da invenção, alia-se harmoniosamente a ela: o orador perfeito é tanto estilista 
como filósofo, duplamente capaz, pela claridade das suas palavras e pela profundeza das suas ideias, de transcender os 
pormenores da sua causa (é lá que que se torna um tal modelo adaptável às ambições do poeta). Entre as diversas 
metáforas, retém-se a de M. Equicola, para quem a matéria descoberta é como uma massa de ouro que não brilha a não 
ser quando a elocução se junta a ela (Libro de natura de amore 1525). Acrescentam os autores franceses supra citados que 

https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227


259 

 

que Vida, na sua De arte poetica, divide a sua tarefa: «Pois chegou o momento em que devo 

ensinar a encontrar os temas e as expressões adequados [reperire apta] e, depois de 

encontrados [reperta…digerere], a distribuí-los e dispô-los ordenadamente cada um no seu 

lugar [suo quaeque ordine rite locare]» (II, 11-12)1138. Este ensinamento é o sujeito de todo o 

segundo livro da sua poética; o terceiro é dedicado ao embelezamento. Tudo no sentido de 

moldar o poema, Torquato Tasso não esquece essas três etapas nos seus Discorsi dell’arte 

poetica (publicados em 1587, compilados pelo menos vinte anos mais cedo): quando o poeta 

se propõe a escrever um poema ‘heróico’ deve escolher uma matéria que deverá estar apta 

a receber a forma de excelência, nunca esquecendo de introduzir, nessa parte, o artifício 

(artificio) e por fim equipá-la com as características mais delicadas que sejam apropriadas à 

sua natureza.  

As etapas da composição em Vida e Tasso seguem de perto Cícero, que em 

Partitiones oratoriae (I, 3-II, 5) apresentava o seguinte princípio teórico: o ‘poder’ (vis) do 

orador emana duas fontes, res (as coisas, a matéria do discurso, os factos e as ideias) e verba 

(as palavras escolhidas com o fim de comunicar as coisas). Encontram-se primeiro as coisas e 

depois as palavras1139. 

D. António de Ataíde embora siga à letra os preceitos poéticos de Aristóteles e de 

Horácio não esquece as sugestões poético-retóricas apresentadas pelos autores seus coevos 

no que diz respeito à forma como os poemas épicos devem ser compostos, sendo Torquato 

Tasso um dos seus principais influenciadores em termos de preceptivas a seguir pelos poetas 

no que ao estilo diz respeito: 

 

«sendo / tudo materias tão graues E estilo tão he/roico E então poucos uerso não pode deixar / de 
ficar beneuolo atento E docil luis / de Camois em tres oitauas propõe E1140 /na quarta inuoca Torcato 
Taso1141 / 1142 propõe 1143<na primeira> E inuoca na / segunda. <Apos a proposta se segue a inuocação> 

                                                                                                                                                         
a variedade da elocução estimula e coroa assim a variedade que se procura, no domínio da disposição: ao longo de todo o 
século XVI, à imagem e sob a influência das “mil figuras” de que fala Vida se discute se “mil ficções” (como diz o 
comentador espanhol López Pinciano) valem mais que uma.  
 

1138 Veja-se Arnaldo M. Espírito Santo 1990: pp. 190-191. 
 

1139 Cf. Jean Bessière (1997), op. cit., p. 124. 
 

1140 Na margem direita do fólio: «nos lusiadas». 
 

1141 Na margem direita do fólio: «Hiersus. libro». 
 

1142 Riscado: «numa». 
 

1143 Riscado: «numa oitaua». 
 



260 

 

os gregos tambem seguião es/te estilo, mas com alguma diferenca porque / iuntamente propunhão E 
inuocauão Home/ro na Jliade 1144<Jram pande mihi Deo E na odisea como traduzio Horatio> /  
Dic mihi musa uirum captae post tempora Troiae /  
Qui mores hominum [...] uidit et urbes //  
[fl. 28v] ou como tradusio philelpho / 
Callentem dic musa uirum qui moenia sacra /  
Diruta post Troiae multum quae diuquae pererrans /  
Et mentes hominum multorum nouit et urbes /» 

 

O facto de o poeta épico ter de obedecer a regras bem delineadas e não poder 

olvidar nunca as amarras retóricas e poéticas1145 a que tem de obedecer, não o impede de 

‘cantar’ diversos assuntos, de tal maneira que a partir de uma epopeia se podem escrever 

diversas tragédias: «[fl. 30v] 1146{ E dis Aristoteles que nisto di/fere a epopeia da / Tragedia 

que esta não / pode tratar de mais que / de huma so cousa E a epo/peja ainda que trata de / 

huma he com mestura / de outra de modo que / de huma so epopeia se / podem fazer 

muitas tra/gedias / }.» D. António de Ataíde dá exemplos desta premissa aludindo à forma 

como as matérias e as histórias são tratadas por Virgílio, Torquato Tasso e Luís de Camões. 

Ou seja, ainda que o poeta tenha de se cingir a normas específicas em termos de 

composição a «1147<lej> não / he tão estreita que obrigue a tratar / so da victoria sem 

mestura de ficçõis / E de ornatos.» O 1.º conde de Castro D’Aire cita os vv. 9-10 da Ars 

Poetica de Horácio para justificar as suas concepções: «Pictoribus atque poetis, / quidlibet 

audendi semper fuit aequa potestas1148.» A este propósito declara então Ataíde que «a de 

ter a narratiua suas digresõis suas / amplificaçõis E alguns fengimentos mas / 1149 acabo com 

este capitulo com dizer / que a narratiua leua o 1150<poema> ao cabo // [fl. 31] mesturando 

seus entermeos1151 / os quais 1152<os mestres chamão episodios> / que he o mesmo que 

ornamentos.» 

                                                 
1144 Riscado: «como tradus Horatio». 
 

1145 Sobre este assunto veja-se o trabalho de François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 120-128. 
 

1146 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal Ø. 
 

1147 Riscado: «obrigação». 
 

1148 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 48-49. 
 

1149 Riscado: «[tamos?]». 
 

1150 Riscado: «liuro». 
 

1151 Riscado: «de que iremos / dizendo». 
 

1152 Riscado: «por outro nome se chamão». 



261 

 

A ideia de que a epopeia segue de perto a tragédia por ser também imitação e de que 

os elementos contidos por esta se encontram na tragédia, mas os elementos da tragédia não 

figuram todos na epopeia1153 é algo que já Aristóteles havia descrito na sua Poética1154. 

Pouco depois de iniciar o fl. 31 D. António de Ataíde apresenta um capítulo não 

numerado, mas que nomeia de «Capitulo1155 dos episodios ou ornamentos /.» Mais uma vez 

menciona os autores clássicos para expor e justificar a sua teoria: «<1156{ Porque dis 

Aristoteles que não somos / poetas pola narração / se não pola fabula /.» Também Horácio é 

de novo citado porque ‘ut pictura poesis’1157:  

 

«isto a de ser / }> / com muita consideração E em seu lugar E tempo / E conforme a materia 
porque não aconteça o que Ho/ratio conta do pintor que sabia bem retratar / hum acipreste pedindo 
lhe hum homem que lhe pintase / hum naufragio <num painel> preguntou1158 queria que pintase ali 
tambem / hum acipreste E asi como na 1159<parte da> narratiua / a de ser <simples E> sem mesturas 
asi na de ornamento a de / ser uario mas com a lemitacão dita.» 

 

 Também Aristóteles afirma na sua Poética1160 que as acções devem ser estruturadas 

quanto ao enredo; é um princípio aplicado à tragédia e que podemos generalizar à epopeia 

por diferirem estes géneros pouco um do outro em múltiplos aspectos, como já fizemos 

referência previamente. Além do mais, o enredo e os caracteres funcionam como algo 

semelhante ao que se vê na pintura: se alguém trabalhasse com as mais belas tintas, todas 

misturadas, não agradaria tanto como se fizesse o esboço de uma imagem. 

 Logo nos inícios da sua Arte Poética1161 diz Horácio que se o poeta depois de ter 

começado a cantar sublimemente, descai em fazer descrições que são obras próprias de 

                                                 
1153 Sobre este assunto veja-se o trabalho de François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., pp. 152-154. 
 

1154 Cf. Poética 1449b 9-10 e 16-20. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 46-47. 
 

1155 Riscado: «dos episodios». 
 

1156 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

1157 Vide Horácio, Arte Poética, vv. 361-365. A tradução do deste passo e que apresentamos de seguida é da autoria de R. 
M. Rosado Fernandes (2001) op. cit., pp. 98-99: «Como a pintura é a poesia: coisas há que de perto mais te agradam e 
outras, se a distância estiveres. Esta quer ser vista na obscuridade e aquela à viva luz, por não recear o olhar penetrante dos 
seus críticos; esta, só uma vez agradou, aquela, dez vezes vista, sempre agradará.»  
 

1158 Riscado: «se». 
 

1159 Riscado: «intenta». 
 

1160 Vide Aristóteles, Poética 1450a 38 e 1450b 1 – 4. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 48-50. 
 

1161 Cf. Horácio, Arte Poética, vv. 19-23. Veja-se a tradução de R. M. Rosado Fernandes (2001) op. cit., pp. 50-51: 
«Porventura também sabes fazer um cipreste: mas que vem este fazer no meio dos destroços do navio, do qual, perdida já 
a esperança, quem te deu dinheiro para assim o pintares, a custo se salvou? Foi uma ânfora, sim, que começou a ser 
modelada: por que razão, da roda circulante, é um pote que vai sair? Em suma: faz tudo o que quiseres, contanto que o 



262 

 

principiantes, é bem como um oleiro, que começando a formar um grande vaso, acaba por 

fazer um jarro pequeno. Esta imagem tirada do ofício de oleiro é bastante eloquente, pois 

transporta a ideia de que uma ‘obra literária’ deve ser moldada com unidade, premissa que 

os autores clássicos tanto reverenciavam e alvitravam nos seus escritos sobre Poética. Nessa 

senda proclama Ataíde: 

 

«E / a se de guardar que não seja comprido no episodio / porque lhe não suceda como dis o 
mesmo Horaçio / que querendo fazer huma panela lhe saya da / roda hum1162 1163<jarro> como se / 
trata se das bodas de Theseu acaba se no rapto de / Ariadna que o poeta1164 trouxese / pera se cantar 
a mesa por conuersacão pera or/namento do seu poema E a de atentar muito / o poeta que estes1165 
ornamentos / asi se an de entresachar E teçer com o poema // [fl. 31v] que este1166 como huns 
membros simples uni/formes E naturais delle mesmo.» 

 

 Aliás, desde o primeiro verso da Epístola aos Pisões que Horácio está preocupado 

com a unidade e harmonia da ‘obra literária’ desde o primeiro verso1167. Na opinião do 

preceptista luso «Bem obser/uou estas leis Vergilio» e também  

 

«luis de Camõis na historia / dos doze que de Portugal forão acodir as / honrras das damas 
ingresas <1168{ Capitulo 6 stança 40 e 41/ E parece que neste lugar / quis Luis de Camõis mos/trar 
aonde como E quando / se auião de fazer estes / ornamentos porque propon/do os [companheiros? ] 
E matalotes / que contasem historias, dise / leonardo, que contos podere/mos ter melhores pera 
pasar / o tempo que de amores / Não he dise ueloso cousa justa tratar / d[e] amores ettc. Toda / a 
oitaua delicadesima/mente se mostra aqui como / os ornamentos an de ser confor/me a materia que 
se escreue / E a parte E ao tempo E / não temos pera que filoso/far ou esmiunsar mais / isto que bem 
se colige quanto / e eu poso diser / } / a mesma se ue> 1169no que canta / a ninfa tetis dos futuros 
socesos / dos portugueses 1170<na> Jndia, 1171{ E não aponto mais lugares / ainda que ha muitos em 
cada hum destes E dos mais poetas porque estes bastão pera exemplos / } /1172.»  

                                                                                                                                                         
faças com simplicidade e unidade.» Mais uma vez nos servimos da tradução de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 
50-51. 
 

1162 Riscado: «a». 
 

1163 Riscado: «almotolia». 
 

1164 Riscado: «pera ornamento». 
 

1165 Riscado: «episódios [ou ?]». 
 

1166 Riscado: «[era ?]». 
 

1167 Vide Horácio, Arte Poética, vv. 1-5: «Se um pintor quisesse juntar a uma cabeça humana um pescoço de cavalo e a 
membros de animais de toda a ordem aplicar plumas variegadas, de forma que terminasse em torpe e negro peixe a 
mulher de bela face, conteríeis vós o riso, ó meus amigos, se a ver tal espectáculo vos levassem? Pois crede-me, Pisões, em 
tudo a este quadro se assemelharia o livro, cujas ideias vãs se concebessem quais sonhos de doente, de tal modo que nem 
pés nem cabeça pudessem constituir uma só forma.» De novo utilizámos a tradução de R. M. Rosado Fernandes (2001) op. 
cit., pp. 48-59. 
 

1168 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal A. 
 

1169 Riscado: «E». 
 

1170 Riscado: «da». 
 



263 

 

 

Acrescenta Ataíde, se os ornamentos forem extemporâneos o poema há-de resultar 

‘feio' e ‘desacreditado’ o que não é o caso dos autores e obras por ele citadas: «E quando 

estes / ornatos se entermetem fora de tempo E / proposito <E sem ordem> afeão E 

desacreditão o poema.» 

A partir do início do fl. 32 inicia D. António de Ataíde uma demanda no seu 

manuscrito deveras elucidativa acerca da língua portuguesa; o autor luso considera-a como 

portadora de uma índole ‘divina’, extraindo-se ainda das suas palavras que a literatura e 

cultura que a materializa deu origem a obras de excepcional qualidade. 

 

6. EM LOUVOR DA LÍNGUA PORTUGUESA 

Num dado momento existiu entre os autores do Cinquecento um profícuo debate 

sobre a língua a utilizar na produção de ‘obras literárias’, ou seja, se se deveria utilizar o 

latim ou o vulgar. D. António de Ataíde, apesar de defender o uso do vernáculo, não deixa de 

admirar os coevos como o padre Luís da Cruz que escreveram as suas obras em latim.  

Conquanto o latim fosse no século XVI, a grande língua de comunicação e o principal 

veículo da transmissão do conhecimento científico, os grandes escritores da Renascença 

adoptam cada vez mais o vulgar como expressão das suas metáforas literárias.  

As Poéticas do Renascimento, no sentido de prestarem homenagem aos autores e à 

retórica clássica, defendem frequentemente o vernáculo. São as metáforas elaboradas de 

acordo com os manuais, permitindo ‘defender e ilustrar’ a sua própria língua, como declara a 

célebre fórmula de Du Bellay1173. Segundo Jean Bessière1174, no Renascimento, existem 

                                                                                                                                                         
1171 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal B. 
 

1172 Segundo François Cornilliat & Ulrich Langer (1997), op. cit., p. 127, o problema mais difícil é o da unidade da acção; 
Aristóteles parece pedir que a intriga da tragédia seja completa e que a acção seja só uma (1450b 21-1451a 36). Horácio 
confirmaria essa condição recomendando, qualquer que seja a obra, que seja “simples e uma” (simplex dumtaxat et unum, 
Ars poetica, 23). Os poéticos e os comentadores de Aristóteles recuperam essa “regra” com satisfação (Castelvetro, Poetica, 
III, 6). O que se aplica na tragédia não se aplica tão bem na epopeia; todavia o próprio Aristóteles cita a Odisseia e a Ilíada 
na sua apresentação, e não hesita em submeter a epopeia sua contemporânea aos mesmos critérios – como a Italia 
liberata da ‘Gotthi de G.G. Trissino (1547-1548) – e o romance – como Orlando furioso de Aristóteles (1516-1532). Afinal de 
contas, Homero na Ilíada não relata a guerra de Tróia (a acção não é nem uma nem sequer completa), mas é sim a ira de 
Aquiles, conservando deste modo a união da acção. Foi aqui que Tasso consagrou passagens importantes (Discorsi dell’arte 
poetica, II): o problema, reconhece somente a variedade, e não a multiplicidade que parece agradar mais aos modernos 
que a união. Se o objectivo da poesia é o prazer, como admitir então a regra aristotélica? Tasso distingue entre a 
multiplicidade de acções e a apresentação variada de uma única acção. A variedade pode assim adaptar-se a uma só acção, 
e o poema assim construído pode agradar tanto, senão mais, que uma obra ‘múltipla’. Segundo Tasso a união, também ela, 
pode ser de diferentes tipos, no género de ‘fábula’ (simples, composta, relativo aos afectos ou à moral). 
 

1173 Vide Jean Bessière (1997), op. cit., p. 129.  



264 

 

poucos teóricos da poesia sem consciência da fraqueza das línguas modernas em 

comparação com as antigas. Assim, e apesar de algumas referências "cratilianas", a maior 

parte das discussões sobre a língua no século XVI sustentam a sua natureza ‘convencional’: 

S. Speroni, no seu Dialogo delle lingue (1542), defende que as línguas não são produzidas 

pela natureza, mas são ‘edificadas e reguladas pela astúcia das pessoas a seu bel-prazer’; 

‘toda a sua força nasce da vontade dos mortais’. Du Bellay traduzirá esta última frase na sua 

obra Deffence et illustation (1549, I, I). Já encontrámos referências semelhantes em Charles 

de Bovelles, na sua obra Liber de differentia vulgarium linguarum et Gallici sermonis 

varietate (1533). Uma vez que a natureza não se resume à relação entre a palavra e a coisa, 

e dado que o léxico particular de cada língua é entendido como uma decisão confirmada 

pelo uso, será, em princípio, possível modificar as línguas vernaculares de modo a remediar 

a sua ‘pobreza’. Estas modificações não se enquadram num discurso universal: as tentativas 

de ‘enriquecimento’ afirmam, na sua grande maioria, a especificidade das diferentes línguas. 

Cada uma com a sua estrutura ‘natural’, sendo necessário continuar a procurar um equilíbrio 

entre o familiar e a inovação. ‘As línguas não se relacionam umas com as outras nas suas 

formas de falar’, avisou-nos E. Pasquier nas suas Lettres1175. 

Depois de estudar os autores do Renascimento, Jean Bessière afirma que estes 

consideravam diversos métodos para ‘enriquecer’ a língua: a utilização de vocábulos 

arcaicos, mas repletos de essência ancestral, a criação de novas palavras e os ‘empréstimos’ 

de outras línguas (o grego ou o latim, mas também o italiano, em França, Espanha ou 

Portugal, por exemplo)1176. Este enriquecimento do vernáculo é também idealizado como 

um engrandecimento da elocução retórica, associando-se à fertilidade da invenção em nome 

do princípio ciceroniano do acordo entre as duas riquezas: a dos conhecimentos gerais e a 

das palavras que os exprimem e fundem no discurso. Os autores clássicos autorizam a 

criação de neologismos: Horácio (Ars poetica, 48-53) e Cícero (De finibus, III, I, 3) permitem a 

utilização de novas palavras para designar as novas coisas1177. A necessidade de existirem 

novas palavras é, em primeiro lugar, uma medida da modernidade do Renascimento: 

considerando todas as invenções contemporâneas (artilharia, imprensa, instrumentos de 

                                                                                                                                                         
 

1174 Idem, Ibidem. 
 

1175 Veja-se Jean Bessière (1997), op. cit., p. 129. 
 

1176 Idem, Ibidem. 
 

1177 Cf. Jean Bessière (1997), op. cit., p. 130. 
 



265 

 

navegação que contribuíram para a descoberta de novos mundos), será possível não 

recorrer a novos vocábulos?1178 A um segundo nível, é necessário tirar partido destes novos 

recursos para ‘enriquecer’ os textos e as ‘orações’ retóricas e poéticas, uma vez que são 

estas que ‘ilustram’ definitivamente a língua. O poeta pode até inventar as palavras de modo 

a dar significado às coisas desconhecidas se as conseguir moldar de tal forma que se 

assemelhem a outras já existentes e conhecidas (ver Vida, De arte poetica, 267-271)1179. B. 

Castiglione recomenda a ‘formação’ de novas palavras se estas provierem do latim, tal como 

determinadas palavras latinas provêm do grego (Il libro del cortegiano, 1528, I, 34). Em 

Espanha, o Diálogo de la lengua de Juan de Valdés (escrito em 1535)1180 sublinha essa 

mesma necessidade, assim como López Pinciano, ao nível da linguagem poética, na sua obra 

Filosofïa Antigua Poética (1596). Du Bellay inclui no seu programa linguístico e poético um 

capítulo sobre a invenção das palavras (Deffence, II, VI)1181. Os exemplos que este autor 

apresenta são os termos técnicos de artes e ofícios, os equivalentes vernaculares de nomes 

próprios latinos e as palavras arcaicas aos quais o poeta poderá dar uma nova vida. De facto, 

a Pléiade introduzirá novas palavras, pelo menos no domínio da linguagem poética, mesmo 

que estas não sejam completamente reconhecidas pela respectiva utilização posterior. Na 

opinião de Jean Bessière o autor quinhentista Vauquelin de La Fresnaye1182, coevo de D. 

António de Ataíde, resume bem as regras principais da inovação linguística: «Se surgirem 

palavras novas para utilização, / Seja desconfiado e prudente na sua aceitação: / Fará bem 

em integrá-las lentamente / Com as que a França usa habitualmente»1183. 

Contudo, estes não são os únicos métodos de enriquecimento da língua: para criar 

esta verdadeira abundância ou copia adoptada pelos teóricos da poesia do século XVI, é 

necessário trabalhar no interior da língua, encontrando sinónimos, tropos e exemplos que 

permitam alterar a expressão, sem provocar repetições e aborrecimento. Esta questão de 

abundância imaginativa e verbal é também abordada: o século XVI conheceu a publicação de 

obras originais, de ‘retóricas’ especializadas, centradas na riqueza do discurso, como o De 

duplici copia verborum ac rerum de Erasmo (1512), que experimenta a formulação dos 

                                                 
1178 Idem, Ibidem. 
 

1179 Idem, Ibidem. 
 

1180 Cf. Jorge García López et al. (2013): pp. 162-165. 
 

1181 Idem, Ibidem. 
 

1182 Jean Vauquelin de La Fresnaye, nasceu em La Fresnaye-au-Sauvage em 1536 e morreu em Caen em 1607. 
 

1183 Art poétique françois, 1605, I, 315-318, apud Jean Bessière (1997), op. cit., p. 130. 



266 

 

princípios que levaram à ‘copia’. Estes princípios aplicam-se principalmente ao latim, mas 

generalizam-se facilmente, sobretudo porque abordam simultaneamente as ‘coisas’ (os 

sujeitos do discurso) e as palavras: será sempre aliado da invenção e da elocução. O manual 

de Erasmo sistematiza o que os outros apenas se contentaram em enumerar e acumular sob 

a forma de listas de exemplos, sinónimos e variações, imitando obras como Onomasticon e 

Etymologiae, herdadas dos últimos anos da Antiguidade e da Idade Média.  

O trabalho no vernáculo é acompanhado por uma discussão sobre o latim praticada 

pelos eruditos, nomeadamente humanistas: nas primeiras décadas do século XVI, 

desencadeia-se um debate sobre a necessidade de imitar o latim de Cícero. O debate entre 

G. Pico della Mirandola e P. Bembo (devemos ter um único mestre quando imitamos? 

Devemos querer parecer-nos com ele em tudo?) já abordou o problema. A contribuição mais 

célebre para esta discussão foi a obra Ciceronianus de Erasmo (1528), que ataca o culto 

prestado a Cícero por parte de humanistas como Chistophe de Longueil, mestre na imitação 

exacta de um só estilo. Não saberíamos reproduzir todos os aspectos do estilo ciceroniano: 

existem aspectos positivos e negativos no Arpinate; na opinião de Erasmo vivia-se numa 

época (e sob uma religião) bem diferente da do Arpinate, pois havia-se herdado toda a 

latinitas pagã e cristã. Também o 1.º conde de Castro D’Aire o faz transparecer nas suas 

ideias. O purismo ciceroniano é um projecto literário que procura defensores calorosos, 

como E. Dolet em França (De imitatione ciceroniana, adversus Desiderium Erasmum, pro 

Christophoro Longolio, 1535). Por toda a Europa, diversos humanistas sentiram-se tentados 

a pronunciar-se sobre a questão1184. 

Vejamos o que diz D. António de Ataíde a respeito da língua portuguesa que ele 

considera entre as três principais por ser nela escrito o título da cruz e por ser elegante. Não 

quis alargar-se em louvores em relação à sua língua materna porque outros autores como 

João de Barros1185, André de Resende e também Manuel Barata1186 haviam tratado o assunto 

                                                 
1184 Na exposição, deste item, segui genericamente Jean Bessière (1997), op. cit., pp. 129-131. 
 
1185 As duas primeiras gramáticas da língua portuguesa seguiam uma mesma filosofia humanista: a exaltação da língua 
portuguesa, tida como a mais próxima dos padrões latinos. Daí a latinização sintática e léxica dos textos literários do século 
XVI. 
 

1536 – Fernão de Oliveira, Grammatica da Lingoagem Portuguesa. – (Esta obra apresenta cinquenta capítulos, desde a 
história da linguagem até noções de sintaxe, com destaques dos aspectos sonoros; o seu conceito de gramática era clássico: 
“a arte de falar e escrever corretamente”.) 
1540 – João de Barros, Grammatica da Lingua Portuguesa. – (Este trabalho segue a mesma filosofia humanista de Fernão 
de Oliveira: a exaltação da língua portuguesa, tida como a mais próxima dos padrões latinos.) 
 



267 

 

com proficuidade e erudição. Além do mais, considera o português um latim corrupto, facto 

que só o enobrece por estar ligado à grande língua que permitia a comunicação 

internacional entre os homens daquela época.  

 

 

Figura 161187 

 

Figura 171188 

 

A opinião do 5.º conde da Castanheira é análoga à de Luís de Camões, no Canto I, 

estrofe 33 de Os Lusíadas, quando o príncipe dos poetas portugueses afirma «E na língua, na 

qual quando imagina, / Com pouca corrupção crê que é latina.» Ou seja, a viagem rumo à 

Índia despertara a admiração e o afecto de Vénus que identificara nos argonautas lusos, a 

ousadia dos antigos navegadores. Além disso, a língua por eles falada era muito semelhante 

à da sua pátria cara, o Lácio. Declara então o 1. Conde de Castro D’Aire: 

 

                                                                                                                                                         
Outras publicações se seguiram. 
1574 - Pero de Magalhães de Gandavo, Regras que ensinam a maneira de escrever a hortografia da língua portuguesa 
com um diálogo que adiante se segue em defensão da língua portuguesa. 
1576 – Duarte Nunes de Leão, Orthographia. 
1606 – Duarte Nunes de Leão, Origem da Lingoa Portuguesa. 
1619 – Amaro de Reboredo, Methodo Grammatical para todas as Lingoas. 
1631 – Álvaro Ferreira de Vera, Breves Louvores da Lingua Portuguesa. 
 

1186 Sobre Manuel Barata vide página 229 do II volume desta tese. 
 

1187 Página da Grammatica da Lingoagem Portuguesa da autoria de Fernão de Oliveira. Veja-se [em linha]: 
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html.  
 

1188  Página da  Grammatica da Lingua Portuguesa de João de Barros. Vide [em linha]: 
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html. 
 

http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html


268 

 

«[fl. 32] diserão ser a latinidade huma parte da elegançia / 1189 forão juizes de sospeita porque 
erão latinos, E não / tinhão noticia da elegancia autoridade E facundia / desta nosa lingua1190 bem 
confeso eu que he / 1191<a> latina huma das tres rajnhas das linguas por ser1192 / escrito nella o titulo 
da crus, como pondera o que escre/ueo os liuros de mirabilibus sacra scriptura que se / atribue e anda 
inserto nas obras de santo Agostinho / mas1193 por esta rezão não se proua ser ella a prin/cipal senão 
huma das principais E asi aquela supre/ma dignidade he sospeitosa estando agregada por / meo de 
cuja elegançia procedia aos naturais / chamarem Barbaros a toda outra nação como / se proua por 
muitos 1194<[...]> por todos os autores gregos E la/tinos mas não quero alargar me ou diuertir me / em 
louuores da nosa lingua asi porque não pareça / que busco ocasião arrepelada pera discurso como / 
porque tratou bem esta materia <como todas> Joao de barros na / sua gramatica da lingua portuguesa 
E o mes/tre Andre de Resende na sua antiguidade de Euo/ra E tambem manuel baratta escreueo hum 
breue / dialoguo; E o que <em> a todos eu acho alguma culpa he / em fazerem hum grande 
fundamento de seus louuo/res na semelhança que tem com a latina, porque / dahj não resulta mais 
que ser hum latim corrupto.» 

 

 D. António de Ataíde depois de falar no temperamento divino do português, 

relevante juízo sobre o propósito em causa, inclui nos inícios do fl. 32v outras duas tiradas 

fundamentais em toda a sua obra: na primeira põe a hipótese de se um dia for publicado um 

tratado acerca das grandezas da cidade de Lisboa, examinar o assunto da língua portuguesa 

com mais fundamento e propriedade: «/ E eu quisera que mostrarão elles como não consiste 

só / niso a sua excelençia E se alguma hora sair / a lus hum tratado das grandezas de Lisboa 

// [fl. 32v] aj se uera esta materia1195 tratada de fun/damento Agora 1196<direj somente o 

que nisto> alegar / se he a lingua latina.»  

O segundo e importante juízo que Ataíde nos transmite reside no facto do 5.º conde 

da Castanheira defender a língua natural como instrumento para a construção de obras 

literárias. Na verdade,  

 

«pera hum poeta com/por perfeitamente a de ser na sua lingua natural / E por isso 
escreueo1197 Dauid em He/breo Homero em grego Vergilio em latim luis de / Camõis em portugues 
porque1198 a delicadesa E os / conceitos uem mais facilmente na1199 lingua natural / 1200que na estranha 

                                                 
1189 Riscado: «falarão». 
 

1190 Riscado: «E proua se». 
 

1191 Riscado: «lingua». 
 

1192 Na margem direita do fólio: «Livro 1 Capitulo 9». 
 

1193 Riscado: «se». 
 

1194 Riscado: «E muj». 
 

1195 Riscado: «mais». 
 

1196 Riscado: «tornando ao que des[...]». 
 

1197 Riscado: «Homero em grego». 
 

1198 Riscado: «como». 
 

1199 Riscado: «na». 
 



269 

 

E (como dis o meu santo, 1201<toda> / a lingua tem alguns proprios generos de elocucom / que 
transferidos em outra linguoajem parecem ab/surdos, Donde me pareçe que mjlhor seria di/zer que 
huma das partes da elegançia he, não / a latinidade, mas a linguoajem de cada hum /.» 

 

 Todavia, com isto não quer o preceptista tirar valor e elevação aos seus coevos que 

escreveram grandes obras em latim, como foi o caso do padre Luís da Cruz: «E não 1202<tiro> 

por isto a excelencia ao latim que os que / nelle forem tão exerçitados que lhes fique 

na/tural escreuerão elegantissimamente como o tem / feito o Reverendo padre mestre luís 

da Crus na sua / paraph1203rasis dos salmos tornemos a compo/sição das palauras que he a 

segunda parte da / elocução E a principal deste capitulo1204 1205 //.» 

 No início do fl. 33, D. António de Ataíde começa a tecer um conjunto de 

considerações sobre a língua e as suas palavras: «[fl. 33] As palauras dis quintiliano ou são 

proprias ou trans1206/feridas ou fingidas E inuentadas de nouo, As proprias / ou são antigas 

como poer em ello <E em latim antigo [são o ?] que os antigos recebião E usauão / por Valde 

que quer dizer [...] / Capitulo 125> ou ordinarias / costumados como as de que usamos.» 

Porque nem sempre o valor e a graça das palavras são vivazes, cita o D. António de Ataíde o 

v. 72 Epístola aos Pisões de Horácio, no fl. 33v «Si uolet usus / quem penes arbitrium est et 

ius et norma loquendi» percebemos de forma muito clara a teoria do preceptista luso. Usus 

tem neste contexto, tal como acontece na obra do poeta de Venúsia, um sentido rico, pois 

não é só aquilo a que se denominava de retórica latina consuetudo loquentium (Quint., Inst. 

Or., I, 6, 44; Aulo Gélio, N. A., XII, 13, 16), – autores mencionados por Ataíde – mas incluía 

em si a utilitas, ou seja a necessidade que leva à inovação formada pelos neologismos e pelo 

                                                                                                                                                         
1200 Na margem esquerda do fólio: «Agostinho de uera / religi. Capitulo / 50». 
 

1201 Riscado: «tem». 
 

1202 Riscado: «diguo». 
 

1203 Riscado: «a». 
 

1204 Riscado: «As palauras / <dis quintiliano> ou são proprias ou <transferidas ou fingidas E inuentadas [...]> [riscado: 
«traduzidas»] as proprias ou são anti/guas ou ordinarias E costumados <como os [...]> ou [...], as <transferidas são as que 
por outro nome [...] se chamão metaforicas> as traduzidas humas são pontualmente asi [...] / as dizem [...] de quem as 
traduzimos [...] / [...] <como [...][...] beneficio são [...] latinos [...]> ou são com alguma deferença como os Jancta e em / 
portugues he traduzida de [...] em latim com alguma dife/rença o frances dis citulo nos disemos cutelo as fingidas / são 
arbitrarias E formadas a uontade de cada hum As [...] / E desta usão muito pouco os poetas e ou são deduzidas <d[e] outras 
da mesma> E trasladadas [...] / lingoa ou d[e] outras linguas [...] de beatus formou beatitas E bea/titude a primeira se 
excluio e a 2.ª se recebeo». 
 

1205 Na margem esquerda do fólio riscado: «+ que he [...] / são palauras ordinarias numa significação apli/cadas a deferente 
Como Vergilio / no 6 chama a dous homens / dous rayos da guerra [riscado: «[...]»] / [...] [riscado: «[...]» ] [...]». 
 

1206 Na margem direita do fólio: «Libro 8 Capitulo de ornatu». 
 



270 

 

retorno ao uso de certos arcaísmos1207: «1208Quintiliano resolue esta materia dizen/do que as 

palauras tiradas da antiguidade / não so tem grandes aprouadores mas trazem / alguma 

majestade a 1209estilo com alguma / deleitação porque tem a autoridade da / antiguidade E 

porque são já quasi esquecidas / tem juntamente huma graça semelhante a / nouidade.» 

Está o autor na linha de Horácio, pois foi lícito e legítimo sempre será lançar um vocábulo 

cunhado com o selo da modernidade.  

Como afirma o poeta de Venúsia, vv. 60-63: «assim como as florestas mudam de 

folhas no declinar dos anos, e só as folhas velhas caem, assim também cai em desuso a velha 

geração de palavras e, à maneira dos jovens, as que há pouco nasceram em breve florescem 

e ganham vigor. Nós e as nossas obras estamos fadados para a morte1210.» 

 

7. DA IMPORTÂNCIA E VALOR DA METÁFORA E DAS OBRIGAÇÕES DO 
POETA 

 
 Inicia o 1.º conde de Castro D’Aire o fl. 34 com o título das «Capitulo das palauras 

propias / E <das> [transferidas ?]1211 /.» Sobre esta matéria afirma que «As palauras proprias 

E [ordinarias] de que usa/mos uulgarmente são as de que auemos usar como / bem se infere 

do atras referido mas tambem / se a de respeitar que das ordinarias não auemos / de usar 

de modo que uenhamos a cair em estilo1212 / friuolo <ou desonesto>.» Para fundamentar a 

sua posição cita o grande orador e retórico do século I d. C, nascido em Calagurris 

(Calahorra, atual Espanha), declarando:  

 

«He lição de quintiliano que todas as pa/lauras tem lugar na oração tirando algumas que são / 
1213 desonestas ou pouco limpas porque / dis elle que algumas palauras muito humildes que em esti/lo 
heroico seria1214 uicio usa las, noutro estilo são / muito proprias, E enfim que não ha palaura ma / 
posta em seu lugar muitos poetas ouue que / usarão <algumas uezes> de palauras torpissimas E 
desauergo/nhadissimas como marcial E catulo E outros / E1215 forão grandes poetas, mas como nos / 

                                                 
1207 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., p. 60. 
 

1208 Na margem direita do fólio: «Libro 1 Capitulo 6». 
 

1209 Riscado: «orações». 
 

1210 Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 58-59. 
 

1211 Riscado: «E nouas». 
 

1212 Na margem direita do fólio: «Libro X Capitulo 1». 
 

1213 Riscado: «uergonhosas». 
 

1214 Segue-se uma letra riscada. 
 

1215 Riscado: «ainda que». 
 



271 

 

epegramas que fizerão profesauão ese estilo / sofria se iso, mas não se sofre1216 a profisão / de tal 
estilo entregante christam E nobre / E politica E no poema de que imos tratan/do em nenhum modo 
se sofrem palauras / desonestas E quem achar conceitos ou pala/uras que o sejão entenda que nese 
caso he / culpado E indigno de se imitar o tal poeta //.» 

 

 De seguida, D. António de Ataíde defende que as palavras transferidas ou seja, as 

metáforas1217 não só são lícitas na utilização que dela fazem oradores e poetas, como 

oferecem a possibilidade de ‘escurecer’ a linguagem de modo a fazê-la assemelhar-se a 

‘mentiras’. Todavia é correcto que o façam, pois a arte das palavras só ganha com essa 

circunstância: «E Vergilio <dis> das abelhas E dedalo que remauão com / as asas E não he 

este modo licito a oradores / a poetas [...] os enigmas tem ainda muito mayores / licenças 

porque pera escuereçer se pode usar de meta/foras com licenças muito larguas 1218{ Antes 

dis quintiliano libro / 8 capitulo 6 que o continuo / uso das metaforas latinas / resulta em 

enigma / }.» Aristóteles na Poética 1457b 2-3 declara que «toda a palavra é ou corrente ou 

rara ou metáfora ou ornamento ou inventada ou alongada ou abreviada ou modificada1219» 

e em 6-9 «a metáfora é a transferência de uma palavra que pertence a outra coisa, ou do 

género para a espécie ou da espécie para o género ou de uma espécie para a outra ou por 

analogia1220.» Mais uma vez D. António de Ataíde segue os preceitos aristotélicos1221 nas 

ideias e nos termos que usa para explanar as suas teorias. Segundo Paul Ricoeur, a teoria da 

metáfora vem-nos dos antigos retóricos, ou seja, «na retórica tradicional, a metáfora é 

                                                 
1216 Riscado: «r». 
 

1217 Vide Heinrich Lausberg ⁴1993: 163 afirma que «a metáfora (translatio; metafora/; [port. metáfora]) é a substituição 
(immutatio: § 174) de um verbum proprium (“guerreiro”) por uma palavra, cujo significado entendido proprie, está numa 
relação de semelhança (similitudo: § 401) com o significado proprie da palavra substituída («leão»: § 226). 
[…] A metáfora, por esse motivo, é definida também como “comparação abreviada”, na qual o que é comparado é 
identificado com a palavra que lhe é semelhante. À comparação (similitudo) “Aquiles lutava como um leão” corresponde a 
metáfora “Aquiles era um leão na batalha”. […] As metáforas, como tropos de palavra, pertencem respectivamente a 
campos de imagem mais vastos, nos quais os dois domínios do ser se ordenam entre si numa relação de semelhança. Os 
campos de imagem realizam-se mais latamente na figura de pensamento da alegoria (§ 423). Quando, uma metáfora, a 
relação entre os campos de imagem (§ 230), que escolheu o sujeito falante, for pouco usual na consuetudo (§ 104) do meio 
social (aptum: § 464) ou do genus elocutionis (§ 465) e se, por conseguinte, for muito grande o estranhamento (§§ 84; 162), 
considera-se então essa metáfora, como “trazida de longe” (simile longe ductum): uma metáfora desta qualidade pertence 
ao audacior ornatus (§ 90).» 
 

1218 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pela letra A. 
 

1219 Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 83. 
 

1220 Idem, Ibidem. 
 

1221 A propósito da importância da metáfora, declara Manuel Alexandre Júnior et al. (2006), op. cit., p. 32 apud Perelman: 
«”ao lado da retórica, fundada sobre a tríade ‘retórica-prova-persuasão’, Ricoeur lembra-nos que Aristóteles elaborou uma 
poética, que não é técnica de acção mas técnica de criação, a qual corresponde à tríade ‘poesis-mimesis-catharsis’. Ora 
Aristóteles ocupa-se da metáfora nos dois tratados, mostrando que a mesma figura pertence aos dois domínios, ora 
exercendo uma acção retórica, ora desempenhando um papel na criação poética.”» 
 



272 

 

classificada como um tropo, isto é, como uma das figuras que classificam as variações de 

sentido no uso das palavras e, mais precisamente no processo da denominação1222.» Para o 

preceptista português é lícito o uso das metáforas, numa época que pré anunciava já o 

Barroco com a sua panóplia de espelhos imagéticos: 

 

«/ pondera meu santo / 1223Agostinho se se pode chamar mentira a esta / 1224 translação E 
metafora, porque <quando dizem os> onde [...] as / sementejras, florida mocidade, [niuea uelhice ?] // 
[fl. 35] sem duuida, nestas cousas não achamos ondas / flores, neues, E asi pareceram mentiras estas / 
translaçõis, disto somba Santo Agostinho porque / não se pode chamar mentira o que se sabe <que 
se>1225 faz / por figura retoricas E poetica E o mesmo santo / trás os exemplos de christo <E a 
escretura> falarem por metaforas / 1226 a christo chamam pedra monte braço / E elle a São Pedro 
chamou pedra E ao pouo christão / ouelhas a jgreja [...] <asi proprio pastores> bastante excelen/çia». 

 

 Ataíde continua o seu discurso sobre as «palavras transferidas» ou ‘figuras 

metafóricas’  citando no fl. 35 uma vez mais Quintiliano «<1227{ Libro 8 Capitulo 6 / }>». 

Assevera o 1.º conde de Castro D’Aire que o autor latino «as1228 / louua tanto que as1229 

aproua por excelente ornato da / oração». Discorre ainda Quintiliano «particu/larmente» 

acerca desta matéria que 

 

«as meta/foras [...] porque são humas breues comparaçõis, E porque / por comparaçõis 
sabemos E entendemos com mais cla/reza por isso as metaforas nos aprazem tanto mas / diferem 
1230<humas de outras em que> a comparação compara se huma / cousa a outra a metafora toma se 
pola mes/ma cousa comparação he quando disemos que / hum homem he como hum leão, metafora 
quan/do ao mesmo homem chamamos leão 1231<alguma> / uezes duplicão os poetas a metafora». 

 

D. António de Ataíde menciona de seguida Virgílio para fundamentar a sua posição 

sobre o valor da metáfora. Todavia, o seu uso no poema usado de forma exagerada pode 

‘escurecer’ a mensagem do poema e enfastiar o leitor: «tudo he metafora / E são duas numa 

                                                 
1222 Cf. Paul Ricoeur ²2013: 70. 
 

1223 Na margem esquerda do fólio: «Libro contra menda/cium ad consen. / tomo 4 Capitulo X». 
 

1224 Riscado: «aplicação». 
 

1225 Riscado: «E se». 
 

1226 Riscado: «E a escretura». 
 

              1227 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem direita do fólio, sendo a remissiva para o mesmo        
assinalada no original pelo sinal +. 

 

1228 Na margem direita do fólio: «Libro 8 Capitulo 2». 
 

1229 Riscado: «conced». 
 

1230 Riscado: «das compar». 
 

1231 Riscado: «[...]». 
 



273 

 

centença mas tambem se a de / aduertir que asi como o uso das translaçõis mode/rado E 

oportuno illustra o poema, asi o fre/quente escurece E enfastia ate aquj quintiliano /». Mais 

uma vez o 5.º conde da Castanheira alude ao retor latino do século I d. C. para defender a 

sua teoria. Talvez pressentisse já ideia de que os poetas seus coevos se ‘emaranhavam’ em 

demasiadas metáforas, fugindo cada vez mais aos preceitos mais puristas dos autores 

clássicos da Antiguidade greco-latina. Por outro lado adverte o «<sabio> leitor» que não lhe 

interessa explanar no seu Borrador as diferenças semânticas, ou por que razão chama 

«figura / a metafora», pois sabe «que em rigor retorico / não he figura senão Tropo, mas 

chamo / lhe asi pera mayor clareza ». Além disso, não pretende alongar-se acerca de tais 

matérias: «E não quero es/tender me em dizer as diferenças que ha de / figura a tropo 

porque não escreuo retorica / senão poetica. //». 

Inicia D. António de Ataíde no fl. 36 com o título «Capitulo das palauras <fingidas E> 

inuentadas / de nouo /». Mais uma vez o preceptista luso segue o preceito aristotélico para 

fundamentar as suas teorias1232, não olvidando outras fontes clássicas consagradas que 

trataram o assunto de forma clara e precisa. Dividiu o 5.º conde da Castanheira 

 

«as palauras fingidas e inuentadas / de nouo, em 4 species que ou são dedusidas d[e] outras / 
da mesma lingua ou deduzidas d[e] outras de / lingua estranjeira, ou tiradas inteiramente / de lingua 
estranjeira E admetidas na pro/pria ou inuentadas de nouo sem deduccão / nem usurpação alguma. A 
todas estas inuençõis / de palauras deu <E da> ocasião a necesidade E estreiteza / dos termos E 
palauras de todas as linguas que 1233 / nenhuma ha que não se aproueita se deste remedio / Seneca 
filosofo se queixa de 1234<não ter entendido> a pobresa1235 / E a miseria da lingua latina se não quando 
lera / Platão aonde achaua algumas cousas a que faltauão / E não tinhão nomes, outras que inda que o 
tiuesem o per/derão per ser fastidioso Horacio concede licença pera / inuentar palauras so em caso de 
necesidade E iso / quer dizer1236 Dabetr quae licentia sumpta pudenter / E ainda que aos poetas he 
esta licença mais largua / todauia Demetrio phalerio no liuro da elocução / naquela parte aonde trata 
da composição dos nomes / dis que ate aos poetas he perigosa a ficção E compo1237/sição dos nomes 
da qual dis Jason de nores que se se / faz bem não da muito louuor E se se faz mal / [...] dize que es 

                                                 
1232 Aristótles na sua Poética 1457b 25-35 afirma: «Todavia, em alguns casos de analogia, não existe palavra apropriada, 
mas proceder-se-á exactamente da mesma maneira. Por exemplo, espalhar a semente é semear, mas o espalhar da luz pelo 
Sol não tem designação própria. No entanto, isto está para o Sol como o semear está para a semente; por isso se disse 
“semeando uma luz divina”. E também é possível lidar com este tipo de metáfora de outro modo: depois de aplicar a uma 
coisa o nome que é de outra, negar alguma das suas características próprias como, por exemplo, se se chamasse ao escudo 
“taça”, não de Ares, mas “sem vinho”. * * palavra inventada é aquela que, não sendo, em geral, usada por ninguém, é 
estabelecida pelo próprio poeta e parece que são assim alguns nomes como ernugas com o significado de ‘chifres’ e 
areteracom o de ‘sacerdote’.»  
 

1233 Riscado: «não». 
 

1234 Riscado: «ser tanta». 
 

1235 Na margem direita do fólio: «epistola 58». 
 

1236 Segue-se um espaço em branco. 
 

1237 Na margem direita do fólio: «in poetica Horatio». 
 



274 

 

mal quintiliano dis que aos1238 // [fl. 36v] gregos era mais liçito formar E inuentar pa/lauras E que a nos 
he improprio E malper/mitido». 

 

 Caso se mostre estritamente necessário «De todas os coatro especies de inuentar / 

palauras a primeira me parece mais sofriuel porque /» é lícito aos poetas se necessário 

«deduzir huma palaura d[e] outra da mesma lingua / <em que se escreue>  fica parecendo 

mais propria E mais1239 / parelhada a se reçeber que sendo d[e] outra lengua / deduzida ou 

tirada, ou sendo inuentada de / nouo polo menos não ha duuida em que fica / mais 

inteligiuel». Ou seja, é preferível ao poeta reinventar termos a partir da sua língua natural do 

que usar palavras emprestadas de outra. E conclui: «E iso basta pera ser milhor / que as 

palauras an de ser graues E inda que se/jão exquesitas an de ser inteligiueis.»  

De seguida afirma D. António de Ataíde que o Arpinate reparte a forma de inventar 

vocábulos em quatro maneiras: «/ 1240quando Ciçero divide aqueles quatro modos / de 

inouar palauras scilicet por semelhança per imita/ção, per infleccão, ou per união de 

palauras, a Jnfleccão da propria lingua E a 1241<união> / são os milhores modos he infleccão / 

como debibo dizer bibosus». No início do fl. 37 o perceptista luso explica que compreende a 

razão pela qual era lei entre os antigos latinos que as palavras inventadas «fosem dedu/zidas 

da lingua grega» embora na sua opinião não fosse «rezão em que / se fundasem, mas pareçe 

me que dauão gran/de excelençia á lingua grega, E que estrei/tauão muito os poderes à 

sua.» Em relação à sua época, entende D. António de Ataíde que sendo o latim língua 

universal (entenda-se, na esfera do mundo ocidental) seria correcto que todas as nações 

efectuasem a partir do idioma da Roma antiga «as deducçõis E asi o faz luis de Camõis E 

pode / ser que dira alguem que algum tanto mais liçençioso / do necesario.» 

 Fala-nos ainda da terceira «specie das inuentadas / he tiradas d[e] outra lingua sem 

deducção E adme/tidas na propria, isto se faz com grande força / os latinos o fizerão em 

muitas palauras prin/cipalmente em todos os nomes e das figuras re/toricas E gramaticas.» 

Segundo Ataíde, fl. 37v, Luís de Camões fê-lo na estância do sexto Canto, estrofe 28: 

«1242emquanto este conselho se fazia / no fundo aquoso a leda lassa frota / com uento 

                                                 
1238 Na margem direita do fólio: «Libro 8 Capitulo 3». 
 

1239 Ssegue-se uma palavra riscada. 
 

1240 Na margem esquerda do fólio: «3 deorat.». 
 

1241 Riscado: «adiunccão / he». 
 

1242 Na margem esquerda do fólio: «Canto 6 strofe 38». 
 



275 

 

socegado proseguia / pelo tranquilo mar a longa rota. /» A quarta espécie denomina-a o 1.º 

conde de Castro D’Aire «das inuentadas he das / palauras fingidas de nouo sem deduccão / 

nem translação. E são so da cabeça E uonta/de do poeta estas não admitem os nosos / 

poetas em1243 forma senão so quan/do a alguma cousa falta nome E he nece/sario por lho 

mais ainda então se a de / guardar alguma rezão.» Ataíde dá de seguida um exemplo 

elucidativo «Como a huma peça / grosa de Artelharia chamamos bombarda / parece me que 

he nome estranjeiro, mas se / he nosso foi necesario por lho, E quem o in/uentou acomodou 

se no som da palaura com / o som E o desparar da artelharia.» 

 Todavia «as / metaforas são galantes sendo moderadas.» Deste modo afirma Ataíde, 

no início do fl. 38, que devem os poetas usar as palavras fingidas «em neçesidade E limitação 

porque a demasia / he cancatiua E alem diso desacreditão / a lingua em que se escreue de 

tão estreita / que não tem1244 abundancia / de palauras senão emprestadas d[e] outras / 

linguas ou inuentadas ou deduzidas.» Ataíde dá então por concluída a segunda parte «da 

elocução (que he a terceira do poema) que / dizemos ser a composição das palauras agora / 

trataremos da terceira parte da elocução / que he a dignidade. /» Inicia-se o capítulo « 

Capitulo da dignidade do poema» 

Afirma o autor de que vimos tratando que a dignidade e elocução do poema devem 

observar a «autoridade da honestidade do mes/mo poema a qual seja digna de reuerençia E 

/ honrra» uma vez que «os poemas torpes ou que tem insertas // [fl. 38v] muitas [torpezas 

?] não tem honestidade E asi / não tera autoridade E em uez de ser digno / de reuerençia E 

honrra se lo ha de menos preco / E uituperio.» 

Na construção do poema épico a fim de se fugir do tom coloquial deve o poeta em 

latim utilizar o hexâmetro e em português «a1245 troua de oitaua rima.» Ataíde cita de novo 

o Estagirita1246:  

 

«1247{ Aristoteles dis que se / alguem quiser fazer poe/mas em outro uerso que <[...]>1248 fara 
absurdo / porque o uerso heroico he / o mais capas E o mais / firme de todos / } / E pode hum poema 

                                                 
1243 Riscado: «nenhuma». 
 

1244 Riscado: «significatiuas». Entrelinhada encontra-se uma palavra riscada. 
 

1245 Seguem-se algumas letras riscadas. 
 

1246 Cf. Aristóteles, Poética, 1449a 5-28. Veja-se Ana Maria Valente (2004), op. cit., pp. 44-45. 
 

1247 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

1248 Segue-se uma palavra riscada. 



276 

 

ser honesto E mais não ser / digno de reuerencia E honrra porque se se fizer / hum poema que trate da 
guerra do[s]1249 cães e os / gatos pode ser honesto mas não sera digno / de reuerencia E honrra 1250{ O 
sojeito do poema / [...] / [...] a dignidade / graue sojeito foi a de Vergilio tratando de eneas / mais 
graue a de luis de / Camõis porque tratou de mais / graue E de mais digna na/uegação grauissimo foj a 
/ de [...] Cardeal que / fes em uerso heroico / os actos dos apostolos / não diguo que são huns / 
poemas milhores que / outros senão que são / os sojeitos huns milho/res que outros.» 

 

Quanto mais graves forem os assuntos a tratar, bem como as personagens 

observadas, assim o cuidado a ter de modo que «nem / rei fale como pastor nem o pastor 

como soldados / nem se trate dos diferentes indeferentemente / senão que asi como são 

diuersos o seja <tambem> o estilo.» O início do fl. 39v1251 intitula-se «das mais obriga[çõis] 

do poeta», pois Ataíde havia direcionado o seu discurso para a epopeia. Também a comédia 

e a tragédia, ainda que os três géneros difiram entre si em muitas «cousas»,  

 

«não basta que o poeta cumpra com as obrigaçõis / da arte se a obra não for pathetica, que 
he o / mesmo que dizer [mouedora ?] de modo que a de / mouer a algum affecto ou a tristeza ou 
ale/gria ou a semelhantes E a isto a de acomodar / as palauras que sejão majestosas pera a grauidade 
/ 1252 tristes pera as tristes ettc.»  

 

Para comprovar esta teoria, Ataíde cita autores como Horácio, «1253{ Aulo gelio <Livro 

7 Capitulo 5> E quin/tiliano <Livro 6 Capitulo 3>.» Além do mais para se «mouer / afectos 

consiste em / que primeiro nos mouamos / nos mesmos de mo/do que se quisermos 

es/creuer cousas tristes / quando estiuermos / alegres ou pacifi/cos quando irados que / 

erraremos tudo E / asi conuem que primeiro / façamos o animo ao / que queremos 

escre/uer / }.» 

Tem o 1.º conde de Castro D’Aire no início do fl. 40 uma tirada certeira em relação ao 

valor excelência da poesia: «Sem uergonha o não diguo que a razão / d[e] algum não ser por 

uersos excelente / He não se uer prezado o uerso E rima / porque quem não sabe a arte não 

a estima / boa E uerdadeira rezão he esta.» Contudo, a principal razão prende-se com a 

natureza dos portugueses  

                                                                                                                                                         
 

1249 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1250 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal Ø. 
 

1251 O fólio 39 encontra-se em branco. 
 

1252 Riscado: «[...] se uer». 
 

1253 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 



277 

 

 

«cujos / spiritos são tão leuantados que dificultosamente / se empregão em louuores alheos E 
querem antes / gastar o tempo em merece los que canta los nem / tambem 1254<ha cousa que nos 
pareça grande> o respeito do / muito o que sempre nos obrigou o amor1255 / rej de nos pera elle E 
delle pera nos E a respei/to tambem do muito a que nos sentimos obrigados / por quem nos deos fez 
<a>s outras naçõis não tem / este estilo antes tanto pelo contrario que E / de atreuesar hum golfo E 
tornar pera / casa se faz loguo hum poema E muitos em / competençia terão suas rezõis pera isso.» 

 

D. António de Ataíde sente alguma tristeza por ver «huma 1256<pouca paixão>» da 

parte de muitos em relação  aos feitos heróicos de alguns excelentes portugueses, vendo 

extinguir «a memoria / dos Heroes deste rejno no qual se ouuera / quem quisera ser 

Plutarco 1257<sobejão> Jllustrjssj/mos uarões1258.» Dá de seguida o exemplo do «Conde / d[e] 

Atouguia1259.» Acresce ainda o perceptista luso «porque 1260<ninguem> tratou te gora 

quando al/guem o escreuer ficara ja particular / .1261» Ou seja, o facto de alguém cantar ou 

contar ficará tal como Plutarco duplamente famoso, pois a matéria narrada ao abordar 

heróis inexcedíveis tornar-se-á também ela para sempre recordada e tornada pública. 

Entretanto se houver alguém ainda melhor em erudição poderá legitimamente superar o 

autor seu anterior em relação a determinado assunto específico:  

 

«mas todauia não basta que / hum poeta escreua hum poema pera que fique tão seu [...] / 
aquele sojeito que o não possa ser doutrem porque Horatio / dis que ainda que o sojeito fique 
particular com tudo / fica publico E quem o imitar E o escreuer / milhor E com mais erudição E milhor 
estilo / e se será o senhor da particularidade1262 E pro/priedade delle E com isto se conformão os / 1263 
Jurisconsultos Justiniano o dis claramente //.» 

                                                 
1254 Riscado: «nos parece nada muito». 
 

1255 Riscado: «do noso». 
 

1256 Riscado: «pequena [...]». 
 

1257 Riscado: «não faltão». 
 

1258 Cf. início do fl. 40. 
 

1259 D. António de Ataíde estava a referir-se provavelmente a D. Luís de Ataíde, 3.º conde de Atouguia e primeiro e único 
marquês de Santarém, (1517 - 10 de março de 1580 em Goa). Filho segundo de D. Afonso de Ataíde e de sua mulher D. 
Maria de Magalhães era bisneto do 2º conde de Atouguia, D. Martinho de Ataíde. Foi governador-geral da Índia Portuguesa 
e Vice-Rei da Índia Portuguesa (entre 1568 a 1571 e 1578 a 1581). Fez armas na África, segundo «Nobreza de Portugal», 
tomo II, página 332, e, passando ao Oriente, participou da expedição de D. Estêvão da Gama ao Mar Vermelho e foi armado 
cavaleiro por ele na igreja de Santa Catarina do Monte Sinai. Regressando ao Reino, foi enviado à corte de Carlos V e tomou 
parte em sua expedição contra os luteranos. Regressando, manteve-se estranho às lutas políticas que se seguiram à morte 
de D. João III de Portugal a respeito da Regência. Quando D. Sebastião tomou o governo, foi nomeado 10º Vice-Rei da India 
em março de 1568. 
 

1260 Palavra riscada. 
 

1261 Riscado: «E agora que he [comum ?]». 
 

1262 Riscado: «delle». 
 

1263 Na margem esquerda do fólio: «institutio num ciuiliu. / Livro 1 capitulo [...]». 
 



278 

 

 

No seguimento apresenta D. António de Ataíde logo no começo do fl. 41 uma curiosa 

nota informativa que permite datar o seu Borrador: «[fl. 41] Alcobaca 9 de Novembro de 601 

/.» Acto contínuo prossegue o 5.º conde da Castanheira as suas ideias sobre a composição 

das ‘obras literárias’, afirmando que não é obrigação dos poetas «1264<tratarem> / tudo 

quanto aconteçeo na historia cujo1265 poema1266 / cantão E lembra Horatio que não se a de 

tratar senão / o que [de lustro ?]» Mais uma vez para sustentar as suas teorias acerca da 

Poética,  Ataíde refere o poeta de Venúsia. Temos neste caso uma alusão directa e uma 

citação dos vv. 150-152 da Epístola aos Pisões da autoria do poeta de Venúsio1267.  

Alude então mais uma vez à modelar e milenar comparação entre os poetas e 

pintores: 

 

«ha algumas cousas impertinentissimas / pera os poemas, outras que he imposiuel ygualar se 
/ as palauras E os uersos com o sojeito, E asi imitão os / bons poetas aquele pintor Timantes que 
pintando / hum painel o sacreficio de Jphigenia pintou a / Calchas triste, a Ulises mais triste, E a 
menalao / tristissimo querendo despois pintar Agamenon / seu pai1268 E uendo que ja ali não podia 
che/gar o pincel deitou lhe hum ueo polo rosto o mes/mo deuem fazer os poetas com as cousas a que 
não / pode ou com as a que não deue chegar a pena /.» 

 

 Não deve o poeta «fazer uersos tão desatados que parecem prosa, ou // [fl. 41v] 

segundo outros tão impertinentes E sobre materia / tão impropria que não pareça digna da 

poesia.» Além disso «1269<saem> estes uersos desatados E mal / feitos E impertinentes de 

entendimento esteriles / conçejtos E de cabedal sem lição das Historias [...]1270 da filosofia 

<principalmente da moral que he a que mais importa ao [poeta ?]>» Os «autores» têm 

obrigatoriamente de evitar o estilo rude e as  «es/critas» devem apresentar-se 

«floridamente porque 1271estas são as que Horacio chama <E tacha> versus / inopes rerum 

                                                 
1264 Riscado: «d[e] escreuer». 
 

1265 Riscado: «s». 
 

1266 Riscado: «s». 
 

1267 Aí Horácio proclama: «De tal modo cria ficções, de tal modo mistura fábulas com a verdade, que nem no meio destoa 
do princípio nem o fim do meio.» Cf. R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 72-73. 
 

1268 Riscado: «não se hou». 
 

1269 Riscado: «aconteçem». 
 

1270 Buraco no original. 
1271 Riscado: «d». 
 



279 

 

<uersos pobres de cousas> plinio estima tanto o conçeito E a1272 sciencia / (a que elle chama 

eloquentia) que dis que escasamente a tem hum ou dous /.»1273 

 No seguimento, citando Plínio e um outro seu contemporâneo, apresenta uma 

curiosa diferenciação entre «eloquência» e «loquençia»: «E asi no mesmo lugar tras Plinio a 

Julio Candido que diferencaua a eloquencia / da loquençia, porque uerdadeiramente a 

eloquencia não pode / estar sem saber pois he arte E a loquençia que he o pal/rar muito 

1274<florido> E sem sustançia não he de momento /.» Fundamenta ainda mais as suas ideias 

sobre o assunto em questão, aproveitando a ocasião para elogiar o seu tio, D. Jorge de 

Ataíde a quem o 5.º conde da Castanheira tanto deve e ao qual já dedicámos uma parte 

deste trabalho devido à sua importância, quer como político quer como homem de ideias e 

de letras: 

 

«ao senhor Bispo Dom George de Ataide Capelão mor das [...] / E do seu conselho do estado 
ouuir dizer que auia homens discretos / E homens bem falantes, os discretos chamaua aos 
en/tendidos cuja descrição estaua na sustancia <das cousas> E no entendimento / <E no [prender ?]> 
E os bem falantes dezia que erão aqueles cuja descricão / não pasaua da língua.» 

 

 E nisto «consola […] Horacio // [fl. 42] aos poetas que não se asombrem com tantos 

preceitos por/que ha alguns uicios que não ofendem saluo se forem muito con/tinuados.» 

Ou seja, Ataíde defende os conceitos poéticos do preceptista de Venúsia que afirmava nos 

vv. 347-350: «há […] defeitos para os quais exigimos indulgência: pois nem a corda produz o 

som que a mão e o espírito desejam, saindo, muitas vezes, som agudo a quem procura o 

grave, nem tão-pouco, o arco encontra sempre, com a flecha, o alvo que se mirou1275.» 

Também segundo Horácio (vv. 351-353) «se num poema brilharem inúmeras qualidades, 

não devemos ofender-nos com alguns defeitos, deixados escapar por certa incúria ou 

porque a natureza humana os não soube evitar1276.» A este respeito D. António de Ataíde 

menciona ainda o Estagirita quando declara:  

                                                 
1272 Riscado: «saber». 
 

1273 Vide Horácio, Arte Poética, vv. 319-322: «Comédias há, por vezes, que, embora parcas de elegância, medida e arte, por 
apresentarem temas atraentes e caracteres bem delineados agradam mais ao público e o prendem muito mais do que 
versos sem realidade, ou harmoniosas bagatelas poéticas.» Utilizámos a tradução de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. 
cit., pp. 92-93. 
 

1274 Riscado: «E agudo». 
 

1275 Veja-se R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp 96-97. 
 

1276 Idem, Ibidem. 
 



280 

 

 

«Aristoteles que por dous modos pecão os poetas ou por / si ou por accidente por si peca quando erra 
nos / preceitos da poetica como se1277 querendo / fazer huma tragedia erra se no numero das pesoas / 
troca se os actos, 1278<fala se soberbo> com palauras humil/des E o humilde com palauras inchadas E 
acaba / se a tragedia sem infortunios isto se chama / error1279 capital.» 

 

 Na opinião de D. António de Ataíde, é natural que aconteçam inverosimilhanças 

poéticas, pois, referenciando a opinião de um perceptista quase seu coevo, Luís Vives, até o 

poeta Catulo errou: «E tra lo luisino disendo que deste modo errou Catulo1280 / porque 

propondo de tratar o casamento e festas delle de / Thetis e [...] deixa a materia E uai parar / 

na fabula de Ariadna E a segue prolixamente / o erro de acidente.» Deve-se também 

exonerar de culpas os autores no que diz respeito a erros ligados a outras artes ou ciências 

específicas: «menos importante E / perdoauel, he quando o poeta erra se em / cousas 

tocantes a outra profisão, arte, ou / sciençia, como na medecina ou Astrologia / ettc por 

accidente errou Vergilio quando / dise que enneas matara ueados em Africa / sendo asi que 

em africa não ha esta caca //.» 

 Depreendemos das palavras do 5.º conde da Castanheira que a poesia pode imitar o 

que existe, o que aparece aos olhos, imitação particular ou icástica, ou o que deveria existir, 

segundo a ideia e a opinião dos homens, a designada imitação universal ou fantástica1281. 

Subentendemos ainda no texto de Ataíde que os dois modos de imitar, no particular e no 

universal, o segundo é o mais perfeito porque permite tornar a poesia mais eficaz na 

obtenção dos seus fins1282.  

                                                 
1277 Riscado: «fisese huma». 
 

1278 Riscado: «fisese o mes». 
 

1279 Riscado: «por si». 
 

1280 Na margem direita do fólio: «in poetica Horatio». 
 

1281 Cf. António Manuel Esteves Joaquim 2005: 95.  
 

1282 Como dirá A. M. Esteves Joaquim a propósito de outro teorizador da Poética, posterior a D. António de Ataíde: «esta 
concepção realça o princípio da verosimilhança simultaneamente como factor de perfeição e único limite imposto à criação 
de matéria literária. A verosimilhança não exclui totalmente da poesia o vulgar, o concreto, o real, pois este pode ser 
verosímil e possível, apenas afasta o que na realidade há de insólito, de anormal, de improvável. Por esta causa, para Pina e 
Melo, que segue bem de perto a Poética de Aristóteles, a poesia supera a história, constrangida pela transmissão exclusiva 
da verdade.  
O meio usado pela poesia e que a distingue da música, da pintura e da dança é a “a descrição harmónica do verso”, a 
“medida das vozes”.» A propósito deste assunto Ana Maria Valente (2004), op. cit., p. 11-12 afirma o seguinte: «será 
necessário, no entanto, distinguir, como faz  Halliwell, 1986: 136-137, entre os dois aspectos diferentes da mimese poética 
(a que está em causa nesta obra, embora, tal como na República, o conceito seja constantemente transferido desta para as 
artes plásticas): um, que é o seu verdadeiro âmbito (acção), e outro, o seu verdadeiro significado  (retrato dos universais). 
Este contraste do valor do particular com o do universal é o que figura no célebre passo em que, comparando a história 
com a poesia, no cap. 9, Aristóteles escreve que uma difere da outra porque a primeira diz ‘o que aconteceu’, e a segunda 
‘o que poderia acontecer’ (1451 4-5).  



281 

 

 Segundo Maria da Penha Campos Fernandes1283  

 

«apesar da diferente valoração que cada um destes autores [Platão, Górgias e Aristóteles] 
atribui ao fenómeno da mimese poética, todos acabam por concebê-lo como processo poético-retórico 
de construção de mundos ilusórios. E nem mesmo Horácio – que o restringe, de forma clara e 
apelativa, seja sob a aura realista das conveniências, seja sob a aura da rigorosa circunscrição dos 
géneros poéticos – logra reduzi-los apenas a uma simples reprodução dos modelos já vistos. Conforme 
o seu epigramático e veememente Ut pictura poesis, em princípio, parece preconizar.» 

 

A começar o fl. 42v, o 5.º conde da Castanheira cita novamente o venusino numa 

passagem célebre para explicar que apesar da nossa indignação, certos erros cometidos 

pelos autores poéticos podem ser desculpáveis, porquanto na descrição de um grande 

assunto pode um poeta dormitar, ou ainda, não dominar todas as ciências, facto que em 

certos casos o pode levar ao cometimento de pequenos lapsos1284. Diz então D. António de 

Ataíde: 

 

«E destes segundos erros são os porque Horacio dis / que Alequando bonus dormistat 
Homerus /que alguma uez se descujda Homero E 1285<porque / não cuide que> pelos poetas mediocres 
se declara lo/guo que a estes nem os homens nem os deoses nem / os poderosos sofrem que fara aos 
maos E certo / que Da Horaçio huma galante rezão pera prouar, que não se sofr[e ?] / poeta que não 
seja muito bom porque dis elle que a poesia inuen/tou se pera <prouejto E> pera delicia dos animos se 

                                                                                                                                                         
Por este exemplo se vê mais uma vez a grande importância do conceito de mimesis.»  
 

1283 Vide Maria Penha Campos Fernandes: 1999: 37. A mesma autora, (1999), op. cit., pp. 38-39, a respeito deste assunto 
afirma o seguinte: «Horácio, Arte Poética (séc. I a. C.), org.-trad., “Introdução”, Comentários de R. M. Rosado Fernandes, 
Lisboa: Editorial Inquérito, 1984: 109, verso 361. A superioridade do sentido da visão sobre o da audição é, porém, melhor 
testemunhada por este extracto: “Há acções que se representam no palco, outras, só se relatam depois de cometidas. O 
que se transmite pelo ouvido comove mais debilmente os espíritos do que aquelas coisas que são oferecidas aos olhos, 
testemunhas fiéis, e as quais o espectador apreende por si próprio” (Id. Ib., pp. 82-83 [vv. 179-182]; Eunice Ribeiro, José 
Régio o texto iluminado, Braga: Universidade do Minho, 1998 [Tese de Doutoramento[).  
Apesar de, em diferentes situações, o relacionamento da poesia com a pintura ser ressaltado, na Antiguidade a questão da 
mimese poética não se circunscreve à da visibilidade física: “Pois tal como há os que imitam muitas coisas, exprimindo-se 
com cores e figuras (por arte ou por costume), assim acontece nas sobreditas artes [epopeia, tragédia, poesia ditirâmbica, a 
maior parte da aulética, a citarística]: na verdade, todas elas imitam com o ritmo, a linguagem e a harmonia, usando estes 
elementos separada ou conjuntamente» (Aristóteles, Poética [séc. V a.C], org.-trad., “Prefácio”, “Introdução”, Comentário e 
Apêndices de Eudoro de Sousa (1966, Porto Alegre: Globo), 2.ª ed., Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1990: 103, § 
17-26). 
O impacto da musicalidade sobre o receptor é essencial na concepção gorgiânica de poesia: “Eu concebo e designo 
igualmente toda a poesia como um discurso com ritmo. Um temor reverencial, uma comovida compaixão insinua-se nos 
que a ouvem. […] Na verdade, os discursos harmoniosos, inspirados pelos deuses, provocam uma sensação de bem-estar, 
dissipando a tristyeza. A força da palavra mágica, convivendo com a opinião do espírito, fascina-o, convence-o e 
transforma-o por encantamento” (Górgias, “Elogio de Helena”, in  Id., Testemunhos e fragmentos, trad. de Manuel Barbosa-
Inês de Ornellas e Castro, Lisboa: Colibri, 1993: 43).  
Assim sendo, a mimese poética afirma-se como uma força pragmática a introjectar-se no receptor, para além da visibilidade 
física e da racionalidade.» 
 

1284 Cf. Horácio, Arte Poética, vv. 358-360: «E não posso deixar de indignar-me todas as vezes que dormita o bom Homero: 
contudo, é natural que, na descrição de tão grande assunto, alguma vez nos domine o sono.» Tradução de R. M. Rosado 
Fernandes (2001), op. cit., pp. 98-99. 
 

1285 Segue-se uma palavra riscada. 
 



282 

 

1286<alguma destas partes falta> / pera que he fazer poemas <podendo se declarar os [...] de cada hum 
poe[ma?]> E asi affirma que embaxando / hum ponto do sublime [...] pera o infimo E toda / outra 
sciençia E arte sofre mediania o poeta não / espanta se muito de que se deixe o joguo da pela por 
quando / se não sabe E se cometa a fazer uersos sem / 1287<noticia> da arte E sciençia delles. /» 

 

É dever do poeta apresentar figuras e tecer considerações de forma a tornar o poema 

‘literário’ e consistente. Se «os poetas descreuem hum soldado hum pastor E as mais / 

pesoas reseruando lhes as suas circunstancias, cou/sas são estas que se an de aprender da 

lição dos mes/mos poetas aqui basta aduertir que se a de reparar / muito nestas 

consideraçõis. /» Pode um autor apresenatar «na poesia humas quasi pesoas ou pesoas / 

fingidas, como em Vergilio a fama, em ouuidio a / fome em Ariosto a discordia em Camõis a 

manham / em petrarca a Castidade a fama a morte E o Amor / que são rossas quatro 

triunfos» Ainda que se tratem de figuras abstractas «cumpre ao poeta des/creuer estas 

cousas como se fosem pessoas com as / circunstancias que ouuerão de ter se o forão // [fl. 

43v] Vergilio Descreue o arco celeste. /» O ambiente» mitificador das epopeias é propício à 

(re)criação de figuras históricas ou fictícias, de seres reais ou imaginários e ao contrário do 

drama «a epopeia não oferece o conflito intersubjectivo em torno do qual circula a acção 

dramática, mas antes “apresenta uma dialéctica imobilizada, no sentido em que nenhuma 

parte do texto oferece uma resolução devida à mediação duma dialéctica posta em 

movimento”1288.» No entanto as imagens criadas pelos poetas através de um complexo 

conjunto de metáforas levam-nos a pensar que «os princípios organizadores da epopeia 

seriam então os da parataxe e da coexistência paralela de perspectivas independentes, 

nunca os do entrelaçamento dramático e da orgânica interdependência que Aristóteles 

teorizou1289.» Todavia não podemos negar que a ideia «acerca da intrínseca dramaticidade 

da épica generalizou-se, não sem alguma contestação (p. ex. as cartas sobre o assunto 

trocadas entre Goethe e Schiller em 1797), contudo insuficiente para a desacreditar no 

discurso crítico-literário1290.»  

Certo é que os poetas apresentam nas suas obras todo um conjunto de ideias 

filosóficas, morais e políticas plenas de significado, ainda que ligadas a cenas irreais ou 

                                                 
1286 Riscado: «isto senão a de conseguir». 
 

1287 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1288 Veja-se [em linha]: http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink. 
 

1289 Idem, Ibidem. 
 

1290 Idem, Ibidem. 
 

http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink


283 

 

totalmente fantásticas1291. Essa plasticidade pictural para além de enriquecer o poema do 

ponto de vista artístico cria no leitor em termos psicológicos uma imagética tal, que o leva a 

envolver-se como se visualizasse um filme cuja narrativa o prende e o move para o 

pensamento reflexivo e ao mesmo tempo para o deleite. Por exemplo certas descrições 

como a do escudo de Aquiles permitem ao leitor vislumbrar o resumo de uma cultura1292. 

Noutros casos a imagética criada pelo poeta é de tal modo rica que nos deixa deslumbrados 

e presos aos textos, como se o que observássemos nas constelações de palavras narradas 

nos teletransportasse de imediato para dimensões sensoriais, onde o ‘irreal’ e o real se 

cruzam e nos permitem melhor reflectir sobre o nosso lugar no cosmos. Essa linha entre o 

fantástico e o verídico é ténue nas grandes epopeias, todavia sem a presença do 

maravilhoso o poema definharia1293. 

  Por isso, D. António de Ataíde cita o v. 701 do IV Livro da Eneida «mille trahens 

varios adverso sole colores.» O episódio é conhecido: a omnipotente Juno enviou Íris do 

Olimpo para libertar a alma de Dido em agonia dos membros que a aprisionavam. Íris, 

húmida de orvalho, arrastando céus afora mil cores variegadas com as suas asas de ouro, 

contra o sol, voando desce e adeja sobre a cabeça da rainha de Cartago, consagrando a Dite 

o seu cabelo, libertando-a do corpo onde estivera encerrada1294. Assim falou, Íris, cortando-

lhe o cabelo com a dextra. E a um tempo se dissipou todo o calor e nos ventos se lhe foi a 

                                                 
1291 Sabemos que os elementos fantásticos provêm de uma antiquíssima tradição poética anterior a Homero e que se 
devem procurar num antigo poema perdido dos Argonautas. Cf. M. H. da Rocha Pereira ⁷1993: 93. 
 

1292 Idem, Ibidem, pp. 77- 79. 
 

1293 No documento [em linha]: http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/, podemos ler o seguinte 
sobre a questão do maravilhoso na literatura: «Género da literatura do (sobre)natural teorizado por Tzvetan Todorov em 
Introduction à la littérature fantastique (1970). Segundo este autor, o maravilhoso é o género onde se incluem as obras nas 
quais não é possível qualquer explicação racional para os fenómenos (sobre)naturais. O herói e o leitor implícito de uma 
narrativa maravilhosa aceitam sem surpresa novas leis da natureza. A definição do género maravilhoso é determinada na 
relação que Todorov estabelece com os géneros que lhe são próximos, isto é, o género fantástico em que o herói e o leitor 
mantém a hesitação entre uma explicação natural e (sobre)natural dos fenómenos ao longo da narrativa e o género 
estranho onde é fornecida uma explicação racional dos fenómenos insólitos, mantendo-se desse modo intactas as leis da 
natureza. Seguindo o critério dicotómico racionalidade/irracionalidade, os três géneros distribuem-se esquematicamente 
em género estranho/fantástico/maravilhoso. 
A paternidade do termo maravilhoso não é de Todorov. Já Aristóteles o tinha utilizado na Poética (séc.IV a.C.) quando no 
Cap. XXIV refere o modo como este participa na tragédia e na epopeia: “O maravilhoso tem lugar primacial na tragédia; mas 
na epopeia, porque ante nossos olhos não agem actores, chega a ser admissível o irracional, de que muito especialmente 
deriva o maravilhoso” (trad. de Eudoro de Sousa, p.141). Aristóteles apresenta o maravilhoso como um elemento do 
irracional mas não o conceptualiza.» 
 
1294 Cf. Victor Jabouille ²1992: 123. Veja-se a tradução do passo da autoria de Agostinho da Silva 1977: 248-249 - «Íris então, 
descendo como orvalho, / com asas de açafrão pelo céu fora, / voava frente ao Sol em cambiantes / que banhavam o rosto 
da rainha. / Paira sobre ela e deste modo fala: / «Tenho ordem de levar este cabelo / que só a Dite pertence e te liberto, / 
são as ordens que tenho, de teu corpo.» Tudo acabou, vida vou ao vento.» 
 

http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/


284 

 

vida. Exemplos deste tipo deve o poeta inflamar e desenvolver na sua obra. Por isso D. 

António de Ataíde proclama:  

 

«e este exemplo A estes são semelhantes / as sereas [...] Algumas cousas se / escreuem de 
modo que parecem incriueis, estas atribuem os poe/tas sempre a algum dos seus deoses pera 
emendar a imposibi/lidade E suprir a incredulidade Como o Capaçete de / Turno he obra de Vulcano 
os caualos de eneas da geração / dos que trazem o carro do sol, E são por obra de Ceres quando / falla 
o caualo de Achiles, da lhe palos a fala quando / as ninfas se mutarão em naos foi obra de Cibeles / <E 
em torcato tasso o encantamento da selua he por inuocação de Plutão » 

 
 Porém as mortes descritas num poema não têm que ser todas do mesmo modo:  

 

«/ As mortes que he necesario que aja no poema não são sem/pre de hum modo em Vergilio morre 
Archiles de sua / doença, [misero amuos ?] de Trilon seu competidor por enueja / E temeridade 
palinuro pola fe Lauso por piedade / 1295 Camila por fortaleza, Turno por auareza E pola / uan gloria de 
trazer os despojos de [palas ?] » 

 

 Proclama D. António de Ataide que na descrição de uma só morte, o caso de Dido por 

exemplo, em que a rainha «desespera1296 chama1297 E deseja a morte, E / não podendo 

alcança la trata de se matar por suas / mãos escolhe tempo E modo E executão no / qual 

canto, tendes tudo pesoa, concelho, feito, cau/sas, tempo, lugar, modo, affecto, 

instrumento E / soceso1298» e «lugares.» Quer o 5.º conde da Castanheira dizer que a 

«descripção as uezes he simplex porque / simplesmente se dis o lugar outras he1299 tambem 

/ com suas circunstancias descreuendo 1300<muros> bosques / termos E as uezes os 

proueitos ou danos do mesmo / lugar /.» É o caso de «Camõis passadas tendo ia as Canarias 

Jlhas /» quando descreve aquele arquipélago ou no Canto III estância 17, no momento em 

que o épico luso narra a situação geográfica de Portugal na Europa. 

 D. António de Ataíde classifica os versos de Camões sobre a localização de Portugal 

como «[fl. 44v] gentil descripcão com todas ou muitas das circunstançias / que este nosso 

reino tinha no tempo.» Para o precepista luso «E he / imposiuel fazer se huma arte poetica 

que ensine / estas cousas tão meudamente que escuse a lição dos / poetas», por isso, como 

                                                 
1295 Riscado: «Aru». 
 

1296 Riscado: «rogo?». 
 

1297 Riscado: «p». 
 

1298 Segue-se um espaço em branco. 
 

1299 Riscado: «com». 
 

1300 Riscado: «[muros?]». 
 



285 

 

leitores interessados devemos observar as «descripcõis» feitas pelos «poetas galantes» e 

com eles aprender. Não querendo o 5.º Conde da Castanheira tornar o seu discurso 

demasiado extenso, aconselha a que se aprenda a lição na própria poesia dos poetas: «E 

porque não pare/ça que busco ocasião de me alargar deixo de a pintar / como 1301<elles> 

escreuem o tempo E suas partes / mayores E menores o anno os meses os dias as / menhãs 

as tardes as noites a serenidade a / tormenta os uentos as chuuas porque tudo isto se / a de 

aprender da lição dos mesmos poetas.» 

 Se um teorizador não proceder desta forma arrisca-se a «que saya / com hum 

uolume grandissimo que não he [serue ?] / pera arte cuja1302 <perfejcão> está em breuidade 

/ E clareza.» Não deve tornar o seu discurso «dema/siado de cançatiuo E comprido» facto 

que leva Ataíde a afirmar o que deseja realmente com esta sua obra: 

 

«o que pre/tendo he encaminhar a ordem da poesia / dizer as leis della emquanto1303 sciençia 
/ por si as outras cousas dependem d[e] outras / sciençias E como o uerdadeiro E perfeito / poeta toca 
em todos imposiuel E imper/tinente cousa será querer eu 1304<recompilar> na / arte da poesia a 
politica de Aristoteles / a Retorica de Cicero as instituicõis de / quintiliano.» 

 
 D. António de Ataíde considera «a / variedade» como «huma das principais 

1305<cousas com que o poeta illustra o poema>» evidência que o leva a ocupar-se do assunto 

de uma forma muito breve. No final do fl. 45, explica o 1.º conde de Castro D’Aire que sendo 

a matéria sobre a «Vari<e>dade» tal como Escalígero já havia declarado, difícil de tratar. Por 

isso afirma «Seguindo a Julio Caesar Scaligero podemos1306 / bem tratar este ponto o qual 

elle acha por [...] / difficultoso de ensinar E asi recorre a exemplos / 1307 todos os liuros de 

Vergilio tem os fins trágicos.» Acto contínuo, Ataíde explica o conteúdo trágico que cada 

livro da Eneida encerra. 

 

8. DOS ESTILOS E DA MÉTRICA 

                                                 
1301 Riscado: «os poetas». 
 

1302 Riscado: «excelençia». 
 

1303 Riscado: «p». 
 

1304 Riscado: «diser». 
 

1305 Riscado: «obrigacois do poeta». 
 

1306 Na margem esquerda do fólio: «Scaligero Poetica Livro 3 Capitulo 28». 
 

1307 Riscado: «De». 
 



286 

 

No «[fl. 471308] Capitulo 7 dos estilos /» D. António de Ataíde começa por afirmar que 

segundo Cícero existem três estilos: «Graue, mediocre / E [athenuado ?] que he o mesmo 

que humilde ou 1309<suçeso> /.» O estilo grave «consta de grande E ornada1310 / disposisão 

de palauras graues» o medíocre «1311<o infimo E humil/de que he o [...] abaxa se ao 

usadisimo> / E ordinario costume de falar asi sem 1312<elegancia E [...] / [...]>.» O estilo 

medíocre «he meo entre ambos / porque nem he tão leuantado como o graue nem tão 

ras/teiro.» Acrescenta o preceptista luso que «He neçesario / que nem estes estilos se 

confundão entre si mesturan/do em hum so poema huns com outros, nem querendo / 

seguir qualquer delles se dem nos uicios uesinhos / a cada hum» a fim de que o estilo da 

obra não saia de acordo com as palavras do poeta ‘zombativo’, ‘ordinário’ ou «friuolo> e 

1313<im>pertinente.» Devem os autores variar as suas ‘digressões’ ao longo das suas obras a 

fim de tornar o poema interessante e equilibrado:  

 

«E quando os 1314<Autores ensinão> que se a de uariar não / querem dizer que num mesmo 
1315<poema> se an de uariar estes / estilos mas que não an de seguir sempre a naue/gacão ou sempre 
as batalhas mas que an de uariar / fazendo suas digresõis como adiante / se diraa, conformes no estilo 
com o do poema1316.» 

 

 A partir do fl. 47v. Ataíde afiança que a brevidade dos poemas deve também ela ser 

considerada segundo os preceitos de Aristóteles «porque costumão muitos apegar / tanto a 

ella que fazem o poema na cantidade pequeno / E no estilo1317 escuro E ordinariamente 

aconteçe isto / por falta de cabedal 1318. » Isto pode dever-se a três causas:  

 

                                                 
1308 O fólio 46-46v encontra-se em branco. 
 

1309 Riscado: «comum / em q». 
 

1310 Riscado: «colo». Entrelinhado riscado: «ordem». 
 

1311 Riscado: «o medi<o>cre consta / de mais umilde dignidade, mas todauia ainda». 
 

1312 Riscado: «ordem nem / elegancia». 
 

1313 Riscado: «sem». 
 

1314 Riscado: «poetas tratão». 
 

1315 Riscado: «estilo». 
 

1316 Riscado: «E este ..he aconçelhado por Aristoteles <e meio>». 
 

1317 Riscado: «cons». 
 

1318 Riscado: «ou por temor de incorrerem [...] de locacidade E palaurejros E querendo se restringir». 
 



287 

 

«ou que não sabem senão confundir ou / 1319 por cuidarem que não he o estilo [leue ?] / tudo 
se não quando he escuro E por se quererem / [...] tanto nos conceitos que se perdem de uista [...] que 
sejão altos mas an de ser a/plicados de modo que não seja necesario consultar o poeta pera saber o 
que [...] diser> 1320{ terceira causa <porque fazem o poema pe/queno E o estilo escuro> he por temer / 
incorrerem no uicio de [palaureiros ?] E querendo se / restringir / } dão emtão escuros como o faz 
persio ainda que esse / autor seguio este modo de proposito porque <asi conuinha> a satira / E tão 
perigosas E mordases como as suas.» 

 

 Os preceitos da brevidade obrigam a que «se começe donde he ne/çesario sem 

obrigação de ser des do primeiro principio das / cousas, E que se conte sumaria E não 

particularmente E / que se sigua a obra ate onde for necesario E não ate / o ultimo extremo, 

E que se ponhão asi os fins E saidas / das cousas que das ditas se entendão E coligão.» Deve-

se ‘calar’ o que dana o poema e o que não importa muito e por isso adverte Ataíde que o 

autor não pode deixar o que é necessário observar sob pena do estilo se tornar «ia não / 

1321he breue senão 1322<diminuto>.» E daí os «spartanos não quererem entre si poetas nem / 

oradores polo demasiado amor que tinhão a brevidade.» No fl. 48 diz-se que o estilo a ser 

seguido pelos poetas deve ser o dos grandes autores clássicos como Virgílio ou Cícero, tal 

como preconizam Quintiliano e Horácio e dessa forma D. António de Ataíde conclui o 

capítulo «Capitulo 7 dos estilos1323.» Dá como exemplo do que propõe a imitar um autor 

português, «francisco de sa de miranda cujo estilo he mais / emparelhado a se querer imitar 

que quantos eu ui1324.» No começo do fl. 49 assevera Ataíde que Salústio escreveu com 

brevidade e de tal modo o fez que é difícil «1325<em> sua perfeição mas he deficil de imitar.» 

De qualquer e modo e em qualquer obra literária a escrita deverá ser harmoniosa e de 

acordo com Aristóteles «que seja> tal corespondençia das partes entre / si que não se posa 

                                                 
1319 Riscado: «[...]». 
 

1320 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal Ø. 
 

1321 Na margem esquerda do fólio: «libro 3 rethorica». 
 

1322 Riscado: «escuro». 
 

1323 Afirma o 1.º conde de Castro D’Aire: «E asi vemos que 1323muitos qui/serão imitar a estes E não1323 souberão ygua/lar se 
Antonio <naquele epigrama Dicebamtibi gala seniscimus e [...]> quis imitar ou competir com / Horatio1323 na ode que 
começa o crudelis / ad huc et veneris muneribus potens, E trabalhou / debalde E quem quiser uer bem considerada / a 
diferença ueja a 1323<Jason> sobre Horatio / muitos quiserão imitar Cicero E muitos a Vergilio / muitos a Horatio mas poucos 
ygualarão a Horacio / pouquissimos a Ciçero ninguem a Vergilio // [fl. 48v].» 
 

1324 D. António de Ataíde apresenta de seguida esta interessante nota: «Dos sem mil reis que cobrej / a uinte oito d[e] 
outubro de 601 / per huma letra de Manoel al/ures de gonçalves, dej a dioguo mon/tejro de carualho sesenta E / sete mil E 
oitosentos reis ia / Antonio Rodrigues d[e] Andrade / trinta que tudo me mandou / dar o senhor dom Antonio //.» 
 

1325 Riscado: «na». 
 



288 

 

mudar nem alterar qualquer / dellas sem destruir toda a obra porque1326 (aiunta elle) / tudo 

o que acrecentado ou tirado não muda o todo1327 / não he nem pode ser parte dese todo 

galante.»  

 Apresenta-se o preceptista luso um fervoroso seguidor de «Aristo[teles] / que nada 

deixou por ensinar» e a «a rezão porque como o poema a de ser // [fl. 49v] hum E não 

uario.» O poema há-de reportar-se apenas a uma parte da vida de um herói: «Asi o fizerão 

os poetas todos enneas comeca / nauegando E desterrado continua Vergilio seus / trabalhos 

ate que se mude a fortuna a mjlhor / 1328E uença Turno.» O mesmo fez o épico luso, Luís de 

Camões que «embarca Vasco da gama / com a proa na Jndia corre por seus trabalhos no / 

ponto em que Ancôra em Lisboa toma o poeta / tambem as uelas e acaba o poema E em 

reso/lução escreuer poema não he escreuer a uida / d[e] um homem se não huma parte 

della.» Fica assim bem declarada a matéria acerca da brevidade e «o termo que / deuão ter 

os poemas.» Na opinião de D. António de Ataíde um poema para ter qualidade deve ter o 

número preciso de versos, mas isso não «he cousa de pon/deração nem de doutrina senão 

da experiençia / E lição dos liuros.»  

O preceptista luso enceta o fl. 50 com o título «Capitulo 8 de como se an de eleger 

estes estilos.» Antes de começar por escrito qualquer obra «muito deue considerar o poeta 

sobre qual destes estilos ha de / seguir E não se a de arremesar inconsideramente a 

qual/quer deles.» Assim o manda fazer Horácio e o aconselha «Quintiliano disendo que he 

neçesario olhar muito / a propriedade dos engenhos E não so pera a poesia mas / pera tudo 

he isto muj necessário.» Deve o artista seguir os preceitos do poeta de Venúsio «pois o mais 

ínfimo dos escultores moldará unhas no bronze e até nele imitará cabelos sedosos, mas será 

infeliz no acabamento da obra por não saber criar um todo1329.» Ou seja, a obra de arte tem 

de formar um todo, não interessando os pormenores senão em relação a esse todo. Para 

Ataíde e depois de citar Sto. Agostinho, o processo da inventio assume particular 

importância «pera a poesia porque 1330<sendo> a primeira parte sua a jnuentiua / não cuide 

                                                 
1326 Riscado: «dis». 
 

1327 Riscado: «tam». 
 

1328 Na margem esquerda do fólio: «torcato taso». 
 

1329 Cf. Horácio, Arte Poética, vv. 32-34. Vide tradução de R. M. Rosado Fernandes (2001), op. cit., pp. 52-53. 
 

1330 Riscado. «[não ?]». 
 



289 

 

o poeta que tem comprido com ella1331 recebendo / ou escolhendo o que primeiro lhe uier a 

cabeça que iso he / cognoscitiua E não inuentiua, a de trabalhar a de / buscar, ponderar 

1332<balancar> a materia e o talento.»  

No fl. 54, Ataíde começa por fazer referência ao código de Justiniano «qual manda 

que se alguem for sentençeado por alguns uersos de/famatorios que não posa fazer 

testamento.» O facto de se terem colocado freios em relação aquilo que os poetas podiam 

escrever fez com que se extinguisse  

 

«a Comedia antigua 1333Sucedeo / <a Comedia antigua> a mea na qual por remoques mordião 
a muitos / calando lhes os nomes. esta ueo a aborrecer / e fazer se sospeitosa a nobresa contra a qual 
/ ella mais se inclinaua e Em cujas culpas somente toca/ua. E por iso se tirou de todo E uierão a 
comedia / noua <que floreceo em tempo de Alexandre> a qual sombaua so de pesoas ordinarias / E 
inferiores com nomes trocados E com argumento / tão diferente das cousas que fazia a gente no/bre 
que manifestamente se uia que não tocaua nelles.» 

 

Depois de explicar a diferença entre «Comedias togatas E paliadas», proclama Ataíde 

no fl. 54a que também em Roma sucedeu algo de idêntico em termos legislativos: «Scipião 

naquela desputa da republica / que os Romanos não quiserão que a sua uida E fama ficasse / 

sogeita as injurias E afrontas dos poetas Condenando / tambem a morte quem ousase 

fazer1334 uersos defa/matorios.» Afirma então o 1.º conde de Castro D’Aire no fl. 55 que não 

irá ocupar tempo com a parte musical das comédias1335. Sobre o número de representantes 

em palco, na Grécia e nos primeiros tempos da comédia, para além de usarem máscaras 

«consta que antiguamente hum so re/presentante referia a comedia toda mu/dando a uos E 

o trajo <parece> deuia ser muito frio / E impertinente cousa mas ainda oje uemos / 

chocarrejros que remedão.» Mais tarde dar-se-iam mudanças «E asi / Aschilo foj o primeiro 

que admetio duas pesoas / Sofocles tres e despois os modernos // [fl. 55v] forão admetindo 

                                                 
1331 Riscado: «com». 
 

1332 Riscado: «balancar». 
 

1333 Na margem direita do fólio encontra-se uma anotação riscada, sendo a remissiva para a mesma assinalada no original 
pelo sinal +: «Muito he pera [...] <no meu santo> o Capitulo 2 do Livro 2 / de Ciuitate dej / sobre esta materia / que desejei 
tresladar / todo». 
 

1334 Riscado: «taes». 
 

1335 Na opinião de António de Ataíde até porque «muito auia que dizer sobre estas frautas mas não / he cousa que toque á 
poetica se pareçer bem / este meu trabalho acabarej huns tratados da specu/latiua da musica1335 que he huma dependente 
/ da matematica E sobre que poucos tem escrito / polo menos <de1335> poucos 1335<autores temos noticia> (portugal) / E 
ai1335 se trata (como em lugar proprio as / diferenças dos instrumentos os inuentores delles / a teorica de sua 
composicão1335 E outras cousas / de1335 gosto.» 
 



290 

 

mais.» O modo que os representantes haveriam de ter «no pronunçiar de seus / 1336ditos 

ensina quintiliano.»  

D. António de Ataíde não esquece quanto importantes eram os edifícios onde se 

praticava a representação na Antiguidade greco-latina e «o cu[i]dado que os antiguos tinhão 

/ nas scenas1337 ou theatros onde representauão / porque segundo era o augmento asi as 

ordenauão / 1338como se ue em Vetruuio E fiserão se tão / grandes theatros que Vespasiano 

fez hum / anphiteatro em que podeão uer as festas / oitenta mil pesoas sem1339 se 

impe1340/dir huma a outra.» 

 Depois de repetir algumas ideias sobre os géneros cómicos e trágico, o preceptista 

luso dedica os fls. 56, 56v. e 57 a explicar o que é um argumento e o conteúdo de todas as 

cenas do primeiro Acto da comédia Ândria de Terêncio. A propósito e na continuação do 

assunto o 5.º conde da Castanheira cita Donato, pois, segundo esse gramático e teórico 

latino do século IV d. C. «num mesmo acto1341 / não se sofre sair1342 huma figura <pera falar> 

mais de sinco / uezes1343 que sair ao theatro1344 sem falar não en/tra no numero das sinco 

uezes que se lhe permite / sair num acto pera falar.» Quanto à questão das personsgens 

serem também feitas por mulheres, D. António de Ataíde remete o assunto para a leitura 

dos «libelos» de frei Alonso de Mendonça «na questão / nona scolastica.» 

D. António de Ataíde inicia o «[fl. 581345] 2.ª Parte / Capitulo dos pés /» delarando 

que era «tempo de tratarmos das uarias / medidas de uersos que ha na lingua latina / e 

portuguesa E das1346 <figuras1347> poeticas que / se deuem seguir licenças que se permitem 

                                                 
1336 Na margem esquerda do fólio: «quintiliano Livro 11 Capitulo 3». 
 

1337 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1338 Na margem esquerda do fólio: «Vetruuio Livro 5 Capitulo 8». 
 

1339 Riscado: «poder sem». 
 

1340 Na margem esquerda do fólio: «Jason In poet Horatio». 
 

1341 Na margem direita do fólio: «Donato in Terentio». Entrelinhado riscado: «<[...] tercut>»; «<Do>». 
 

1342 Riscado: «<pera>». 
 

1343 Riscado: «saluo?». 
 

1344 Riscado: «por». 
 

1345 O fólio 57v encontra-se em branco. 
 

1346 Riscado: «licenças». 
 

1347 Riscado: «[erros ?]». 
 



291 

 

erros / que se culpão mas porque os uersos constão de / pes he necesario que primeiro 

tratemos delles / 1348 asi do seu nome como de sua ualia.» 

Adverte o leitor que «daqui por diante he necesa/rio seguir ou por milhor dizer 

tresladar muitas / uezes o que esta escrito nas artes nas silabas / E nos liuros comuns.» Mas 

isso não tolhe D. António de Ataíde de escrever no seu Borrador importantes páginas sobre 

as sílabas e a musicalidade métrica dos versos, pois tal como um cronista que faz os Anais 

duma republica não só não «deue de deixar «as1349 chronicas <antigas> antes / ellas são as 

que lhe seruem E as que ha de tresla/dar como principais instrumentos de sua / fabrica 

tambem aduirto que os nomes / dos pes E dos uersos são gregos E ja os latinos / os tem 

recebidos com eses 1350<mesmos> nomes gregos1351.» 

Sobre os diversos nomes dados a diferentes pés e versos, o 5.º conde da Castanheira 

segue nessa substância Santo Agostinho que «tratando esta mesma / materia dis que 

usemos destes nomes sem nos can/çarmos na inuistigação de sua origem porque he 

traba/lho cujo fruto he mais locaçidade que proveito.» A razão de tal de atitude por parte de 

Ataíde não se prende com a ignorância deste em relação ao assunto, mas porque «certo he 

cançatiua cousa.» E 1352{ quem quiser uer estas / etimologias por sua curio/sidade [...] lea a 

Arte / de Antonio de nebrix / [...]entada no Livro 5 [...] / de [...] E Julio / Cesar Scaligero na / 

Poetica Livro 2 Capitulo 3 E 4.» Porém, isso não o desobrigava a «dar a etimologia d[e] 

algumas / cousas E será quando / ella for necesaria / }.» Quer simplesmente seguir o seu 

Santo Agostinho e não se  «cançar nas etimologias dos nomes e dos pes dos / uersos>.»  

No entanto explica o que é um verso, o que são sílabas breves e as longas, 

começando então um longo discurso sobre métrica que ocupa grande parte dos fls. 58 e 59.  

No final do fl. 59v. António de Ataíde começa mais um capítulo da sua Poética 

denominado «Capitulo dos uersos que cousa he uerso E os / generos delles E seus nomes.» 

Começa por explicar que «Verso he palaura latina1353 que / uem do uerbo uerso que quer 

                                                 
1348 Riscado: «E de». 

 

1349 Segue-se uma palavra riscada. 
 

1350 Riscado: «mesmos». 
 

1351 Na margem direita do fólio: «de musica Livro 2 Capitulo». 
 

1352 O texto escrito entre os sinais { } encontra-se escrito na margem esquerda do fólio, sendo a remissiva para o mesmo 
assinalada no original pelo sinal +. 
 

1353 Riscado: «dizem». 
 



292 

 

diser 1354<[...] uoltar / tras tornar E porque esto fazem os la>/uradores na terra tinhão os 

Romanos // [fl. 60] nos seus Campos pera os medir huma medida a que chamauão / uersos 

como1355 conta Varro.» Diz-nos o preceptista português que os versos obedeciam a regras e 

a «medidas certas» «E asi com Scaligero digo que uerso1356 / he huma1357 ajuntamento de 

pes dispotos1358 / por certa1359 E determinada ordem (E a/crecento mais) genero E numero 

porque de tudo / consta 1360<o uerso> que a de ter cer/to genero E numero de pes despostos 

por ordem / certo E determinada.»  

Uma nota a reter das palavras de D. António de Ataíde prende-se com o facto de nos 

explicar a seguir a origem da palavra metro e depois através de exemplos partir para as 

grandes obras dos clássicos para explicar diferentes tipos de métrica, o que prova a sua 

vastíssima erudição:  

 

«tambem os latinos / chamão metrum ao uerso 1361<he palaura grega> significa medi/da E 
porque os uersos tem medidas certas lhe c<h>amão / tambem metrum, Carmen (que he outro nome 
do / uerso) <E significa hum uerso so E> se dedus de cano que significa cantar E / tambem usão os 
autores1362 nomear huma / obra poetica que segue sempre huns mesmos / uersos por este nome 
Carmen.»  

 

O fl. 62v., o derradeiro do manuscrito de D. António de Ataíde denomina-se 

«Capitulo d[e] outra partição de uersos.» De novo o perceptista luso cita um autor do 

Cinquecento, Escalígero para explicar uma série de conceitos sobre métrica. Na verdade este 

último capítulo é a continuação dos anteriores, não deixando o 5.º Conde da Castanheira, 

mais uma vez de mostrar a sua ampla erudição nos anchos e sinuosos domínios da Poética. 

 

 

 

                                                 
1354 Riscado: «uoltar laurar / tirar alguma cousa da superficie». 
 

1355 Riscado: «affir». 
 

1356 Riscado na margem direita do fólio: «Livro 2 Capitulo 5».  
 

1357 Riscado: «emendada». 

 

1358 Na margem direita do fólio: «Livro 2 Capitulo 5». 
 

1359 Riscado: «ordem». 
 

1360 Riscado: «esta connexão ou asunto». 
 

1361 Riscado: «porque metro». 
 

1362 Riscado: «cham». 



293 

 

 

 Figura 18
1363

                                                 
1363  Vista de Lisboa, numa iluminura de inícios de século XVI, na Crónica de D. Afonso Henriques de Duarte Galvão. 
Museu-Biblioteca Conde Castro Guimarães, Cascais. Cf. documento [em linha]: http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-
bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149. 

http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149


294 

 



295 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

 

«Nada é mais elevado, mais precioso, mais sublime do que a arte,  
a qual permite, graças ao esplendor que produz, suportar a hediondez do mundo e a mediocridade da 

existência.» 
 

Gilles Lipovetsky 2014: 27. 

 

 

No fecho deste trabalho não posso deixar de lançar um olhar retroespectivo: em 

muitos momentos empecei nas palavras. Por vezes, pareciam-me não ser suficientemente 

precisas. Quiçá, ter-me-ei involuntariamente repetido aqui e ali, porquanto os vocábulos 

formam metáforas já velhas, consumptas, mas é isso que define a nossa humanidade. O 

grego da Antiguidade afirmava que o homem é essencialmente ‘o animal que fala’, não o ‘o 

animal que constrói’, ‘que calcula’ ou ‘que faz a guerra.’ Somos um ‘animal que fala’ com 

todas as vantagens e inconvenientes que isso pode abranger. Falar é alentar, é a exalação da 

alma. A palavra é o oxigénio que desassombra, instiga o nosso ser e a poesia que delas faz 

uso, uma arte, porquanto extrai formas que transcendem o mundo fático. A Poética trata 

das palavras e do seu uso literário.  

Começámos, neste trabalho, por observar a acuidade da Hermenêutica para o 

entendimento da Poética, desde a Antiguidade greco-latina, até aos nossos dias. 

Concluímos, desde logo, que só podemos entender a crítica literária e os fundamentos que a 

norteiam na actualidade, se tivermos em linha de conta um conjunto de considerações que 

surgem já explicadas antes e por Platão e que Aristóteles sistematizou; apurámos que a 

teoria do estagirita ainda hoje se mostra como um guia em relação à multiplicidade 

interpretativa que os textos podem apresentar. Por outro lado, jamais poderíamos olvidar os 

influxos das teorias de Horácio, explícitas na sua Epistolas ad Pisones de arte poetica. 

Verificámos que a história imanente da Poética como a de qualquer outra disciplina é, em 

primeiro lugar, uma história de hipóteses, teorias, métodos de observação e análise, de 

disposição de conceitos. As centúrias de Quinhentos e Seiscentos foram decisivas na 

recepção e transmissão das teorias poéticas. Constatámos que, desde os finais do século XV 

e sobretudo a partir do primeiro quartel da centúria de Quinhentos, após a difusão da 



296 

 

Poética de Aristóteles, até cerca de meados do século XVII, as investigações sobre teoria 

literária atravessaram uma das suas fases mais brilhantes e fecundas na história da cultura 

ocidental. Foi nessa época, precisamente, que viveu o autor objecto de estudo deste 

trabalho. Ao abordarmos a vida e a obra de D. António de Ataíde verificámos que as 

circunstâncias próprias do tempo em que habitou este mundo favoreceram as suas opções. 

No mundo hodierno, temos serventia para outros paradigmas culturais, até ao ponto de 

seleccionarmos a cultura que irá ser fundamental nas nossas existências. Já o mesmo não 

sobreveio com D. António de Ataíde. Na sua longa vida, o 5.º conde da Castanheira viu 

Portugal tombar do cume de potência mundial para uma perda de independência. À época, 

as opções políticas quanto à governanção do país eram limitadas e foi ‘necessário’ a muitos 

tomar o partido filipino a fim de se evitarem males maiores. O seu tio, D. Jorge de Ataíde 

soube gerir, o melhor que pôde e soube, o leme dos factos, quer em relação à família, quer 

em relação a Portugal.  

Para melhor compreendermos a vida multifacetada de D. António de Ataíde, fomos 

obrigados a contactar com variegados manuscritos e a conectá-los. Seleccionar o que havia 

de mais importante não foi empreendimento fácil. Transcrevê-los tornou-se ainda mais 

pungente.  

Uma parte dessa ‘gesta’ encontra-se compilada em Anexos – (Secção I) da obra, 

intitulada, Subsídios para uma Biografia de D. António de Ataíde, 1.º Conde de Castro D’Aire 

e 5.º Conde da Castanheira (Estudo Monográfico)1364. Aí, podemos ler e interpretar um vasto 

repositório de provas históricas pela primeira vez transcritas e que nos dão conta de quão 

diversa e rica foi a existência do 1.º conde de Castro D’Aire. 

Ao efectuarmos a hermenêutica destes documentos históricos (quase todos das 

Chancelarias régias dos reis portugueses D. João III, D. Sebastião, D. Henrique, de Filipe II, III 

e IV de Espanha e D. João IV de Portugal) apurámos que D. António de Ataíde não foi um 

traidor: o seu amor a Lisboa, à língua portuguesa, aos autores lusos, à grande gesta 

descobridora enaltecida por Camões formam a parte primordial do seu comentário. Ainda 

que senhor poderoso em terras de Espanha e Portugal, o 1.º conde de Castro D’Aire nunca 

se revê como ‘castelhano’ – é esse o termo por ele empregue quando se refere a alguém 

natural do país vizinho. Afinal, os actuais Fuzileiros da Marinha de Portugal devem a sua 

génese à intuição e às ousadas ideias e diligências perante Filipe IV de Espanha, ainda que, e 

                                                 
1364 Em publicação na Revista artciencia.com, Revista de Arte, Ciência e Comunicação n.º 22-23. 



297 

 

pelo que percepcionámos, a nobreza de outras regiões da Ibéria não tivesse estado pelos 

ajustes em relação a esse facto. A desconfiança desses poderosos tinha razão de ser como 

depois se pôde observar com a Restauração. Venceu a vontade inquebrantável de D. 

António de Ataíde. Desse modo, observámos, na I Parte do nosso trabalho, que a estrutura 

básica do seu ethos foi, entre outros factores, determinada pela cultura em que nasceu. Um 

homem é sempre o reflexo da época em que vive. Os documentos transcritos provaram-nos 

isso mesmo. 

D. António de Ataíde vivenciou os impactos da existência com índole apaixonada e os 

limiares de novas concepções artísticas e literárias como homem de letras singular, insigne 

capitão-general do ponto de vista da estratégia militar, almirante versado, político 

polifacetado nas suas práticas, analisando sempre os acontecimentos e antecipando-se a 

impedimentos que certamente muitas das vezes teve de contornar.  

Presenciou as primeiras colonizações do Brasil, experimentou o desastre de 

Alcácer-Quibir e a subsequente perda da independência; escolheu o partido dos Filipes – 

sem nunca descurar a sua origem lusa –, governou regiões desmedidas, cuidou dos seus, 

ambulou pela Índia, deslizou por oceanos de água e sentiu na pele as fragosidades 

dramáticas do trágico e do épico. A plenitude de todo o território – inclusive o imperial – e 

do mar português estiveram sempre na linha da frente para o 1.º conde de Castro D’Aire. 

Não foi por acaso que alteou até ao Olimpo Luís de Camões. 

Em 1640, esteve ao lado do Duque de Bragança; invídias mesquinhas tê-lo-ão delatado 

de traição que nunca se veio a provar. Foi chegado a D. João IV e seu conselheiro. Não deve 

ter sido fácil para o 5.º conde da Castanheira transpor determinados infortúnios e o seu 

génio político terá seguramente concorrido para a Restauração não só da pátria lusa como 

também das artes, das letras e da Língua Portuguesa que tanto reverenciava.  

A sua sageza e a penetrante autocompreensão de que o seu espírito era provido 

acompanharam-no numa busca permanente da descentralização (filosoficamente utópica), 

num tempo em que fazê-lo era arriscado do ponto de vista político. Estava muito à frente 

em relação a outros seus coevos. Os diferenciados mundos a que teve de sobreviver 

compeliram-no a operar do ponto de vista comunicacional e das resoluções como um 

homem hodierno, a experimentar uma autocompreensão das situações de uma forma 

extremamente experta.  



298 

 

Verificámos que o saber enciclopédico e a erudita cultura clássica de D. António 

acham-se bem reflectidos na sua obra Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 

escrever. O facto de a vida do 5.º conde da Castanheira se nos ter tornado inteligível 

permitiu uma compreensão mais alargada das ideias contidas na sua Poética. Ligá-lo a 

outros preceptistas da matéria literária europeia dos séculos XVI e XVII ocupou-nos toda a II 

Parte do nosso trabalho. Aí demos conta das perspectivas das teorias Poéticas do 

Renascimento Europeu e verificámos que os comentadores italianos em particular e ibéricos 

de uma forma geral influenciaram as concepções literárias de D. António de Ataíde.  

Pudemos nessora averiguar que a revitalização renascentista dos textos clássicos 

obrigou o Homem a repensar a literatura e a Poética enquanto ressignificação semântica de 

determinadas ambiências, regularmente ligadas à palavra e à sua significação dentro de um 

contexto conexo a um horizonte político. Todo esse processo está profundamente ligado ao 

imaginário, onde a atribuição de significados é uma constante. Segundo os autores clássicos 

greco-latinos e renascentistas, o Homem faz reflectir as suas acções práticas nas obras 

literárias que devem ser regidas por normas poéticas. As impressionantes evoluções nas 

estruturas culturais e mentais do século XVI que originaram uma literatura nova, diferente 

na forma e no conteúdo das obras literárias do medievo, a argumentação de uma teoria 

poética assente directamente nos clássicos greco-latinos foram motivos que terão 

influenciado D. António de Ataíde na escrita e concepção do seu Borrador. 

Averiguámos, na III Parte desta tese, que o 5.º conde da Castanheira citou não só 

autores da Antiguidade, mas também os agentes da Idade Média e da Renascença. Na sua 

escrita há um pouco das teorias literárias de Platão, de Aristóteles, de Horácio e dos seus 

coevos. Os exemplos que patenteia são essencialmente gregos, latinos e lusos. Com esse 

facto enaltece a lusa pátria em tempo de governação filipina, tentando com as suas opiniões 

plasmar as ideias acerca da Literatura de forma favorável para Portugal. Sentimo-lo nos 

documentos históricos e nos literários de sua autoria. A sua Poética permite-nos contactar 

com um dos primeiros escólios chegados até nós sobre Os Lusíadas. De facto, D. António de 

Ataíde foi um dos primeiros críticos da obra de vários autores portugueses, nomeadamente 

Camões, apontando-o como um exemplo a seguir para o género épico e um acérrimo 

defensor da língua e dos autores lusos.  

O seu Borrador, cuja translineação integral se apresenta pela primeira vez, possibilita-

nos também compreender que as regras sobre a construção literária nos finais de 



299 

 

Quinhentos, não eram já as mesmas que Robortello ou Minturno haviam cinzelado. Ataíde 

sente tudo isso e talvez tivesse sido esse o motivo que o levou a não publicar a sua Arte 

Poética. Ainda assim, encontramos no seu Borrador matéria para trabalhos de diversa índole 

literária que tangem determinados pontos de vista universais na cultura ocidental, embora 

vivamos numa época em que a plutocracia do hiperconsumo é um modo de produção 

estética. No entanto, estaremos assim tão longe, hoje, das concepções estéticas e poéticas 

amparadas pelo 5.º conde da Castanheira?! 

Ao extrairmos «as obras do seu contexto cultural de origem, ao cortar o seu uso 

tradicional e religioso, ao não limitá-las ao uso privado e à coleção pessoal, mas 

oferecendo-as ao olhar de todos1365
2» encenamos «o seu valor especificamente estético, 

universal e intemporal1366»; transformamos «objectos práticos ou culturais em objectos 

estéticos para serem admirados, contemplados por si próprios, pela sua beleza que desafia o 

tempo. Lugar de revelação estética destinado a fazer conhecer obras únicas, insubstituíveis, 

inalienáveis, o museu1367
4», as bibliotecas, uma tese ou um trabalho científico têm «a 

responsabilidade de as tornar imortais1368
5.» 

Explicámos o que os nossos olhos viram e os nossos dedos tangeram. Tentámos neste 

trabalho decifrar e transpor as aporias hermenêuticas que nos iam surgindo pela nobre 

causa da arte e da poética para nos tornarmos mais humanos. Sentimos, na obra de Ataíde, 

que o ‘poeta’ deve firmar o seu lugar na causa de revelação última do ser e que os exemplos 

patenteados na sua obra nos transportam para a secularização do mundo, transformando-se 

numa espécie de trampolim da “religião” moderna da arte. A hermenêutica do objecto 

artístico deve comover e elevar a condição terrena da mortalidade do Homem. Só a arte 

poderá conceber e tocar o Homem, uma vez que descerra as portas da «experiência do 

absoluto, de algo para além da vida comum1369.» A percepção de uma obra de arte é sempre 

uma experiência sociológica e a sua leitura não pode ser redimida do contexto histórico-

cultural em que surgiu. A circunstância de termos experiências ‘anacrónicas’, com obras de 

arte que foram projectadas com intenções explícitas para responder a intuitos e a demandas 

                                                 
1365 Veja-se Gilles Lipovetsky (2014), op. cit., p. 26. 
 

1366 Idem, Ibidem. 
 

1367 Ibidem. 
 

1368 Ibidem. 
 

1369 Vide Gilles Lipovetsky (2014), op. cit., p. 27. 



300 

 

próprias de um tempo muito anterior àquele em que vivemos, não nos impede de nos 

emocionarmos, pois possuem uma reserva de sentido que perdura fora da época e do 

contexto para o qual foram criadas. 

Enfim, um homem faz-se de muitas vidas e cuidados. Desaparece o corpo, fica a obra. 

A do 1.º conde de Castro D’Aire só agora começa a ser estudada. Ao lermos e comentarmos 

o seu Borrador deparámo-nos com um hercúleo empreendimento. Pena é que sobre as 

preceptivas poéticas do Portugal dos finais do século XVI não haja quase nada. 

Nobre, almirante, político… comentador e preceptista. A matéria da sua autoria aí 

está à espera de ser revelada e estudada. Poeta também o foi! A jornada ainda agora 

começou. 

Citando Martin Heidegger «o poeta não é aquele que faz versos sobre o respectivo 

agora. […] A verdadeira poesia é daquele ser que já há muito nos foi profetizado e que nós 

ainda não alcançámos. Por isso a linguagem do poeta não é nunca actual, mas sempre sido e 

futuro. [...] A poesia, e com ela a linguagem em sentido próprio, acontecem só lá onde o 

vigorar do ser é trazido à intangibilidade superior da palavra originária 1370.»  

Em jeito de síntese podemos afirmar o seguinte: ao longo do seu Borrador, D. 

António de Ataíde concede primazia à teorização de Aristóteles e Horácio, tudo isso 

temperado com ideias colhidas nas normas e teorizadores dos preceptistas da Renascença, 

cujas obras mostra conhecer muito bem. O seu gosto foi formado na leitura de poetas e 

prosadores dessa escola literária.  

Conhecia quase tudo o que antes dele havia sido escrito sobre Poética. Deve ter sido 

um leitor insaciável, muito possivelmente a ponto de não resistir a um livro; o seu Borrador 

espelha bem a sua vastíssima erudição literária. Do que fomos dizendo, resulta evidente a 

acumulação de conhecimentos múltiplos, provenientes do que deve ter sido uma 

actualização bibliográfica permanente e muito laboriosa. Daqui resulta a admirável 

plasticidade ou o ecletismo de saberes que transparece nos seus pensamentos. Dado que o 

seu gosto literário e o seu acervo doutrinário resultam desse caldeamento, onde recolhe de 

forma enciclopédica o melhor saber do seu tempo, o facto de muitos autores não seguirem 

já as regras ditadas pelos clássicos antigos, merecem-lhe reparo. Por esse motivo, autores 

como Aristóteles, Horácio, Sófocles ou Lope de Vega ainda o conseguem arrebatar. 

                                                 
1370 Cf. Martin Heidegger 2008: 255-256. 



301 

 

As suas ideias sobre poética são explicitadas numa única obra, Borrador de huma arte 

poetica que se intenta/ua escrever; nela se dedicou à codificação e à clarificação das suas 

opções sobre poesia trágica, cómica e épica. No Borrador sobreleva-se o grande interesse do 

autor pela poética e o profundíssimo conhecimento das suas matérias e não se descobrem 

discrepâncias no seu pensamento.  

Embora seja uma obra de difícil leitura e compreensão, apresentando-se por vezes 

como que truncada em termos frásicos, esse facto não foi impedimento para a compreensão 

das preceptivas poéticas que enuncia. 

Demonstrámos nesta tese que Arte Poética de D. António de Ataíde é uma obra 

abrangente, apresentando, como foi largamente demonstrado, uma síntese de matérias já 

abordadas em autores anteriores. O seu Borrador representa assim a oportunidade que este 

homem de letras possuiu para repor as suas opiniões, quando críticas e polémicas pareciam 

estar ultrapassadas. Julgamos que essa necessidade de reafirmação doutrinária e defesa dos 

autores lusos constituem as principais motivações do autor e não o incitamento a qualquer 

crítica de não possuírem os portugueses uma arte poética em vernáculo. O autor dividiu-a 

em diversas partes, como se pode verificar pelo acima exposto. Grosso modo elege os três 

grandes géneros clássicos, a tragédia, a comédia e a epopeia, como algo a seguir pelos 

poetas. Não se esquece, porém, da lírica e dos autores lusos, nesssa linha de valorização da 

«portuguesa língua», proclamada por António Ferreira, na Carta III, a Pêro de Andrade 

Caminha1371
8 e que os nossos poetas do Renascimento estimaram, nela compondo e 

enaltecendo-a em seus versos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1371 Vide António Ferreira 1598: 130v.-133. 



302 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



303 

 

 

BIBLIOGRAFIA  

 
 
 

1. Fontes manuscritas 
 
 

B.A.  – BIBLIOTECA NACIONAL DA AJUDA  
 

─ Códice 46-VIII-37: D. António de Ataíde, Borrador de huma arte poetica que se intenta/ua 
escrever. [?], 1599. 
 
 
 

B.N. – BIBLIOTECA NACIONAL DE LISBOA  
 

─ Mss. 208, n.º 41. Valência, 21 de Fevereiro de 1599. 
 
 
 

B. P. E. – BIBLIOTECA PÚBLICA DE ÉVORA  
 

─ Códice CIII-219, fl. 150v. [?], [?]. 
 
─ Códice CIII, 2-19 fls. 153-154. [?], [?]. 
 
 
 

A.N. / T.T. – ARQUIVO NACIONAL DA TORRE DO TOMBO  
 

─ Núcleo Antigo, f. 22v. [Lisboa?], [Séc. XVI]. 
 
─ Leitura Nova, Privilégios de D. João III [Livro 60], fls. 70v-72. Santarém, 4 de Julho de 1526. 
 
─ Chancelaria de D. João III, Doações, Ofícios e Mercês, Livro 6, fls. 70v-7… [Lisboa?], [Séc. 
XVI]. 
 
─ Chancelaria de D. Sebastião e de D. Henrique, Livro 13, fl. 139. Lisboa, 20 de Março de 
1564. 
 
─ Chancelaria de D. Sebastião e de D. Henrique, Privilégios, Livro 9, fls. 232v-234v. Lisboa, 9 
de Julho de 1574. 
 
─ Chancelaria de D. Sebastião e de D. Henrique, Privilégios, Livro 9, fls. 232v-233v. [?], [?]. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe I, Privilégios, fl. 114. Lisboa, 21 de Junho de 1585. 



304 

 

 
─ Chancelaria de D. Filipe I, Privilégios, Livro 5, 187v. Lisboa, 12 de Março de 1587. 
 
─ Chancelaria de de D. Filipe I, Privilégios, fl. 187v. Lisboa, 12 de Março de 1587. 
 
─ Chancelaria de Filipe I, Privilégios, Livro 3, fl. 269v. Lisboa, [?] de Maio de 1600. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe II, Doações, Livro 26, fls. 209v-210. Lisboa, 14 de Março de 1611. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe III, Doações, Livro 15, fls. 142-142v. Lisboa, 20 de Junho de 1620. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe III, Doações, Livro 11, fl. 327. Lisboa, 8 de Abril de 1626. 
 
─ Chancelaria de Filipe III, Doações, Ofícios, Mercês, Livro 29, fls. 135v-136. Lisboa, 25 de 
Junho de 1633. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe III, Doações, fl. 267-268v. Lisboa, 9 de Março de 1638. 
 
─ Chancelaria de D. Filipe III, Doações, Ofícios e Mercês, Livro 31, fl. 15. Lisboa, 20 de 
Novembro de 1640. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Perdões e Legitimações, Livro 2, fl. 66v. Lisboa, 16 de Abril de 
1643. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 59v-60v. Lisboa, 22 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 52-53v. Lisboa, 5 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 53v-55. Lisboa, 18 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 50v-52. Lisboa, 20 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 49-50. Lisboa, 22 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 45-49. Lisboa, 24 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 60v-62v. Lisboa, 25 de 
Janeiro de 1644. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 57-59v. Lisboa, 28 de 
Janeiro de 1644. 



305 

 

 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 55-57. Lisboa, 13 de 
Agosto de 1646. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, livro 5, fls. …-57. Lisboa, 13 de Agosto 
de 1646. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 62v-64v. Lisboa, 16 de 
Agosto de 1646. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Livro 17, fls. 326v-327. Lisboa, 2 de Novembro de 1646. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Livro 17, fl. 349v. Lisboa, 9 de Março de 1647. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, livro 5, fls. 57-…[?], [?]. 
 
─ Chancelaria de D. João IV, Doações, Padrões, Ofícios, Livro 5, fls. 53v-… [?], [?]. 
 
 
 
 
 

2. Fontes Impressas 
 

A.A.V.V., (⁹2015), Bíblia Sagrada. Lisboa, Paulus Editora. 
 
A.A.V.V. (s.d.), Grande Enciclopédia Portuguesa e Brasileira. Lisboa - Rio de Janeiro, Editoral 
Enciclopédia, Limitada. 
 
A.A.V.V. (1963-1995), Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura. Lisboa, Editorial Verbo. 
 
A.A.V.V. (1998-2003), Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura – Século XXI. Lisboa, Editorial 
Verbo. 
 
A.A.V.V., (⁹2015), Bíblia Sagrada. Lisboa, Paulus Editora. 
 
A.A.V.V. (2005), Biblos - Enciclopédia Verbo das Literaturas de Língua Portuguesa. Lisboa, 
Editorial Verbo. 
 
A.A.V.V. (1984-1996), Moderna Enciclopédia Universal. Lisboa, Círculo de Leitores. 
 
A.A.V.V. (1995), Rhetoric and Pedagogy: Its History, Philosophy, and Practice- Essays in Honor 
of James J. Murphy. Winifred Bryan Horner (ed.). Califórnia, University of California Press. 
 
José Eduardo AGUALUSA (2014), A Rainha Ginga – E de como os africanos inventaram o 
mundo. Lisboa, Quetzal. 
 



306 

 

Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1962), Para uma Interpretação do Classicismo. Coimbra, 
Coimbra Editora. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1971), Maneirismo e Barroco na Poesia Lírica Portuguesa. 
Coimbra, Centro de Estudos Românicos. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1974), «O texto literário e os seus códigos» in Revista 
Colóquio/Letras. N.º 21. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, pp. 23-33. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1983), Teoria da Literatura. Coimbra, Coimbra Almedina. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1986), Teoria da Literatura. Coimbra, Coimbra Almedina. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (1994), Camões: Labirintos e Fascínios. Lisboa, Cotovia. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (2008), A lira dourada e a tuba canora: novos ensaios 
camonianos. Lisboa, Cotovia. 
 
Vítor Manuel de AGUIAR e SILVA (2011) (coord.), Dicionário de Luís de Camões. Lisboa, 
Caminho. 
 
Isabel Paraíso ALMANSA (2000), La Metrica Espanola En Su Contexto Romanico. Madrid, 
Arco/Libros. 
 
Sérgio Rubens B. de ALMEIDA (2001) «Renascimento» in Biblos - Enciclopédia Verbo das 
Literaturas de Língua Portuguesa. Lisboa | São Paulo, Editorial Verbo. Vol. 4, 694-708. 
 
Isabel ALMEIDA (2006) «A propósito de “Sete anos de pastor …”» in Via Spiritus 13 59-96. 
 
Carlos ALVAR et al (2017), Alianza Editorial, S. A., Madrid. 
 
Eloísa ÁLVAREZ & António Apolinário LOURENÇO (1994), Título História da literatura 
espanhola. Porto, Asa. 
 
Hélio J. S. ALVES (2001), Camões, Corte-Real e o Sistema da Epopeia Quinhentista. Coimbra, 
Centro Interuniversitário de Estudos Camonianos. 
 
A. Soares AMORA (1955), Manuel Pires de Almeida – Um Crítico Inédito de Camões, São 
Paulo, Universidade de São Paulo. 
 
Vanda ANASTÁCIO (2005) «Pensar o Petrarquismo» in Revista Portuguesa de História do 
Livro, ano VIII. Lisboa, Centro de Estudos de História do Livro e da Edição, N.º 16, pp. 41-80. 
Sophia de Mello Breyner ANDRESEN (2010), Obra Poética. Lisboa, Editorial Caminho. 
 
António Joaquim ANSELMO (1926), Bibliografia das Obras Impressas em Portugal no Século 
XVI. Lisboa, Oficinas Gráficas da Biblioteca Nacional. 
 



307 

 

Iodocus Badius ASCENCIUS (1527), Diomedis et Donati Artes Grammaticae diligentissime 
repositae, cum annotationibus Juan, Caesarii. Parisiis, vaenundantur Jodoco Badio Ascencio. 
 
Iodocus Badius ASCENCIUS (1539), Praenotamenta Ascensiana (= Iodoci Badii Ascensii In 
Terentium Praenotamenta) vid. Terentii Comoediae [Lugduni] 1511; vid. Quoque Terentii 
Comoediae. 
 
J. Lúcio de AZEVEDO (1925-1928), Cartas do padre António Vieira. Coimbra, Imprensa da 
Universidade. 
 
D. R. Shackleton BAILEY (1971), Cicero. London, Classical Life and Letters. 
 
A. BAILLY (²⁷2000), Dictionnaire Grec Français. Paris, Hachette. 
 
Ana Paula ARNAUT (2002), Post-Modernismo no Romance Português Contemporâneo. 
Coimbra, Livraria Almedina. 
 
H. C. BALDRY (1971), The Greek Tragic Theatre. London, Chatto & Windus. 
 
Jeronymo Soares BARBOZA (1790), Instituiçõens Oratorias de M. Fabio Qiuntiliano. Em 
Coimbra, Na Imprensa Real da Universidade. Tomo Segundo. 
 
José Augusto Cardoso BERNARDES (1999), «Humanismo e Renascimento» in História Crítica 
da Literatura Portuguesa, Vol. II Lisboa, Editorial Verbo. 
 
José Augusto Cardoso BERNARDES (2006), Sátira e Lirismo no teatro de Gil Vicente. Lisboa, 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda. 
 
Antonio García BERRIO (1977), Formación de la Teoría Literaria Moderna. La Topica 
Horaciana en Europa. Madrid, Cupsa Editorial. 
 
Antonio García BERRIO (1980), Poética Manierista. Teoría del Siglo de Oro. Múrcia, Edic. de 
la Universidad de Murcia.  
 
Antonio García BERRIO (1980), Formación de la Teoría Literaria Moderna 2. Teoría Poética 
del Siglo de Oro. Múrcia, Universidad de Múrcia. 
 
Antonio García BERRIO (1982), «El "patrón" renacentista de Horacio y los tópicos teórico-
literarios del Siglo de Oro español» in Edición digital a partir de Actas del Cuarto Congreso de 
la Asociación Internacional de Hispanistas: celebrado en Salamanca, agosto de 1971. 
Salamanca, Universidad de Salamanca, pp. 573-588.  
 
Antonio García BERRIO (2006), Introducción a la Poética Clasicista: Comentário a las Tablas 
Poéticas de Cascales. Madrid, Cátedra. 
 
Antonio García BERRIO & Teresa Hernandez FERNANDEZ (1994), La Poética: Tradición y 
Modernidad. Madrid, Editorial Síntesis.  

http://www.tabularium.be/bailly/


308 

 

 
Antonio García BERRIO & Teresa Hernandez FERNÁNDEZ (2004), Crítica Literaria. Iniciación al 
estudio de la Literatura. Madrid, Cátedra. 
 
H. BERSON (org.), (1992), Essays on the Philosophy of Socrates. New York, Oxford University 
Press. 
 
Jean BESSIÈRE et al. (1997), Histoire des Poétiques. Paris, PUF. 
 
Margarete BIEBER (1961), The History of the Greek and Roman Theater. London, Princeton 
University Press. 
 
Carmen BOBES et al. (1995), Historia de la Teoria Literaria I. Madrid, Gredos. 
 
Carmen BOBES et al. (1998), Historia de la Teoria Literaria II. Madrid, Gredos.  
 
Jorge Luis BORGES (2012), História da Eternidade. Lisboa, Quetzal Editores. 
 
Jorge Luis BORGES (2014), Biblioteca Pessoal. Lisboa, Quetzal Editores. 
 
Henri BORNECQUE (1921), Orator et De Optimo Genere Oratorum. Paris, Les Belles Lettres. 
 
Ralph BOXER (1984). «The naval and colonial papers of Dom António de Ataíde» in From 
Lisbon to Goa, 1500-1750, Studies in Portuguese maritime enterprise. Londres, Variorum 
Reprints. 
 
Ana Isabel BUESCU (2007), Catarina de Áustria. Lisboa, A Esfera dos Livros. 
 
Manuel Marques BRAGA (1955), Dante Alighieri, A divina comédia. Lisboa, Sá da Costa. 
 
W. BURKERT (1977), Geschichte der griechischen Religion. Stuttgart. Berlin, Kohlhammer. 
(Trad. Port. 1993. Lisboa.) 
 
António de Castro CAEIRO (2004), Ética a Nicómaco. Lisboa, Quetzal.  
 
Joaquim Oliveira CAETANO (1996), O que Janus via – Rumos e cenários da pintura 
portuguesa (1535-1570). Dissertação de Mestrado em História da Arte apresentada à 
Faculadade de Ciências Sociais e Humanas da Universiadade Nova de Lisboa, Lisboa. 
 
Rafael Salinas CALADO (1948), Brazões dos Duques de Bragança no seu Antigo Senhorio da 
Vila de Alter do Chão. Coimbra, Coimbra Editora. 
 
João Bettencourt da CÂMARA et al. (1998), A Política, Aristóteles. Lisboa, Vega. 
 
A. Pickard-CAMBRIDGE (1953), The Dramatic Festivals of Athens. Oxford, Clarendon Press. 
 



309 

 

Archibald Y. CAMPBELL (1970), Horace. A New Interpretation. Westport, Connecticut 
Greenwood Press. 
 
José Maria Pedrosa CARDOSO (2012), «Em busca do peculiar na música sacra portuguesa dos 
Séculos XVI, XVII e XVIII» in Sons do Clássico no 100.º Aniversário de Maria Augusta Barbosa. 
Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 101-122. 
 
C. CARENA (1989), «Filologia» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa, 
INCM, 200-217. 
 
Fernando Lázaro CARRETER (1990), De Poética y Poéticas. Madrid, Cátedra.  
 
Maria do Socorro Fernandes CARVALHO (2007), Poesia de Agudeza em Portugal. São Paulo, 
Humanitas Editorial; Edusp; Fapesp. 
 
Mário de CARVALHO (2014), Quem Disser o Contrário É Porque Tem Razão. Guia Prático de 
Escrita de Ficção. Porto, Porto Editora. 
 
Ludovico CASTELVETRO (1570), Poetica Volgarizzata et sposta. Vienna d’Austria, stampata 
per Gaspar Stainhofer. 
 
Ludovico CASTELVETRO (1576), Poetica Volgarizzata et sposta. Basilea, stampata ad instanza 
di Pietro de Sedabonis. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (1976), «Aquiles Estaço, o primeiro comentador peninsular da "arte 
poética" de Horácio» in Separata dos Arquivos do Centro Cultural Português. Lisboa, 
Fundação Calouste Gulbenkian, vol. 10, pp. 83-102. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (1984) 1, «Camões e a tradição poética peninsular» in Actas da III 
Reunião Internacional de Camonistas. Ponta Delgada, Universidade dos Açores. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (1984) 2, «La Poétique et la Rhétorique dans la Pédagogie et dans la 
Littérature de L`Humanisme Portugais» in Actes du XXe. Colloque Internacional d’ Études 
Humanistes. L’ Humanisme Portugais et L`Éurope. Paris, Fondation Calouste Gulbenkian – 
Centre Culturel Portugais, pp. 699-721. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (1984) 3, «Os códigos poéticos em Portugal do Renascimento ao 
Barroco: seus fundamentos, seus conteúdos, sua evolução» in Separata da Revista 
Universidade de Coimbra, vol. 31. Coimbra, Coimbra Editora, pp. 505-532. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (2002), «L’Arte poética en romance castellano de Miguel Sanches de 
Lima» in Francisco Bethencourt (dir.), La littérature d’auteurs portugais en langue castillane. 
Lisboa-Paris, Arquivos do Centro Cultural Calouste Gulbenkian, Vol. XLIV. 
 
Aníbal Pinto de CASTRO (2008), Retórica e teorização literária em Portugal: do humanismo 
ao neoclassicismo. Lisboa, Imprensa Nacional-Casa da Moeda. 
 



310 

 

Aníbal Pinto de CASTRO (2009), «A recepção de Vieira na cultura portuguesa» in José 
Cândido de Oliveira Martins (org.), Colóquio Padre António Vieira. Braga, Aletheia - 
Associação Cultural e Científica, Publicações da Faculdade de Filosofia da Universidade 
Católica Portuguesa, Vol. I, pp. 213-229. 
 
José CEBRIÁN (1991), Estudios sobre Juan de la Cueva. Sevilla, Universidad de Sevilla. 
Secretariado de Publicaciones. 
 
Manuel Gonçalves CEREJEIRA (⁴1974-1975), O Renascimento em Portugal. Coimbra, Coimbra 
Editora. 
 
Hernâni CIDADE (1972), Luís de Camões, Os Lusíadas. Lisboa, Círculo de Leitores.  
 
Hernâni CIDADE (61975), Lições de Cultura e Literatura Portuguesas. Coimbra, Coimbra 
Editora, Vol. I. 
 
António CIRURGIÃO (1965), «António Ferreira diz não à morte e sim à vida» in O Amor das 
Letras e das Gentes – in honor of Maria de Lourdes Belchior Pontes. João Camilo dos Santos e 
Frederick G. William (ed.). University of California at Santa Barbara, Center of Portuguese 
Studies.  
 
M. CITRONI et al. (2006), Literatura de Roma Antiga. Lisboa. Fundação Calouste Gulbenkian, 
pp. 862-871. 
 
Filipe das CHAGAS (1615), Arte poetica, e da pintura, e symmetria, com principios da 
perspectiva. Lisboa, Pedro Crasbeeck. Anno 1615. 
 
L.- A. CONSTANS & J. BAYET (1950), Cicéron, Correspondance, tome IV. Paris, Les Belles 
Lettres. 
 
Adriano Milho CORDEIRO (1992), O poema triunfo dos anjos e das musas que se 
congratulam com Gonçalo filho de Martinho de Cataldo Sículo. Coimbra, FLUC. 
 
Adriano Milho CORDEIRO (2008), Registos Sobre um ‘Borrrador de huma Arte Poética que se 
intentava escrever’, Torres Novas, Gráfica Almondina. 
 
Adriano Milho CORDEIRO (2011), Da comédia [de] Élio Donato: donati fragmentum de 
comoedia et tragoedia. Entroncamento.  
 
François CORNILLIAT & Ulrich LANGER (1997), «Histoire de la Poétique au XVIᵉ Siècle» in 
Jean Bessière – Eva Kushner – Roland Mortier – Jean Weisgerber, (eds.), Histoire des 
Poétiques. Paris 119-162. 
 
Tommaso CORREA (1569) De toto eo poematis genere, quod epigrama dicitur et de iis, quae 
ad illud pertinente libellus. Venetiis, Ex Officina Francisci Ziletti. 
 



311 

 

Tommaso CORREA (1586), De Antiquitate, Dignitateque Poesis & Poetarum differentia. 
Romae, Imprensis Bartholomei de Grassis. 
 
Tommaso CORREA (1587), In Librvm De Arte Poetica Q. Horatii Flacci Explanationes. Venetiis, 
Apud Franciscum de Franciscis Senensem. 
 
Tommaso CORREA (1590), De Elegia. Bononiae, Apud Alexandrum Benatium. 
 
Fernando García de CORTÁZAR & J. Manuel González VESGA (2017), Breve Historia de 
España. Madrid, Alianza Editorial. 
 
João Paulo Oliveira e COSTA (2017), «Dom Manuel I, o Venturoso» in National Geographic – 
Figuras do Renascimento. N.º 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda.  
 
Jean COUSIN (1975 – (1980), Institution Oratoire. Paris, Les Belles Lettres. 
 
Aires Pereira do COUTO (1996), O Eunuco de Terêncio. Lisboa, Edições 70. 
 
Pilar Vázquez CUESTA, Maria Albertina Mendes da LUZ (1988), Gramática da Língua 
Portuguesa. Lisboa, Edições 70. 
 
Juan de la CUEVA (2016), Ejemplar Poético. Barcelona, Red ediciones S.L. 
 
María Violeta Pérez CUSTODIO (1993), «Las relaciones Poética-Retórica en la teoría literaria 
renacentista: Jerónimo Vida y Arias Montano» in José María Maestre Maestre, Joaquín 
Pascual Barea, (coord.), Humanismo y pervivencia del mundo clásico: actas del I Simposio 
sobre Humanismo y pervivencia del mundo clásico, (Alcañiz, 8 al 11 de mayo de 1990). Cádiz, 
Instituto de Estudios Turolenses: Universidad de Cádiz, Servicio de Publicaciones. Vol. 2, 759-
774. 
 
María Violeta Pérez CUSTODIO (2012), «La legislatio en los progymnasmata españoles del 
siglo XVI: del ejercicio escolar al texto literario» in Acta Poetica. Ciudad de México, Instituto 
de Investigaciones Filológicas Circuito Mario de la Cueva. Vol. 33, N.º 1, 137-171. 
 
Marie-Luce DEMONET (2002), «Scolastique française et mondes possibles à fin de la 
Renaissance» in Ullrich Lange (org.), Au-delà de la Poétique: Aristote et la littérature de la 
Renaissance. Genève, Librairie Droz, S.A. 
 
Galvano DELLA VOLPE (1954), Poetica del Cinquecento. Bari, Laterza. 
 
Sylvie DESWARTE-ROSA (2012), «O Templo da Pintura: Camões e Francisco de Holanda» in 
Actas da VI Reunião Internacional de Camonistas. Coimbra, Imprensa da Universidade de 
Coimbra, pp. 567-584. 
 
Nicolao Boileau DESPRÉAUX (1818), Arte poética de Boileau. Lisboa, Typ. Rollandiana. 
 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=102613
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=78628
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=78628


312 

 

Ester DOLCE (1973), «Sulla Poetica di G.C. Scaligero» in Studi in onore di Alberto Chiari. 
Brescia, Paideia. Vol. I, 447-482. 
 
Ester DOLCE (1974), «Note sul libro IV dei Poetices Libri Septem di G.C. Scaligero» in Aevum 
48. Milão, Vita e Pensiero – Pubblicazioni dell’Università Cattolica del Sacro Cuore, 526-545. 
 
Lubomír DOLEZEL (1990), A Poética Ocidental. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian. 
  
Lubomír DOLEZEL (1997), A Poética Ocidental. Tradição e Inovação. Lisboa, Fundação 
Calouste Gulbenkian. 
 
Lubomír DOLEZEL (1997), Historia Breve de la Poética. Madrid, Editorial Síntesis. 
 
George B. DUCKWORTH (1952), The Nature of Roman Comedy. Princepton. 
 
E. DUCKWORTH (1971), The Nature of Roman Comedy. A Study in Popular Entertainment, 
Princeton Press. 
 
Oswald DUCROT & Tzvetan TODOROV (1982), Dicionário das Ciências da Linguagem. Lisboa, 
Publicações D. Quixote. 
 
Thomas F. EARLE (2000), António Ferreira. Poemas lusitanos. Lisboa, Fundação Calouste 
Gulbenkian.   
 
T. F. EARLE (2013) 1, Estudos sobre cultura e literatura portuguesa do renascimento. 
Coimbra, Imprensa da Universidade. 
 
T. F. EARLE & José CAMÕES (2013), Comédias de Francisco Sá de Miranda. Lisboa, Imprensa 
Nacional Casa da Moeda. 
 
Umberto ECO (1984), O Nome da Rosa. Lisboa, Difel. 
 
Umberto ECO (1989), A Obra Aberta. Lisboa, Difel. 
 
Umberto ECO (1993), Leitura do Texto Literário: Lector in Fabula: a Cooperação 
Interpretativa nos textos literários. Lisboa, Editorial Presença. 
 
Umberto ECO (2016), A Definição da Arte. Lisboa, Edições 70. 
 
Umberto ECO (2017), O Signo. Lisboa, Editorial Presença. 
 
António López EIRE (1987), «Sobre las orígenes de la retórica (I)», Minerva 1. Coimbra, 13-
31. 
 
António López EIRE (1980), Origenes de la Poetica. Salamanca, Universidad de Salamanca. 
 



313 

 

A. López EIRE (1995), «Retórica Antigua y Retórica Moderna» in Humanitas 47. Coimbra, 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Clássicos, 871-907. 
 
António López EIRE & Javier de Santiago GUERVÓS (2000), Retórica y comunicación política. 
Madrid: Cátedra. 
 
A. López EIRE (2001), «Reflexiones sobre la Poética de Aristóteles» in Humanitas 53. 
Coimbra, Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Clássicos, 
183-216. 
 
A. López EIRE (2002), Poética. Aristóteles. Madrid, Ediciones Istmo, S. A. 
 
A. López EIRE (2006), «En torno a la ‘Retoricidad’ del Lenguage» in Humanitas 58. Coimbra, 
Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Clássicos, 23-43. 
 
António López EIRE (2007), «A poética da pré-poética: a poética pré-aristotélica» in António 
López EIRE – Maria do Céu FIALHO – Maria Luísa PORTOCARRERO eds, Poéticas. Diálogos 
com Aristóteles. Lisboa, 15-46. 
 
Arnaldo M. ESPÍRITO SANTO (1990), Arte Poética – Marco Girolamo Vida. Lisboa, Instituto 
Nacional de Investigação Científica, Centro de Estudos Clássicos da Universidade de Lisboa. 
 
Aquiles ESTAÇO (1553), Q. Horatii Flacci Poëticam commentarii. Anvers, Martinus Nutius. 
 
António Machado de FARIA (1956), Livro de Linhagens do Século XVI. Lisboa, Academia 
Portuguesa de História, 137-143. 
 
Manuel de FARIA y SOUSA (1666), Asia portuguesa. Tomo I [-III]. De Manuel de Faria y Sousa 
Cavallero de la Orden de Christo, y de la Casa Real. Dedicala [sic] su hijo el Capitan Pedro de 
Faria y Sousa. Al Rey N.S. Don Alonso VI de Portugal, &c. Lisboa: en la Officina de Henrique 
Valente de Oliveira Impressor del Rey N.S., 1666-[1675]. 
 
Bill FAWCETT (2014), Condenados a Repetir a História. Lisboa, Clube do Autor. 
 
António M. FEIJÓ & Miguel TAMEN (2017), A Universidade como deve ser. Lisboa, Fundação 
Francisco Manuel dos Santos. 
 
Raúl Miguel Rosado FERNANDES (⁴2001), Horácio, Arte Poética. Lisboa, Editorial Inquérito. 
 
Maria da Penha Campos FERNANDES (1999), «”Ut pictura poesis”? O sublime e a mimese em 
Longino, Burke e outros mais» in Inquérito à Modernidade – Bi-Centenário da Morte de 
Edmund Burke (1729-1797). Braga, Universidade do Minho – Centro de Estudos 
Humanísticos. 
 
António FERREIRA (1598), Poemas Lusitanos. Lisboa, Impresso com licença, Por Pedro 
Crasbeeck, Com Privilégio. A custa de Esteuão Lopez Liureiro. 
 



314 

 

Luc FERRY (2014), A Sabedoria dos Mitos. Lisboa, Temas e Debates – Círculo de Leitores. 
 
Maria do Céu Zambujo FIALHO (2005), «Recensão a: LÓPEZ FÉREZ, Juan António (ed.) - La 
tragedia griega en sus textos. Forma (lengua, estilo, métrica, crítica textual) y contenido 
(pensamiento, mitos, intertextualidad)» in Humanitas. Coimbra, Imprensa da Universidade 
de Coimbra, Vol. 57, 474-480. 
 
Maria do Céu Zambujo FIALHO (2007), López EIRE; Maria Luísa PORTOCARRERO eds., 
Poéticas: diálogos com Aristóteles. Lisboa: Ariadne. 
 
Maria do Céu Zambujo FIALHO (2012), «Nota Prévia» in Sons do Clássico no 100.º Aniversário 
de Maria Augusta Barbosa. Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 7-8. 
 
G. C. FIELD (²1969), The Philosophy of Plato. Oxoford, Oxford University Press. 
 
Figueiredo, Albano António Cabral FIGUEIREDO (2005), A crónica medieval portuguesa: 
génese e evolução de um género (sécs. XIV-XV) - a dimensão estética e a expressividade 
literária. Coimbra, Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra. 
 
F. FORTINI (1989) 1, «Clássico» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. 
Lisboa, INCM, 295-305. 
 
F. FORTINI (1989) 2, «Literatura» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. 
Lisboa, INCM, 176-199. 
 
Michel FOUCAULT (2014), A Arqueologia do Saber. Lisboa, Edições 70. 
 
Michel FOUCAULT (2017), O que é a Crítica? seguido de A Cultura de Si. Lisboa, Edições Texto 
& Grafia, Lda. 
 
Márcia Arruda FRANCO (2005), Sá de Miranda, poeta do século de ouro. Coimbra, Angelus 
Novus. 
 
José Eduardo FRANCO & Carlos FIOLHAIS (2017), Jesuítas Construtores da Globalização. 
Porto, CTT Correios de Portugal, Orgal Impressores. 
 
Anselmo Braamcamp FREIRE (1973), Brasões da sala de Sintra. Lisboa, I.N.C.M., 3 vols. 
 
Hans-George GADAMER (1998), O Problema da Consciência Histórica. Lisboa, Estratégias 
Criativas. 
 
F. GAFFIOT (⁷2012), Discours. Tome XII: Pour le poète Archias - Pour L. Flaccus. Paris, Belles 
Lettres. 
Catherine GALLAGHER & Stephen GREENBLAT (2005), A Prática do Novo Historicismo. São 
Paulo, EDUSC. 
 
Angel González GARCÍA (1983), Poesia e Pintura de Manuel Pires de Almeida. Lisboa, INCM. 

https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/artigo/recens%C3%A3o_l%C3%B3pez_f%C3%A9rez_juan_ant%C3%B3nio_ed_la_tragedia_griega_en_sus_textos_forma_lengua_estilo
https://digitalis.uc.pt/pt-pt/biblio?f%5bauthor%5d=227
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=0ahUKEwimrMv8mejVAhVEnBoKHdsxDAQQFggmMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.almedina.net%2Fcatalog%2Fproduct_info.php%3Fproducts_id%3D37010&usg=AFQjCNE1iV6Zba1hOYmu5TEbY3cRcyo3qA


315 

 

 
José Manuel Rico GARCÍA (2001), La Perfecta idea de la altísima poesía: las ideas estéticas de 
Juan de Jáuregui. Diputación de Sevilla, Servicio de archivos y Publicaciones. 
 
Eugénio GARIN (21983), O Renascimento. História de uma Revolução Cultural. Porto, Telos 
Editora.  
 
Manuel José da Costa Felgueiras GAYO, (1992), Nobiliário de Famílias de Portugal. Braga, 
Edição de Carvalhos de Basto, 3 vols. 
 
Lorenzo GRACIÁN (1702), Agudeza y arte de ingenio. Tomo II. En Casa de Juan Bautista 
Verdussen, Impressor de Libros. 
 
Stephen GREENBLATT (2012), A Grande Mudança. Origem e História do Pensamento 
Moderno. Lisboa, Clube do Autor. 
 
Pierre GRÉGOIRE (1597), De republica libri sex et viginti. Francofurti ad Moenum: Officina 
Paltheniana, Editio Germaniae Nova. 
 
Allan H. GILBERT (1940), Literary Criticism. Detroit Michigan, American Book Company. 
 
Camillo GIULIO (1560), Opere. Venezia, appresso Gabriele Giolito De Ferrari. 
 
Pierre GRIMAL (1978), Le Théatre Antique. Paris, Presses Universitaires de France. 
 
Pierre GRIMAL (1986), Cicéron. Paris, Fayard. 
 
Pierre GRIMAL et al. (1988), I 2000 Anni Ars Poetica. Genova, Università di Genova, Facoltà di 
Lettere. 
 
G. M. A. GRUBE (1968), The Greek and Roman Critics. London, Methuen. 
 
José Antonio Hernández GUERRERO (2014), Carmen Bobes Naves: el conocimiento literario y 
la lectura poética. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.  
 
Marie-France GUIPPONI-GINESTE et al. (2015), Die neulateinische Dichtung in Frankreich zur 
Zeit der Pléiade / La Poésie néo-latine en France au temps de la Pléiade. Tübingen, Narr 
Francke Attempto Verlag. 
 
Jurgen HABERMAS (2006), Técnica e ciência como "ideologia”. Lisboa, Edições 70. 
 
Jürgen HABERMAS (2010), O Discurso Filosófico da Modernidade. Alfragide, Texto Editores. 
 
St. HALLIWELL (1986), Aristotle’s Poetics. London, Duckworth. 
 
Baxter HATHAWAY (1962), The Age of criticism. The late Renaissance in Italy, Ithaca – New 
York, Cornell Univ. Press.  



316 

 

 
Arnold HAUSER (1976), Maneirismo: a Crise da Renascença e a Origem da Arte Moderna. São 
Paulo, Editora: Perspectiva. 
 
Martin HEIDEGGER (2008), Lógica: a pergunta pela essência da linguagem. Lisboa, Fundação 
Calouste Gulbenkian. 
 
Martin HEIDEGGER (2010), A Origem da Obra de Arte. Lisboa, Edições 70. 
 
Alexandre HERCULANO (1844), Annaes de Elrei Dom João Terceiro por Fr. Luiz de Sousa. 
Lisboa, Typ. Da Sociedade Propagadora dos Conhecimentos Uteis. 
 
Francisco de HOLANDA (1983), Da pintura Antiga. Lisboa, INCM. 
 
Francisco de HOLANDA (1965), Diálogos de Roma. Lisboa, Livraria Sá da Costa. 
 
Antônio HOUAISS et al. (2011) 1, Dicionário do Português Atual – A–F. Maia. Círculo de 
Leitores e Sociedade Houaiss-Edições Culturais Lda. 
 
Antônio HOUAISS et al. (2011) 2, Dicionário do Português Atual – G–Z. Maia. Círculo de 
Leitores e Sociedade Houaiss-Edições Culturais Lda. 
 
HORACE (1997), Odes. Paris, Les Belles Lettres. 
 
HORATIVS / FLACCVS VENVSINVS (1578), DE ARTE POETICA, / Vera & gemina, & non 
supposita & adulterina, / prout antehac habebatur. / filij praesertim vtilitatemque, magno 
cum / labore & temporis dispendio, maiori sed vsque mentis / anxietate fatigatio neque 
restituta, & in verum indubi- / tatum- que suae antiquioris editionis statum reposita. / est 
opus emendare, magis, quam scribere: maior, / Exuli erat vati & esse labor / [vinheta] /. 
ANTUERPIAE, / Expensis ipsius Veguij. / Excudebat Christianus Hauwelius. 
 
Juan de Dios HUARTE (2014), Examen de Ingenios para las ciencias. Barcelona, Red ediciones 
S.L. 
 
Richard L. HUNTER (1985) The New Comedy of Greece and Rome. Cambridge. Cambridge 
University Press.  
 
Edmund HUSSERL (2016), A Ideia da Fenomenologia. Lisboa, Edições 70. 
 
Lucy Maffei HUTTER (2005), Navegação nos Séculos XVII e XVII – Rumo Brasil. São Paulo, 
Editora da Universiade de São Paulo. 
 
E. IÁÑEZ (1993), O Renascimento Literário Europeu. Lisboa, Planeta Editora, Vol. 3. 
 
Francisco da Silva INOCÊNCIO & Brito ARANHA (1924 ss.), Dicionário Bibliográfico Português. 
Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda. 
 



317 

 

Victor JABOUILLE (²1999), Pierre Grimal. Dicionário da Mitologia Grega e Romana. Lisboa, 
Difel. 
 
Werner JAEGER (1979), Paideia: a formação do homem grego. Lisboa, Aster. 
 
António Manuel Esteves JOAQUIM (2005), Francisco de Pina e Mello, Arte Poética. Lisboa, 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda. 
 
Anne Marie JORDAN (2017), Catarina de Áustria. Lisboa, Temas e Debates. 
 
Lola JOSA (2002), El arte dramático de Juan Ruiz de Alarcón. Kassel, Edition Reichenberger. 
 
Manuel Alexandre JÚNIOR (2004), Hermenêutica Retórica: da retórica antiga à nova 
hermenêutica do texto literário. Lisboa, Alcalá. 
 
Manuel Alexandre JÚNIOR & Paulo Farmhouse ALBERT & Abel do Nascimento PENA (1998), 
Retórica. Aristóteles. Lisboa, INCM. 
 
Henry KAMEN (2008), Filipe I. Lisboa, Esfera dos Livros. 
 
Humphrey Davy Findley KITTO (³1990), Os Gregos. Coimbra, Arménio Amado. 
 
Tibor KLANICZAI (1970), La crisi del renascimento e il manierismo. Roma, Bulzoni. 
 
Karl KOHUT (1973), Las teorias literarias en España y Portugal durante los siglos XV y XVI: 
estado de la investigación y problemática. Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. 
 
María Jesús LACARRA & Juan Manuel Cacho BLECUA (2012), Historia de la literatura 
española. Barcelona, Crítica. 
 
Heinrich LAUSBERG (2011), Elementos de Retórica Literária, Lisboa, Fundação Calouste 
Gulbenkian. 
 
Alicia Villar LECUMBERRI (2013), Aristóteles, Poética. Madrid, Alianza Editorial. 
 
Maria Lúcia Pires LEPECKI et al. (1980), História das Ideias em Portugal. Lisboa, Instituto 
Nacional de Investigação Científica. 
  
Humberto LEITÃO (1958), Viagens do Reino para a Índia e da Índia para o Reino – Diários de 
Navegação coligidos por D. António de Ataíde no século XVII. Lisboa, Agência-Geral do 
Ultramar, 3 vols. 
 
W. M. LINDSAY (1911), Isidoro de Sevilha, Etimologias. Oxford, Oxford University Press. 
   
Gilles LIPOVETSKY (2013), A Era do Vazio. Ensaios sobre o individualismo contemporâneo. 
Lisboa, Edições 70. 



318 

 

 
Gilles LIPOVETSKY (2014), O Capitalismo Estético na Era da Globalização. Lisboa, Edições 70. 
 
Gilles LIPOVETSKY & Jean SRROY (2016), A Cultura-Mundo – Resposta a uma Sociedade 
Desorientada. Lisboa, Edições 70. 
 
Gilles LIPOVETSKY & Hervé JUVIN (2017), O Ocidente Mundializado. Lisboa, Edições 70. 
 
Mário Vargas LLOSA (2012), A Civilização do Espetáculo. Lisboa, Quetzal Editores. 
 
Roque Ferreira LOBO (1803), História da Feliz Acclamação do Senhor Rei D. João Quarto. 
Lisboa, Na Officina de Simão Thaddeo Ferreira. 
 
Óscar LOPES & António José SARAIVA (s.d.), História da Literatura Portuguesa. Porto, Porto 
Editora, Lda. 
 

Jorge García LÓPEZ (2013), Historia de la Literatura Española. - 2. La conquista del clasicismo 
(1500-1598). Barcelona, Crítica. 
 
Ju. M. LOTMAN (1989), «Retórica» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. 
Lisboa, INCM, 239-259. 
 
Roses LOZANO (1984), Una poética de la oscuridad – Recepción crítica de las Soledades en el 
siglo XVII. London – Madrid, Tamesis. 
 
D. W. LUCAS (1968), Aristotle. Poetics. Oxford, Clarendon Paperbacks. 
 
Achillis Statii LUSITANI (1553), In Q. Horattii Flacci poeticam Commentarii. Antuerpiae, Apud 
Martinum Nutium Cum gratia & priuilegio. 
 
Ana Gabriela MACEDO (2008), Narrando o Pós-Moderno: Reescritas, Re-visões, Adaptações. 
Universidade do Minho, Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos. 
 
José Agostinho MACEDO (1806), Obras de Horácio. Lisboa, Imprensa Régia, Tomo I. 
 
Diogo Barbosa MACHADO (1965), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlântida 
Editora, Tomo I. 
 
Diogo Barbosa MACHADO (1966), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlântida 
Editora, Tomo II. 
 
Diogo Barbosa MACHADO (1966), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlântida 
Editora, Tomo III. 
 
Diogo Barbosa MACHADO (1967), Bibliotheca Lusitana [1741-1759]. Coimbra, Atlântida 
Editora, Tomo IV. 
 



319 

 

José–Carlos MAINER, (2014), Historia de la Literatura Española. Turner Publicaciones S. L., 
Madrid. 
José–Carlos MAINER (dir.), (2013), Historia de la Literatura Española. La Conquista del 
Clasicismo. Crítica. Barcelona. 
 
José Antonio Sánchez MARÍN y Manuel López MUÑOZ (1991), Humanismo renacentista y 
mundo clásico. Madrid, Ediciones Clásicas. 
 
José A. Sánchez MARÍN & Maria Muñoz MARTÍN (2007), «La poética de Escalígero: 
introducción al autor y a su obra» in Ágora. Estudos Clássicos em Debate. Aveiro, 
Departamento de Línguas e Culturas, 99-144. 
 
Rita MARNOTO (2015), O petrarquismo português do Cancioneiro Geral a Camões. Lisboa, 
Imprensa Nacional Casa da Moeda. 
 
Rita MARNOTO (1977), O Petrarquismo Português do Renascimento e do Maneirismo. 
Coimbra, Universidade de Coimbra.  
 
Francisco López MARTÍN (2013), David Ross, Aristóteles. Madrid, Editorial Gredos.  
 
Pedro García MARTÍN (2017), «O Homem do Renascimento» in National Geographic – 
Figuras do Renascimento. N.º 10. Lisboa, RBA, Revistas Portugal, Lda.  
 
Marcos MARTINHO (2008) «A definição de alegoria segundo os gramáticos e rétores gregos 
e latinos.» in  Classica - Revista Brasileira de Estudos Clássicos. Vol. 21, Nº 2, pp. 252-264. 
 
José Cândido de Oliveira MARTINS (2007), Fidelino de Figueiredo e a crítica da teoria literária 
positivista. Lisboa, Instituto Piaget. 
 
José Cândido de Oliveira MARTINS & Sérgio Guimarães de SOUSA (2011), Estética e Ética em 
Sá de Miranda. Guimarães, Opera Omnia. 
 
Gisèle MATHIEU-CASTELLANI (1997), «Histoire de la Poétique au XVIᵉ Siècle» in Jean Bessière 
– Eva Kushner – Roland Mortier – Jean Weisgerber, (eds.), Histoire des Poétiques. Paris, PUF, 
pp. 109-117. 
 
Alberto Porqueras MAYO (1989), La teoría poética en el Manierismo y Barroco españoles. 
Barcelona, Libros Puvill, S.A. 
 
Alberto Porqueras MAYO (1997), Luis Alfonso de Carvallo, Cisne de Apolo. Reichenberger, 
Ediciones Críticas. 
 
F. Costa MARQUES (1964), «António Ferreira e a sua acção em favor da língua portuguesa» 
in Grandes Polémicas Portuguesas. A. Anselmo (ed.). Lisboa, Verbo, pp. 207-220. 
 
José de Pina MARTINS (1991), «Humanismo e Universidade. Livros Quinhentistas editados 
em Coimbra no âmbito dos estudos escolares e sua contribuição para o progresso do 



320 

 

Humanismo» in Universidade(s). História. Memória. Perspectivas. Actas do Congresso 
“História da Universidade” (No 7.º Centenário da sua Fundação. Coimbra, Vol. 4, pp. 47-66. 
 
Walter Sousa de MEDEIROS (1988), Terêncio, A moça que veio de Andros. Coimbra, INIC. 
 
Kees MEERHOFF (2015), «Rhetoric, poetics and poetry in the Renaissance» in II Jornadas da 
SPR. Belmiro Fernandes Pereira (ed.). Porto, Faculdade de Letras da Universidade do Porto. 
 
António Maria Martins MELO (2014), «De Júlio César Escalígero a Luís da Cruz, S.J., tendo por 
referência o Concílio de Trento» in Anuario de Estudios Filológicos.Cáceres, Universidad de 
Extremadura, Servicio de Publicaciones. Vol. XXXVII, 159-176. 
 
D. Marcelino MENÉNDEZ Y PELAYO (21885), Horacio en España. Madrid, Pérez Dubrull, 
Tomos I e II. 
 
Marcelino MENÉNDEZ Y PELAYO (1994), Historia de las Ideas Estéticas en España. Madrid, 
Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 2 vols. 
 
Margarida MIRANDA (2009) «A Ratio Studiorum jesuítica e a educação da Europa. Atenas, 
Roma e Jerusalém» in Consolidação da Ideia de Europa. Coimbra, Imprensa da Universidade 
de Coimbra. Vol. IV, 343-365. 
 
Francisco Sá de MIRANDA (41976), Obras Completas. Lisboa, Livraria Sá da Costa. 
 
Antonio Sebastiano MINTURNO (1559), De Poeta, Ad Hectorem Pignatellum, Vibonensivm 
Dvcem, Libri Sex. Venetiis. Ded. Antonivs Sebastianvs Minturnvs Hieronymo Rvcellio. S. P. D., 
“Neapoli, Calend. Septemb. MDLVIII”. 
 
Antonio Sebastiano MINTURNO (1725), L'Arte Poetica: Con la dottrina de' soneti, canzoni ed 
ogni sorte di rime toscane. Napoli, Stamp. di Genuaro Muzio. 
 
Massaud MOISÉS (1997), As Estéticas em Portugal – Séculos XIV a XVIII. Lisboa, Caminho. 
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES (1997), Teoría del Teatro. Madrid, Arco Libros. 
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES (2009), Arte Poética. Madrid, Arco Libros. Vols. I e II. 
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES (2008), Crítica del Conocimiento Literário. Madrid, Arco 
Libros.  
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES (1997), Semiologia de la Obra Dramática. Madrid, Arco 
Libros.  
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES (2001), Semiótica de la Escena. Madrid, Arco Libros.  
 
Maria Del Carmen Bobes NAVES & Tadeusz KOWZAN (1997), El Signo y el Teatro. Madrid, 
Arco Libros. 

https://dialnet.unirioja.es/institucion/unex/revistas/editor/613
https://dialnet.unirioja.es/institucion/unex/revistas/editor/613


321 

 

Francisco Abad NEBOT (1987-1989), «Retórica, poética y teoría de la literatura» in Estudios 
románicos. Múrcia, Universidad de Murcia. Nº. 4, 27-36. 
 
Jasonis de NORES (1553), In epistolam Q. Horatii Flacci de arte poética. Venetiis, Apud Aldi 
filios. 
 
Jasonis de NORES (1568), Discorso intorno à que’ principii, cause, et accrescimenti, che la 
comedia, la tragedia, e til poema heroico ricevono dalla filosofia morale, & civile, & de’ 
governatori delle Republiche. All'illustrissimo, et molto reverendo signor abbate, Galeazzo 
Riario, In Padova, appresso Paulo Meieto, 1587. 
 
Jasonis de NORES (1578), Breve institutione dell'ottima republica. Introdutione del medesino, 
ridotta poi in alcune tauole sopra i tre libri della Rhetorica d'Aristotile. Venetia, Appresso 
Paolo Megietti.  
 
Manuel Mañas NÚÑEZ (2006), Horácio, Arte Poética y Outros Textos de Teoría y Crítica 
Literarias. Cáceres, Universidad de Extremadura. 
 
Manuel Mañas NÚÑEZ (2012), «La Epistula ad Pisones de Horacio: su normalización como 
ars poética hasta el Renacimiento in Cuadernos de Filología Clásica. Estudios Latinos 2012. 
Vol. 32, No. 2. Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 223-246. 
 
Ellen OLIENSIS (1998), Horace and the Rhetoric of Authority. Cambridge, University Press. 
Inês ORNELLAS e CASTRO & Manuel BARBOSA (1993), Górgias; Testemunhos e Fragmentos. 
Lisboa, Colibri. 
 
Emílio OROZCO (41988), Manierismo e Barroco. Madrid, Cátedra. 
 
Amedeo QUONDAM (ed.) 1975), Problemi del manierismo. Nápoles, Guida Editori. 
 
José Pedro PAIVA, Giuseppe MARCOCCI (2013), História da Inquisição Portuguesa 1536-
1821. Lisboa, A Esfera dos Livros. 
 
Ana Margarida Madeira Minhós da PAIXÃO (2002), Des/semantização literária na música. 
Lisboa, Universidade de Lisboa. 
 
Ana Margarida Madeira Minhós da PAIXÃO (2008), Retórica e técnicas de escrita literária e 
musical em Portugal nos séculos XVII-XIX. Lisboa, Faculdade de Letras da Universidade de 
Lisboa. 
 
Angelina Costa PALACIOS (1984), La obra poetica de Luis Carrillo y Sotomayor. Cordoba, 
Diputacion Provincial de Córdoba, Servicio de Publicaciones. 
 
Richard E. PALMER (1986), Hermenêutica. Lisboa, Edições 70. 
 
Ettore PARATORE (1957), Storia del Teatro Latino. Milano, Vallardi. 
 



322 

 

Ettore PARATORE (1987), História da Literatura Latina. Lisboa, Fundação Calouste 
Gulbenkian.  
 
Augusto Ascenço PASCOAL (2002), Aquiles Estaço: humanista teólogo. Coimbra, FLUC. 
 
G. PELLISSIER (1885), V. de La Fresnaye, L'Art Poetique François, Paris. 
 
Inoria PEPE & Jose Maria REYES (2001), Fernando de Herrera, Anotaciones a la poesia de 
Garcilaso. Madrid, Cátedra. 
 
J. Dias PEREIRA (1996), A cidade de Deus – Santo Agostinho. Lisboa, Fundação Calouste 
Gulbenkian. Vol. I. 
 
Belmiro Fernandes PEREIRA (1989), As orações de obediência de Aquiles Estaço. Coimbra, 
FLUC. 
 
Belmiro Fernandes PEREIRA (1993), «A livraria de Aquiles Estaço, Librorvm Venator et 
Hellvo» in Humanitas. Coimbra, Faculdade de Letras, Instituto de Estudos Clássicos. 
 
Belmiro Fernandes PEREIRA (2012), Retórica e Eloquência em Portugal na Época do 
Renascimento. Lisboa, INCM. 
 
Esteves PEREIRA & Guilherme RODRIGUES (1904), Portugal: diccionário histórico, 
chorográphico, heraldico, biográphico, bibliográfico, numismático e artístico: abrangendo a 
minuciosa descripção... de todos os factos notaveis da história portugueza, etc., etc. / obra il. 
com centenares de photogravuras e redigida segundo os trabalhos dos mais notáveis 
escriptores por Esteves Pereira e Guilherme Rodrigues. Lisboa, João Romano Torres, 7 vols. 
 
Ana Martínez Pereira (2004), El Arte de escrever de Manuel Barata en el ámbito pedagógico 
de la segunda mitad del siglo XVI. Porto, Universidade do Porto. 
     
Maria Helena da Rocha PEREIRA (1965), «Dois Epigramas de António Ferreira» in O Instituto. 
Coimbra, Vol. CXXVII, pp. 5-8. 
 
Maria Helena da Rocha PEREIRA (1972), Temas Clássicos na Poesia Portuguesa. Lisboa, 
Editorial Verbo. 
 
Maria Helena da Rocha PEREIRA (1976), Res Romanae. Antologia de cultura romana. 
Coimbra, Instituto de Estudos Clássicos. 
 
Maria Helena Monteiro da Rocha PEREIRA (1983), Platão, A República. Lisboa, Fundação 
Calouste Gulbenkian. 
 
Maria Helena da Rocha PEREIRA (⁷1993), Estudos de História da Cultura Clássica – I Volume – 
Cultura Grega. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian. 
 



323 

 

Maria Helena da Rocha PEREIRA (⁷1993), Estudos de História da Cultura Clássica – II Vol. – 
Cultura Grega. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian. 
 
José António Rodrigues PEREIRA (¹2013), Grandes Naufrágios 1194-1991 – Acidentes 
Marítimos que marcaram a História de Portugal. Lisboa, A Esfera dos Livros. 
 
José António Rodrigues PEREIRA (²2013), Grandes Batalhas Navais Portuguesas. Lisboa, A 
Esfera dos Livros. 
 
Virgínia Soares PEREIRA (2007), «A arte do estilo na Poética de Escalígero: para o estudo do 
Livro IV» in Ágora. Estudos Clássicos em Debate. Aveiro, Departamento de Línguas e 
Culturas, 203-230. 
 
Arturo PÉREZ-REVERTE (⁵2016), Miguel de Cervantes, Don Quijote de La Mancha. Madrid, 
Real Academia Española, Santilhana.  
 
J. PERRET (1959), Horace. Paris, Hatier. 
 
Henri PEYRE (1983), Qu'est-ce que le classicisme? Paris, A.-G. Nizet. 
 
A. PICKARD-CAMBRIDGE (1953), The Dramatic Festivals of Athens. Oxford, Clarendon Press. 
 
Alfredo Carballo PICAZO (1973), Philosophia Antigua Poética. Madrid, Instituto Miguel de 
Cervantes. 
 
Ioan Baptistae PIGNAE (1561), Poetica Horatiana. Venetiis, Apud Vincentium Valgrisium.  
 
Alonso López PINCIANO (2009), Filosofía Antigua poética. Barcelona, Linkgua Digital. 
 
Alonso López PINCIANO (2016), Filosofía Antigua Poética. Barcelona, Red ediciones S. L. 
 
Sebastião Tavares PINHO (1991), «Literatura humanística inédita no Colégio das Artes de 
Coimbra no século XVI» in Universidade(s). História. Memória. Perspectivas. Actas do 
Gongresso “História da Universidade” (No 7.º Centenário da sua Fundação). Coimbra, Vol. IV, 
pp. 67-86. 
 
Sebastião Tavares de PINHO (1993), «D. Jerónimo Osório e a crise sucessória de 1580: em 
torno da Defensio sui nominis, da Carta notable e de outros documentos afins» in 
Humanismo Português na Época dos Descobrimentos. Coimbra: Instituto de Estudos 
Clássicos - Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 305-332. 
 
Sebastião Tavares de PINHO (1999), «Os Príncipes de Avis e o Pré-Humanismo Português» in 
Actas do I Congresso da APEC – Raízes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, 
Imprensa de Coimbra, Lda, 99-133. 
 
Orlando PIRES (1981), Manual De Teoria Técnica Literária. Rio de Janeiro, Presença Edições. 
 



324 

 

Maria de Lourdes Belchior PONTES (1958), José Maria VALVERDE, História Ilustrada das 
Grandes Literaturas. Lisboa, estúdios Cor, Lda., Vol. IV. 
 
Alberto PORLAN (2016), «À altura dos deuses – O Humanismo Renascentista» in Super 
Interessante. Edição Especial História. Cruz Quebrada-Dafundo, Edições, Publicidade e 
Distribuição, Lda, 11 de Abril de 2016. 
 
Américo da Costa RAMALHO (1965), «Três odes de Horácio em alguns quinhentistas 
portugueses» in O Instituto. Coimbra, Vol. 126, pp. 5-20. 
 
Américo da Costa RAMALHO (1978), «Um capítulo da História do Humanismo em Portugal: o 
«Prologus» de Estêvão Cavaleiro in HUMANITAS. Coimbra, Faculdade de Letras da 
Universidade de Coimbra, Instituto de Estudos Clássicos, 51-74. 
 
Américo da Costa RAMALHO (21983), Estudos sobre o Século XVI. Lisboa, Imprensa Nacional 
Casa da Moeda. 
 
Américo da Costa RAMALHO (1988), Para a História do Humanismo em Portugal. Coimbra, 
Instituto Nacional de Investigação Científica, Vol. I. 
 
Américo da Costa RAMALHO (1992), Camões no seu Tempo e no Nosso. Coimbra, Almedina. 
 
Américo da Costa RAMALHO (1993), «No bimilenário da morte de Horácio: Horácio em 
Portugal no século XVI» in As Línguas Clássicas. Investigação e Ensino. Actas. Coimbra, 
Instituto de Estudos Clássicos, pp. 83-105.  
 
Américo da Costa RAMALHO (1999), «Humanismo em Portugal» in Actas do I Congresso da 
APEC – Raízes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de Coimbra, Lda, 
147-160. 
 
Margarida Magalhães RAMALHO (2014), 900 Anos a Irritar os Espanhóis. Lisboa, Matéria 
Prima-Edições. 
 
María José Vega RAMOS (1992), El secreto artificio: Qualitas sonorum, maronolatría y 
tradición pontaniana en la poética del Renacimiento. Madrid, C.S.I.C. — Caceres, Univ. de 
Extremadura. 
 
Luís de Sousa REBELO (1982), A Tradição Clássica na Literatura Portuguesa. Lisboa, Livros 
Horizonte. 
 
Carlos REIS (dir.), (2001), História Crítica da Literatura Portuguesa, Maneirismo e Barroco. 
Lisboa, Editorial Verbo. 
 
Carlos REIS & Ana Cristina MACÁRIO (1995), Dicionário de Narratologia. Coimbra, Coimbra 
Almedina. 
 
Garcia de RESENDE (1902), Chronica de El-Rei D. João II. Escriptorio, Lisboa. (Vols. I, II e III). 



325 

 

 
Paul RICOUER (²2009), A crítica e a convicção. Lisboa, Edições 70. 
 
Paul RICOUER (2013) 1, O Discurso da Ação. Lisboa, Edições 70. 
 
Paul RICOEUR (2013) 2, Teoria da Interpretação. Lisboa, Edições 70. 
 
Francesco ROBORTELLO (1548), In Librum Aristotelis de Arte Poetica Explicationes. 
Florentiae, in officina Laurentii Torrentini. 
 
Maria Idalina Resina RODRIGUES (1987), Da Cultura à Literatura Séculos XIII a XVII. Lisboa, 
ICALP, Ministério da Educação. 
 
Martinho Vicente RODRIGUES (2001), Santarém no tempo dos Filipes (1580-1640). 
Santarém, Câmara Municipal de Santarém. 
 
Martinho Vicente RODRIGUES & Serafim dos Anjos Grasina CÓIAS (1993), Livros 
Quinhentistas da Biblioteca Municipal de Santarém. Santarém, Câmara Municipal de 
Santarém. 
 
Nuno Simões RODRIGUES (1999), «Camões e a História da Roma Antiga» in Actas do I 
Congresso da APEC – Raízes Greco-Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de 
Coimbra, Lda, 183-218. 
 
Javier García RODRÍGUEZ (2003), Bernard Weinberg, A History of Literary Criticism in the 
Italian Renaissance. Madrid, Arco Libros. 
 
Adrien ROIG (1972), «José Sebastião da Silva Dias, A Política Cultural da Época de D. João III» 
in Arquivos do Centro Cultural Português. Paris, Fundação Calouste Gulbenkian. Vol. IV, pp. 
764-767.  
 
Aurelio RONCAGLIA (1975), «Os Lusíadas de Camões. Ut Pictura Poesis» in Arquivos do 
Centro Cultural Português. Paris, Fundação Calouste Gulbenkian, Vol. IX, pp. 253-285. 
 
Augusto ROSTAGNI (1951), Storia della Letteratura Latina. Torino, Unione Tipografico – 
Editrice, Tomo II, pp. 101-152. 
 
C. J. ROWE (1984), Plato. Brighton, Harvester Press.  
 
João RUAS (coord.) (2006), Manuscritos da Biblioteca de D. Manuel II. Casa de Massarelos – 
Caxias, Fundação da Casa de Bragança. 
 
D. A. RUSSELL & M. WINTERBOTTOM (1989), Classical Literary Criticism. Oxford – New Yok, 
Oxford University Press.  
 
F. H. SANDBACH (1977), The Comic Theatre of Greece. London, Chatto & Windus. 
 



326 

 

Eugène de SAINT-DENIS (¹²2014), Virgile, Géorgiques. Paris, Les Belles Lettres. 
 
Mariana Amélia Machado SANTOS (1961), «A teoria poética de Tomé Correia» in Miscelanea 
de Estudos a Joaquim de Carvalho, nº 7. Figueira da Foz: Tip. Cruz & Cardoso, pp. 6-7. 
 
Maria José de Moura SANTOS (1975), «Nota sobre o movimento quinhentista de ‘defesa e 
ilustração’ das línguas vulgares» in Biblos. Coimbra, Vol. LI, pp. 517-528. 
 
Paula Alexandra de Campos Pais Ferreira dos SANTOS (2009), A Recepção de Horácio nos 
Poemas Lusitanos de António Ferreira. Coimbra Faculdade de Letras da Universidade de 
Coimbra. 
 
Francesco SBORDONE (1981), «La poetica oraziana alla luce degli studi più recenti» in 
Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, II, 31.3, pp. 1865-1920. 
 
Doris R. SCHNABEL (1996), El Pastor Poeta – Fernando de Herrera y la tradición lírica pastoril 
en el primer siglo áureo. Kassel, Edition Reicheberger. 
 
Julius Caesar SCALIGERI. (1561), Ivlii Caesaris Scaligeri, Uiri Clarissimi, Poetices libri septem: I, 
Historicvs II, Hyle III, Idea IIII, Parasceve V, Criticvs VI, Hypercriticvs VII, Epinomis. Ad Sylvivm 
Filivm. Apvd Antomivm Vincentivm. 
 
Julius Caesar SCALIGER (1561), Poetices Libri Septem. Genevae; Apud Joannem Crispinum. 
 
Riccardo SCRIVANO (1959), Il mamierismo nella letteratura del Cinquecento. Pádua, Liviana 
Editrice. 
 
C. SEGRE (1989), «Géneros» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa, 
INCM, 70-93. 
 
C. SEGRE (1989), «Poética» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa, 
INCM, 218-238. 
 
C. SEGRE (1989), «Estilo» in Ruggiero Romano (dir.), Enciclopédia Einaudi, Vol. 7. Lisboa, 
INCM, 116-133. 
 
Jorge de SENA (²1984), Trinta Anos de Poesia, 2.ª edição, Edições 70. 
 
Joaquim Veríssimo SERRÃO (1979), História de Portugal (1580-1640). Volume IV Governo dos 
Reis Espanhóis. Lisboa, Editorial Verbo. 
 
Agostinho da SILVA (1977), Obras de Virgílio – Bucólicas, Geórgicas, Eneida. Lisboa, Temas e 
Debates. 
 
Henrique Correia da SILVA (1940), Cinco Heróis da Restauração. Lisboa, Tipografia Inglesa. 
 
Maria de Fátima Sousa e SILVA (1987), Crítica do Teatro na Comédia Antiga. Coimbra, INIC. 



327 

 

 
Luís SILVEIRA (1947), A Derradeira Aventura de Paulo de Lima. Lisboa, Livraria Bertrand – 
S.A.R.L. 
 
William SMITH (1871) A new classical dictionary of Greek and Roman biography, mythology 
and geography. New York, Harper & Brothers, Publishers. 
 
A. J. SMITH (1964), «Theory and Practice in Renaissance Poetry: Two Kinds of Imitation» in 
Bulletin of the Jonh Rylands Library. 47, pp. 212-243.  
 
Segismundo SPINA (1967), Introdução à Poética Clássica. São Paulo, Editora F.T.D. 
 
Joel E. SPINGARN (1963), Literary Criticism in the Renaissance, New York, Harcourt, Brace & 
World.  
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (1989), O príncipe ideal no séc. XVI e o De regis institvtione et 
disciplina de D. Jerónimo Osório. Coimbra, Faculdade de Letras.   
 
Nair Castro SOARES (1992), «Humanismo e História: Ars Scribendi e valor do paradigma» in 
Máthesis, 1. Viseu, pp. 153-169. 
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (1993), «A Virtuosa Benfeitoria, o primeiro tratado de 
educação de príncipes em português» in Biblos 69 – Actas do Congresso Comemorativo do 
6.º Centenário do Infante D. Pedro (Coimbra, de 25 a 27 de Novembro de 1992). Coimbra, 
Faculdade de Letras, 289-314. 
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (1996), Teatro Clássico no Século XVI - "A Castro" de António 
Ferreira - Fontes – Originalidade. Coimbra, Almedina. 
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (1999), «Dramaturgia e actualidade do teatro clássico: 
matéria e forma na tragédia quinhentista» in Actas do I Congresso da APEC – Raízes Greco-
Latinas da Cultura Portuguesa. Coimbra, Imprensa de Coimbra, Lda, 171-182. 
 
 Nair de Nazaré Castro SOARES (2003), “História Antiga e Humanismo: a história he hum 
espertador do entendimento”, in Calíope: Presença Clássica. Rio de Janeiro, Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO), 11: 9-32. 
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (2014) «O Primeiro Humanismo Ibérico» in Aires Barbosa na 
Cosmopólis Renascentista. Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 9-32. 
 
Nair Castro SOARES (2015), «Conflitos e Traumas no Renascimento em Portugal» in 
Humanitas. Coimbra Imprensa da Universidade de Coimbra, IEC, 131-168. 
 
Nair de Nazaré Castro SOARES (2017), «Internacionalização do saber e discurso literário no 
Renascimento» in Nair de Nazaré Castro Soares e Cláudia Teixeira (org.), Legado clássico no 
Renascimento e sua receção: contributos para a renovação do espaço cultural europeu. 
Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 17-42. 



328 

 

Luis Carrillo y SOTOMAYOR (2016), Libro de la erudición Poética. Barcelona, Red ediciones 
S.L. 
 
D. António Caetano de SOUSA (1736), História Genealógica da Casa Real Portugueza. Lisboa 
Occidental, Na Officina de Joseph Antonio da Sylva, Impressor Real. Tomo II. 
 
D. António Caetano de SOUSA (1740), História Genealógica da Casa Real Portugueza. Lisboa 
Occidental, Na Regia Sylviana, e da Academia Real. Tomo VII. 
 
Eudoro de SOUSA (⁵1994), Aristóteles. Poética. Lisboa, Imprensa Nacional Casa da Moeda. 
 
George STEINER (2012) 1, A Poesia do Pensamento. Lisboa, Relógio D’Água Editores. 
 
George STEINER (2012) 2, O Silêncio dos Livros. Lisboa, Gradiva. 
 
George STEINER (2016), Fragmentos. Lisboa, Relógio D’ Água Editores. 
 
Carlo STRENGER (2012), O Medo da Insignificância. Como dar sentido às nossas vidas no 
Século XXI. Alfragide, Lua de Papel. 
 
Tzevetan TODOROV (1981), Os Géneros do Discurso. Lisboa, Edições 70. 
 
Tzevetan TODOROV (2017), Os Inimigos Íntimos da Democracia. Lisboa, Edições 70. 
 
Giuseppe TOFFANIN (1920), La Fine dell'Umanesimo. Milão, F.IIi Bocca.  
 
Giuseppe TOFFANIN (⁵1954), Il Cinquecento. Milano, Vallardi. 
 
Ciro TRABALZA (1915), La Critica letteraria nel Rinascimento. Milán, Vallardi.  
 
Joana Leandro Pinheiro de Almeida TRONI (2012), A Casa Real Portuguesa ao Tempo de D. 
Pedro II (1668-1706). Lisboa. FLUL. 
 
Ferruccio ULIVI (1959), L’ imitazione nella poetica del Rinascimento. Milano, Marzorati 
Editore. 
 
C. M. Miranda URBANO (2008), “Monumentum aere perennius. Conclusões do Congresso 
LATINEUROPA” in N.C. Soares, M. Miranda, C. M. Urbano (coord.s) Actas do Colóquio 
Internacional LATINEUROPA Latim e cultura neolatina no processo de construção da 
identidade europeia. Coimbra, Faculdade de Letras, Instituto de Estudos Clássicos, Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos, 365-369. 
 
Carlota Miranda URBANO (2009), “Utopias na Literatura novilatina da Companhia de Jesus” 
in Maria de Fátima Sousa e Silva (coord.) Colóquio Utopias e Distopias X Semana Cultural da 
Universidade de Coimbra, Faculdade de Letras, 6 e 7 de Março de 2008. Coimbra, Imprensa 
da Universidade de Coimbra, 185-194. 
 



329 

 

Julio VALDEÓN & Joseph PÉREZ & Santos JULIÁ (2015), Historia de España. Austral, 
Barcelona. 
 
Ana Maria VALENTE (2004), Aristóteles, Poética. Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian. 
 
Marta Isabel de Oliveira VÁRZEAS (2015), Dionísio Longino, Do Sublime. Coimbra, Imprensa 
da Universidade de Coimbra. 
 
José Rico VERDÚ (1998), Sobre la moderna philosophía poética de Alonso López Pinciano. 
Madrid, Fundación José Antonio de Castro. 
 
Petri VICTORII (1560), Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum. 
Florentiae, Ap. Iuntas. 
 
Petri VICTORII (1573), Commentarii, in primum librum Aristotelis De arte poetarum. 
Florentiae, In oficina Ivntarvm, Bernardi Filiorum. 
 
François VILLENEUVE (1934), Horácio. Ars poetica. Paris, Les Belles Lettres. 
 
Galvano della VOLPE (1954), Poetica de Cinquecento. Bari, Laterza.   
 
Mafalda de Noronha WAGNER (2007), A Casa de Vila Real e a Conspiração de 1641 contra D. 
João IV. Lisboa, Edições Colibri. 
 
Nigel WARBURTON (2017), Grandes Livros de Filosofia. Lisboa, Edições 70. 
 
Bernard WEINBERG (1942), «Scaliger versus Aristotle on Poetics» in Modern Philology. Vol. 
39, N.º 4. The University of Chicago Press. Chicago 337-360. 
 
Bernard WEINBERG (1952), «Robortello on the Poetics» in Critics and Criticism: Ancient and 
Modern. R. S. Crane (ed.). Chicago, The University of Chicago Press. 
 
Bernard WEINBERG (1963), A History of Literary Criticism in the Italian Renaissance. Chicago, 
University of Chicago Press, 2 vols. 
 
Bernard WEINBERG (1970-74), Trattati di poetica e retorica del '500. Edited by B. Weinberg. 
Bari: Laterza, 4 vols. 
 
Georg WEISE (1976), Manierismo e letteratura. Firenze, Olschki. 
 
Gordon WILLIAMS (1972), «Horace» in Grecce & Rome. New Surveys in the Classics, Oxford, 
Clarendon Press, N.º 6, pp. 1-49. 
 
David WOOD (1991), On Paul Ricoeur: Narrative and Interpretation. Londres, Editora David 
Wood. 
 
Valentín García YEBRA (³1999), Poética de Aristóteles. Madrid, Gredos. 



330 

 

 
José María Pozuelo YVANCOS (dir.), (2011), História de la Literatura Española. Las Ideias 
Literarias: 1214-2010. Barcelona, Crítica. 
 
Afonso Eduardo Martins ZÚQUETE et al (1960), Nobreza de Portugal e do Brasil: bibliografia, 
biografia, cronologia, filatelia, genealogia, heráldica, história, nobiliarquia, numismática. 
Lisboa [Rio de Janeiro], Editorial Enciclopédia. 
 
 
 
 
 

3. Bibliografia em formato electrónico 

 
(s.a.) (s.d.), Biografia de Manuel Pires de Almeida. Disponível em 

http://www.tambemescrevo.com/autores.php?autor=141. 

(s. a.) (s.d.), CHAM - Genealogias - Linhagem de D. Bárbara de Lara, prima co-irmã por via 
paterna de D. Antão de Meneses. Disponível em 
http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag_AntaoNoronha/AntaoNoronha11_To
do.htm.  
 
(s.a.) (s.d.), «Colombo viveu na Madeira» in   GENEALL. Disponível em 
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-
content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-
CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf.  
 
(s.a.) (s.d.), Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. Disponível em 

https://www.priberam.pt/dlpo/borrador.  

(s.a.) (s.d.), Dicionário Priberam da Língua Portuguesa. Disponível em 
http://www.priberam.pt/dlpo/loas.  
 
(s.a.) (s.d.), Dicionário Priberam da Língua Portuguesa.  Disponível em 

https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo.  

 
(s.a.) (s.d.). Disponível em http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real.  
 
(s.a.) (s.d.). Glossário de Crítica Textual – (Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da 
Universidade Nova de Lisboa.) Disponível em 
http://www2.fcsh.unl.pt/invest/glossario/glossario.htm. 
 
(s.a.) (s.d.), Historia de la Retórica y de la Poética. Disponível em 
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=int
ro_xvi.jsp. 
 

http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag_AntaoNoronha/AntaoNoronha11_Todo.htm
http://www.cham.fcsh.unl.pt/ext/GEN/P%E1ginas/Pag_AntaoNoronha/AntaoNoronha11_Todo.htm
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/APROXIMA%C3%87%C3%95ES-E-AFASTAMENTOS-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON-%C3%80-CORTE-DE-D.JO%C3%83O-II.pdf
https://www.priberam.pt/dlpo/borrador
http://www.priberam.pt/dlpo/loas
https://www.priberam.pt/dlpo/maneirismo
http://pt.cyclopaedia.net/wiki/Marques-de-Vila-Real
http://www.tambemescrevo.com/autores.php?autor=141
http://www2.fcsh.unl.pt/invest/glossario/glossario.htm
http://www.cervantesvirtual.com/bib/portal/retorica/include/p_historiaintro.jsp?pagina=int


331 

 

 (s.a.) (s.d.), Morreu Paul Teyssier, grande defensor da língua portuguesa. Disponível em 
http://www.teiaportuguesa.com/lusografo/escritoresfpaulteyssier.htm.  
 
(s.a.) (s.d.), «Retrato de D. António de Ataíde.» in  Biblioteca Nacional de Portugal, 
documento com a cota E. 811 P. Disponível em 
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=por
base&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&asp
ect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&in
dex=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7.  
 
(s.a) (s.d.), The University of Chicago, Romance Languages and Literatures, Division of The 
Humanitie. Disponível em http://rll.uchicago.edu/about/history. 
 
(s.a.) (2011), Convento de Santo António da Castanheira / Quinta de Santo António. 
Disponível em http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442.  
 
(s.a.) (2008), Marqueses de Cascais. Disponível em http://www.cm-
cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:
%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2.  
 
(s.a.) (2013), Quadros da Torre do Tombo - Retrato de D. Jorge de Ataíde. Disponível em 
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392.  
 
(s.a.) (2004), Vir a Ser Padre na Diocese de Viseu. Disponível em 
http://www.artesacra.diocesedeviseu.pt/espacos/seminario-maior/.  
 
(Andrea ALCIATO) (1621), Emblemata. Disponível em 
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018. 
 
Javier ÁLVAREZ (2011), "Yo no presumo de poeta" - La trayectoria de Juan de Jáuregui. 
Disponível em https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801.  
 
Hélio ALVES (2009), E-Dicionário de Termos Literários. Disponível em 
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewli
nk. 
 
Manuel AMARAL (2000-2015), «Discurso do 1.º Conde da Castanheira» in O Portal da 
História. Disponível em http://www.arqnet.pt/portal/discursos/outubro02.html.  
 
António Inácio ANDRIOLI (2006), A crítica da hermenêutica e a hermenêutica da crítica. 
Disponível em http://www.espacoacademico.com.br/024/24res_and.htm. 
 
Biblioteca Virtual ANTORCHA (s.d.), Índice del Primer viaje de Cristobal Colón versión de Fray 
Bartolomé de las Casas. Décima segunda parte. Disponível em 
http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/colon/13.html. 
  
King's College London ARCHIVES (2017), ATAÍDE, António de, 1st Count of Castro-Daire. 

http://www.teiaportuguesa.com/lusografo/escritoresfpaulteyssier.htm
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://porbase.bnportugal.pt/ipac20/ipac.jsp?session=145XE8H210328.112123&profile=porbase&source=~!bnp&view=subscriptionsummary&uri=full=3100024~!2075996~!6&ri=7&aspect=subtab11&menu=search&ipp=20&spp=20&staffonly=&term=conde+da+castanheira&index=.GW&uindex=&aspect=subtab11&menu=search&ri=7
http://rll.uchicago.edu/about/history
http://www.monumentos.pt/Site/APP_PagesUser/SIPA.aspx?id=2442
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://www.cm-cascais.pt/xarqweb/(S(eadbnp5543dq5nvbuyjkyiv2))/SearchResultOnline.aspx?search=_OB:%2B_QT:AUT_13655_Q:_EQ:T_D:T___&type=PCD&mode=0&page=0&res=2
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=4725392
http://www.artesacra.diocesedeviseu.pt/espacos/seminario-maior/
http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/picturae.php?id=A21a018
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3790801
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink
http://www.edtl.com.pt/index.php?option=com_mtree&link_id=1005:epopeia&task=viewlink
http://www.arqnet.pt/portal/discursos/outubro02.html
http://www.espacoacademico.com.br/024/24res_and.htm
http://www.antorcha.net/biblioteca_virtual/historia/colon/13.html


332 

 

António de ATAÍDE (1622), Cargos que resultaraõ da devassa que os governadores de 
Portugal mandarao tirar de Dom Antonio de Attayde, capitaõ geral da armada de Portugal, 
acerca da perda da nao da India Nossa Senhora da Conceissaõ, que os inimigos queimaraõ o 
anno de 1621. e resposta de Dom Antonio aos cargos. Disponível em http://purl.pt/22306/4/ 
 
Antonio García BERRIO (2006), Introducción a la poética clasicista. Comentario a las “Tablas 
poéticas de Cascales”. Disponível em 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3427166.pdf.  
 
Mercedes BLANCO (s.d.), La extrañeza sublime de las soledades. Disponível em 
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios
_09.pdf. 
 
Ana Isabel BUESCU (s.d.), Bilingüismo literário nos séculos XVI a XVIII. Disponível em 
http://www.esferadoslivros.pt/autores.php?id=27.  
 
Ana Isabel BUESCU (2004), Aspectos do Bilinguismo Português-Castelhano na Época 
Moderna. Disponível em 
http://hispania.revistas.csic.es/index.php/hispania/article/download/195/198.  
 
Pedro CARDIM et al. (2013), Portugal na Monarquia Hispânica  - Dinâmicas de Integração e 
Conflito. Disponível em 
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013_Monarquia%20Hisp%C3%A2ni
ca.pdf.  
 
CICERO, Latin Library (1949), Cícero, De Inventione. Disponível em 
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-
de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml.  
 
López-Salazar CODES & Ana ISABEL (2009), O Santo Ofício no Tempo dos Filipes e relações de 
poder. Disponível em 
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/O%20Santo%20Of%C3%ADcio%20n
o%20tempo%20dos%20Filipes.pdf.  
 
Adriano Milho CORDEIRO (2011), Da Comédia – Élio Donato. Disponível em 
http://www.revistas.rcaap.pt/artciencia/article/download/12181/9273. 
 
República Portuguesa - Património CULTURAL (s.d.), Abades. Disponível em 
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_p
t.doc. 
 
Direção-Geral do Património CULTURAL, (s.d.), Igreja matriz de Bucelas. Disponível em 
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/73013/. 
 
Direção-Geral do Património CULTURAL, (s.d.), Igreja Matriz de Castanheira do Ribatejo.  
Disponível em 
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/71801/. 

http://purl.pt/22306/4/
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3427166.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios_09.pdf
http://www.esferadoslivros.pt/autores.php?id=27
http://hispania.revistas.csic.es/index.php/hispania/article/download/195/198‎
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013_Monarquia%20Hisp%C3%A2nica.pdf
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/9766/1/2013_Monarquia%20Hisp%C3%A2nica.pdf
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
http://www.loebclassics.com/view/marcus_tullius_cicero-de_inventione/1949/pb_LCL386.61.xml
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/O%20Santo%20Of%C3%ADcio%20no%20tempo%20dos%20Filipes.pdf
http://dspace.uevora.pt/rdpc/bitstream/10174/2552/1/O%20Santo%20Of%C3%ADcio%20no%20tempo%20dos%20Filipes.pdf
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc
http://www.mosteiroalcobaca.gov.pt/pt/index.php?s=white&pid=246&identificador=at33_pt.doc
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/73013/
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/71801/
http://www.revistas.rcaap.pt/artciencia/article/download/12181/9273


333 

 

 
Direção-Geral do Património CULTURAL, (s.d.), Quinta de Santo António, incluindo o 
convento, igreja, pequena capela, tanque e muros azulejados. Disponível em 
http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/.  
 
Miguel Gorjão Henriques da CUNHA (s.d.), Por linhas direitas (2): a ascendência Correia da 
Silva de Carvalho, dos Senhores do Prazo da Torre da Murta e do Morgado do Torrão. 
Disponível em 
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+d
a+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%
C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-
PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C
3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%
20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%
20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false. 
 
Francisco Contente DOMINGUES (2002), Navegações Portuguesas – Arte de Navegar – D. 
António de Ataíde. Disponível em http://cvc.instituto-camoes.pt/navegaport/a12.html. 
 
Francisco Contente DOMINGUES & Inácio GUERREIRO (1988), A Vida a Bordo a Carreira da 
Índia – (Século XVI). Disponível em http://www.iict.pt/imagens/198.pdf.  
 
Júlio Carlos Viana FERREIRA (2009), E-Dicionário de Termos Literários. Disponível em 
http://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/renascimento/.  
 
Carlos FONTES (s.d.), Cristovão Colombo, português ? Disponível em 
http://colombo.do.sapo.pt/indexPTColomboPort01Leonor.html.  
 
Fernando GAZONI (2006), A Poética de Aristóteles: tradução e comentários. Disponível em 
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url
=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-
08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-
YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,
d.d2s.  
 
Fernando Maciel GAZONI (2006), A Poética de Aristóteles : tradução e comentários. 
Disponível em https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-
poetica-de-aristoteles/7.  
 
GENEALL (s.d.). Disponível em http://geneall.net/pt/.  
 
GENEALL (s.d.). Disponível em https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-
senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/.  
 
GENEALL (s.d.). Disponível em http://geneall.net/pt/nome/3487/d-ana-de-lima/. 
 

http://www.igespar.pt/pt/patrimonio/pesquisa/geral/patrimonioimovel/detail/75023/
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
https://books.google.pt/books?id=yKnxCgAAQBAJ&pg=PA379&dq=Sim%C3%A3o+Correia+da+Silva,+que+foi+Conde+da+Castanheira,+e+morreu+em+Lisboa,+na+freguesia+de+S.+Jos%C3%A9,+a+23+de+Novembro+de+1710&hl=pt-PT&sa=X&ved=0ahUKEwih9sCw7anRAhXCuBoKHVQGAtwQ6AEIGzAA#v=onepage&q=Sim%C3%A3o%20Correia%20da%20Silva%2C%20que%20foi%20Conde%20da%20Castanheira%2C%20e%20morreu%20em%20Lisboa%2C%20na%20freguesia%20de%20S.%20Jos%C3%A9%2C%20a%2023%20de%20Novembro%20de%201710&f=false
http://cvc.instituto-camoes.pt/navegaport/a12.html
http://www.iict.pt/imagens/198.pdf
http://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/renascimento/
http://colombo.do.sapo.pt/indexPTColomboPort01Leonor.html
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
http://www.google.pt/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CB8QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.teses.usp.br%2Fteses%2Fdisponiveis%2F8%2F8133%2Ftde-08012008-101252%2Fpublico%2FTESE_FERNANDO_MACIEL_GAZONI.pdf&ei=H-YvVNbbGoPBPKLRgMAJ&usg=AFQjCNFRnF3lwLO_hRGRk7PFK3UlLPKFSg&bvm=bv.76802529,d.d2s
https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-poetica-de-aristoteles/7
https://www.passeidireto.com/arquivo/20895177/gazoni-fernando---a-poetica-de-aristoteles/7
http://geneall.net/pt/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/
https://geneall.net/pt/nome/19680/d-alvaro-de-ataide-senhor-de-castanheira-povos-e-cheleiros/
http://geneall.net/pt/nome/3487/d-ana-de-lima/


334 

 

GENEALL (s.d.). Disponível em http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-
ataide-1-conde-de-atouguia/.  
 
Mario M. GONZÁLEZ (1999), Literatura e Diferenças na Espanha dos Áustrias. Disponível em 
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-
ESPANHA1.pdf.  
 
Stephen GREENBLATT (1991), O novo historicismo. Disponível em 
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/2323.  
 
Castañeda HERNANDEZ & María del CARMEN (2011), «Literatura y Memoria» in Hipertexto, 
n.º 14.» Disponível em 
http://portal.utpa.edu/utpa_main/daa_home/coah_home/modern_home/hipertexto_home
/docs/Hiper14Castaneda.pdf. 
 
Karl KOHUT (2004), Literatura y memoria. Disponível em 
http://istmo.denison.edu/n09/articulos/literatura.html. 
 
King’s College LONDON, (1567-1647). Disponível em 
http://www.kingscollections.org/catalogues/kclca/collection/a/10at10-1.  
 
Gabriel Nocchi MACEDO (2017), Algumas notas sobre Aristóteles e a definição de poesia. 
Disponível em 
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_grego 
s_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia.  
 
Pablo Antonio Iglesias MAGALHÃES (2010), A Jornada dos Vassalos por D. Jerônimo de 
Ataíde em 1625. Disponível em 
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VA
SSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20
(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf.  
 
Isabel MASCARENHAS (2009), E-Dicionário de Termos Literários. Disponível em 
http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/. 
 
Adriano MOREIRA (1994), Tratado ede Tordesilhasde 7 de Junho de 1494. Disponível em 
http://comum.rcaap.pt/bitstream/123456789/1702/1/NeD70_AdrianoMoreira.pdf.  
 
Emília M. Rocha de OLIVEIRA (2000), A Arte Poética de Horácio por Pedro José da Fonseca. 
Disponível em http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf.  
 
OVID, (1931), Ovid, Fasti, VI. Disponível em https://www.loebclassics.com/view/ovid-
fasti/1931/pb_LCL253.319.xml.  
 
José Pedro PAIVA (2002), Os bispos portugueses e a Inquisição Portuguesa (1536-1613). 
Disponível em 
http://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/4407/1/LS_S2_15_JosePPaiva.pdf. 

http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/
http://geneall.net/pt/nome/12829/d-alvaro-goncalves-de-ataide-1-conde-de-atouguia/
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://www.ufjf.br/revistaipotesi/files/2009/12/LITERATURA-E-DIFEREN%C3%87AS-NA-ESPANHA1.pdf
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/2323
http://portal.utpa.edu/utpa_main/daa_home/coah_home/modern_home/hipertexto_home/docs/Hiper14Castaneda.pdf
http://portal.utpa.edu/utpa_main/daa_home/coah_home/modern_home/hipertexto_home/docs/Hiper14Castaneda.pdf
http://istmo.denison.edu/n09/articulos/literatura.html
http://www.kingscollections.org/catalogues/kclca/collection/a/10at10-1
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.academia.edu/1512409/A_mem%C3%B3ria_que_herd%C3%A1mos_dos_gregos_da_poesia_hist%C3%B3ria_e_filosofia
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.novospesquisadores.ufba.br/downloads/Textos/A%20JORNADA%20DOS%20VASSALOS%20POR%20D.%20JER%C3%94NIMO%20DE%20ATA%C3%8DDE%20EM%201625%20(Pablo%20Antonio%20Iglesias%20Magalh%C3%A3es).pdf
http://www.edtl.com.pt/business-directory/6057/maravilhoso/
http://comum.rcaap.pt/bitstream/123456789/1702/1/NeD70_AdrianoMoreira.pdf
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/fonseca.pdf
https://www.loebclassics.com/view/ovid-fasti/1931/pb_LCL253.319.xml
https://www.loebclassics.com/view/ovid-fasti/1931/pb_LCL253.319.xml
http://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/4407/1/LS_S2_15_JosePPaiva.pdf


335 

 

 
José Pedro PAIVA (2006), Bishops and Politics: The Portuguese Episcopacy  
During the Dynastic Crisis of 1580. Disponível em 
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue8/htm
l/jpaiva_main.html.  
 
Marcelino Menéndez y PELAYO (2012), Obras Completas (Tomo I): Historia de las Ideas 
Estéticas en España. Disponível em 
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios
_12.pdf.  
 
J. G. PEREIRA (2011), Pernambuco no séc. XVII: Os desafios externos à soberania portuguesa. 
Disponível em 
repositorio.ul.pt/bitstream/10451/6497/13/ulsd062897_td_vol_1_2.pdf.  
 
Maria Helena da Rocha PEREIRA (s.d.) Alguns aspectos do classicism de António Ferreira. 
Disponível em http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-
12/09_Rocha_Pereira.pdf.  
 
Sara PEZZINI (2017), Editar a Góngora con isnstrumentos digitales : bases metodológias y 
perspectivas teóricas para un hipertexto de la polémica gongorina. Disponível em 
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1.  
 
Manuel Cândido PIMENTEL (2004), D. Frei Amador Arraiz no IV Centenário da edição 
definitiva dos Diálogos. Disponível em 
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz
%20IP.pdf.  
 
José Polo POLO (1991), Alfredo Carballo Picazo (1925-1976) y la lingüística española: ensayo 
de caracterización de un hispanista ilustrado. Disponível em 
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-
1976-linguistica-espa%C3%B1ola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html. 
 
Carlos Leite RIBEIRO (s.d.), Dia do Corpo de Fuzileiros - 18 de Abril - O Terço da Armada da 
Coroa de Portugal. Disponível em http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm.  
 
Manuel RIBEIRO (2003), Literatura e Legitimação. Disponível em 
http://www.ilcml.com/Var/Uploads/Publicacoes/Artigos/461cbe71de0d0.pdf. 
 
Xavier RIU (2013), La place du vraisemblable dans la littérature grecque. Disponível em 
https://pallas.revues.org/377. 
 
Manuel Augusto RODRIGUES (1981), Teologia e Humanismo – O Colégio da Costa de 
Guimarães. Disponível em 
https://estudogeral.sib.uc.pt/bitstream/10316/14441/1/Teologia%20e%20humanismo.pdf.  
 
Francisco Javier García RODRÍGUEZ (1993), Neo-Aristotelian Criticism in the U. S. A.: 

https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue8/html/jpaiva_main.html
https://www.brown.edu/Departments/Portuguese_Brazilian_Studies/ejph/html/issue8/html/jpaiva_main.html
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://www.uc.pt/fluc/eclassicos/publicacoes/ficheiros/humanitas11-12/09_Rocha_Pereira.pdf
http://obvil.paris-sorbonne.fr/corpus/gongora/1624_discurso-poetico/body-1
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz%20IP.pdf
http://www.uceditora.ucp.pt/resources/Documentos/UCEditora/Indices/Amador%20Arraiz%20IP.pdf
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-1976-linguistica-espa%C3%B1ola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html
http://biblioteca.universia.net/html_bura/ficha/params/title/alfredo-carballo-picazo-1925-1976-linguistica-espa%C3%B1ola-ensayo-caracterizacion-hispanista/id/35527940.html
http://www.caestamosnos.org/efemerides/056.htm
http://www.ilcml.com/Var/Uploads/Publicacoes/Artigos/461cbe71de0d0.pdf
https://pallas.revues.org/377
https://estudogeral.sib.uc.pt/bitstream/10316/14441/1/Teologia%20e%20humanismo.pdf
http://www.bne.es/es/Micrositios/Exposiciones/Gongora/resources/img/gongora_estudios


336 

 

The Chicago School: Contribution to a Basic Bibliography. Disponível em  
http://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/6243/1/RAEI_06_18.pdf. 
 
José Pellicer de Ossau SALAS y TOVAR (1641), La Fama Austríaca. Disponível em 
https://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633
212.html. 
 
Maria Luísa Portocarrero F. SILVA (1995), Problemas de Hermenêutica Prática. Disponível em  
http://www.uc.pt/fluc/dfci/publicacoes/problemas_da_hemeneutica_pratica.  
 
José Mattos e SILVA & António Mattos e SILVA (s.d.),  Aspectos relevantes e curiosos da 
chegada à Ibéria da primeira expedição marítima de Cristóvão Colon. Disponível em 
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-
RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-
EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf.  
 
Gonzalo SOBEJANO (s.d.), Gracián y la prosa de ideas. Disponível em 
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-
82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html. 
 
Helena Costa TOIPA (2012), O perfil de historiador de Pedro João Perpinhão à luz de De Vita 
et Moribus B. Elisabethae Lusitaniae Reginae. Disponível em 
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/12.%20HelenaToipa.pdf.  
 
João Romano TORRES (ed.) (2000-2012), «D. António de Ataíde, 1.º Conde da Castanheira» 
in Portugal, Dicionário Histórico. Disponível em 
http://www.arqnet.pt/dicionario/castanheira1c.html.  
 
Bustos TOVAR (dir.) (2016). Actas del Cuarto Congreso de la Asociación Internacional de 

Hispanistas : celebrado en Salamanca, agosto de 1971 / publicadas bajo la dirección de 

Eugenio de Busto Tovar. Disponível em 

http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4j2f8. 

Ronaldo VAINFAS (2009), Guerra declarada e paz fingida na Restauração Portuguesa. 
Disponível em http://www.scielo.br./pdf/tem/v14n27/a07v1427.pdf.  
 
Casa Museo Lope de VEGA (2017). Disponível em http://casamuseolopedevega.org/es/lope-
y-su-obra/biografia. 
 
Maria da Penha VILLELA-PETIT (2003), Platão e a Poesia na República. Disponível em 
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-512X2003000100005&script=sci_arttext.  
 
Igreja Matriz da Castanheira do Ribatejo. Disponível em 
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bi
h=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ahUKEwic8_bVkuXRAhVJPxQKHaAzCbgQ_AUIB
igB#imgrc=bB73shjBTQ7PYM%3A. Acedido em Agosto de 2016. 
 

http://rua.ua.es/dspace/bitstream/10045/6243/1/RAEI_06_18.pdf
http://www.uc.pt/fluc/dfci/publicacoes/problemas_da_hemeneutica_pratica
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.socgeografialisboa.pt/wp/wp-content/uploads/2010/01/ASPECTOS-RELEVANTES-E-CURIOSOS-DA-CHEGADA-%C3%80-IB%C3%89RIA-DA-PRIMEIRA-EXPEDI%C3%87%C3%83O-MAR%C3%8DTIMA-DE-CRIST%C3%93V%C3%83O-COLON.pdf
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/gracin-y-la-prosa-de-ideas-0/html/0231316c-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
http://www2.dlc.ua.pt/classicos/12.%20HelenaToipa.pdf
http://www.arqnet.pt/dicionario/castanheira1c.html
http://www.scielo.br./pdf/tem/v14n27/a07v1427.pdf
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://casamuseolopedevega.org/es/lope-y-su-obra/biografia
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0100-512X2003000100005&script=sci_arttext
https://www.europeana.eu/portal/es/record/9200110/BibliographicResource_1000126633
http://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4j2f8
https://www.google.pt/search?q=Igreja+Matriz+da+Castanheira+do+Ribatejo&biw=1360&bi


337 

 

Nave central do Convento de Santo António da Castanheira, ladeada à esquerda pela capela 
dos Ataíde. Disponível em 
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela
+capela+dos+Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=0ah
UKEwirq7fXlOXRAhVMvxQKHS9zBEsQ_AUIBigB#imgrc=JhGyf4QSZWF0HM%3A. Acedido em 
Agosto de 2016. 
 
Capelas laterais onde foi instalado o panteão da família dos descentes do 1.º conde da 
Castanheira. Disponível em https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMF
SInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%
25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%
252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-
geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5
UP68l7gD. Acedido em Agosto de 2016. 
 
Capela lateral do Convento de Santo António da Castanheira. Disponível em 
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-
++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
MFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F201
3%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-
castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM
%252C_&usg=__Jvcmk8RupiiS4bbE4NKFjQdzwAs%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQK
HX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD#imgrc=0gKWQnNZ8y_FNM%3A. Acedido 
em Agosto de 2016. 
 
Lisboa no tempo da Guerra da Restauração. Disponível em 
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-
a-infantaria/. 
 
Lisboa no século XVII. http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-
parte.html. Acedido em Janeiro de 2018. 
 
Vista de Lisboa, numa iluminura de inícios de século XVI, na Crónica de D. Afonso Henriques 
de Duarte Galvão. Museu-Biblioteca Conde Castro Guimarães, Cascais. Disponível em 
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149. 
 
Página da  Grammatica da Lingua Portuguesa de João de Barros. Disponível em 
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=9iBhqkXc1UYGEM%253A%253BMFSInfN1x9KNbM%253Bhttp%25253A%25252F%25252Fruinarte.blogspot.com%25252F2013%25252F05%25252Fconvento-de-santo-antonio-da-castanheira.html&source=iu&pf=m&fir=9iBhqkXc1UYGEM%253A%252CMFSInfN1x9KNbM%252C_&usg=__t-Div0XyZVaJ-5zaA-geZGmBcXI%3D&ved=0ahUKEwj96IK3leXRAhWFPBQKHX7eBTcQyjcIKw&ei=YLqMWP24FYX5UP68l7gD
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
http://eportuguese.blogspot.pt/2011/02/lingua-portuguesa.html
https://www.google.pt/search?q=Nave+central+%C3%A9+ladeada+%C3%A0+esquerda+pela
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
https://www.google.pt/search?q=capelas+laterais+-++Ata%C3%ADde&biw=1360&bih=643&tbm=isch&imgil=0gKWQnNZ8y_FNM%253A%253B
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
https://guerradarestauracao.wordpress.com/2008/04/06/termos-militares-do-seculo-xvii-1-a-infantaria/
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://lisboa-e-o-tejo.blogspot.pt/2016/05/iconografia-de-lisboa-5-parte.html
http://www.ribatejo.com/hp/base/cgi-bin/ficha_imagem.asp?cod_imagem=149


338 

 

 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



339 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O texto do presente trabalho não segue as regras do Acordo Ortográfico de 1990, por 
opção expressa do autor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



340 

 

 

 


	00_CAPA_Vol_1
	01_CAPA_Vol_1
	02_CORDEIRO_TESE - VOLUME I



